






TẠNG	THƯ	SỐNG	CHẾT
The	Tibetan	Book
Of	Living	And	Dying

Sogyal	Rinpoche
	

Ni	sư	Thích	Nữ	Trí	Hải	dịch

Nhà	xuất	bản	Thanh	Văn	Hoa	Kỳ	1992	và
Nhà	xuất	bản	Xuân	Thu	Hoa	Kỳ	1996

	

Ebook	miễn	phí	tại	:	www.Sachvui.Com

http://sachvui.com/


MỤC	LỤC

PHẦN	MỘT:	SỐNG
1.	TRONG	TẤM	GƯƠNG	CỦA	CÁI	CHẾT
CÁI	CHẾT	TRONG	THẾ	GIỚI	TÂN	TIẾN
CUỘC	HÀNH	TRÌNH	QUA	SỐNG	CHẾT

2.	VÔ	THƯỜNG
ẢO	TƯỞNG	LỚN
SỰ	LƯỜI	BIẾNG	NĂNG	ĐỘNG
ĐỐI	MẶT	CÁI	CHẾT
XEM	TRỌNG	CUỘC	ĐỜI
MÂY	MÙA	THU

3.	TƯ	DUY	VÀ	THAY	ĐỔI
CHẤP	NHẬN	CÁI	CHẾT
SỰ	THAY	ĐỔI	SÂU	XA	TRONG	TÂM	ĐỂ
NHỊP	TIM	CỦA	THẦN	CHẾT
LÀM	VIỆC	VỚI	NHỮNG	ĐỔI	THAY
TINH	THẦN	CHIẾN	SĨ
THÔNG	ĐIỆP	CỦA	VÔ	THƯỜNG	TRONG	CÁI	CHẾT	CÓ	NIỀM
HY	VỌNG

4.	BẢN	CHẤT	CỦA	TÂM
TÂM	VÀ	TỰ	TÍNH	CỦA	TÂM
BẦU	TRỜI	VÀ	NHỮNG	ĐÁM	MÂY
BỐN	LỖI
NHÌN	VÀO	TRONG
NHỮNG	HỨA	HẸN	CỦA	GIÁC	NGỘ

5.	ĐƯA	TÂM	VỀ	NHÀ
LUYỆN	TÂM
TRỌNG	TÂM	CỦA	THIỀN	ĐỊNH
LUYỆN	TẬP	CHÁNH	NIỆM
SỰ	BÌNH	AN	TỰ	NHIÊN
PHƯƠNG	PHÁP	TRONG	THIỀN
THẾ	NGỒI
BA	PHƯƠNG	PHÁP	THIỀN	QUÁN
TÂM	TRONG	THIỀN	ĐỊNH
QUÂN	BÌNH	TẾ	NHỊ
Ý	TƯỞNG	VÀ	CẢM	XÚC:	SÓNG	VÀ	ĐẠI	DƯƠNG
KINH	NGHIỆM
NGHỈ	NGƠI
HÒA	NHẬP	THIỀN	VỚI	HÀNH	ĐỘNG



NGUỒN	CẢM	HỨNG
6.	TIẾN	HÓA,	NGHIỆP	VÀ	TÁI	SINH
VÀI	“BẰNG	CHỨNG”	VỀ	TÁI	SINH
TÍNH	TƯƠNG	TỤC	CỦA	TÂM	THỨC
NGHIỆP
THIỆN	TÂM
TÍNH	SÁNG	TẠO
TRÁCH	NHIỆM
TÁI	SINH	TẠI	TÂY	TẠNG

7.	BARDO	VÀ	NHỮNG	THỰC	TẠI	KHÁC
BARDO	HAY	CÕI	BARDO
BẤT	TRẮC	VÀ	CƠ	HỘI
NHỮNG	THỰC	TẠI	KHÁC
SỐNG	CHẾT	TRONG	LÒNG	BÀN	TAY

8.	ĐỜI	NÀY:	CÕI	BARDO	TỰ	NHIÊN
CÁI	THẤY	DO	NGHIỆP	LỰC
LỤC	ĐẠO
CÁNH	CỬA	NHẬN	THỨC
TUỆ	GIÁC	VÔ	NGÃ
CÁI	NGÃ	TRÊN	ĐƯỜNG	TÂM	LINH
HƯỚNG	ĐẠO	MINH	TRIẾT
BA	KHÍ	CỤ	CỦA	TRÍ	TUỆ
NHỮNG	HOÀI	NGHI	TRÊN	ĐƯỜNG

9.	CON	ĐƯỜNG	TÂM	LINH
TÌM	ĐƯỜNG
THEO	MỘT	CON	ĐƯỜNG
BẬC	THẦY
NĂNG	LỰC	CỦA	LÒNG	SÙNG	KÍNH
DÒNG	ÂN	SỦNG
PHÉP	ĐẠO	SƯ	DU	GIÀ;	HÒA	VỚI	TÂM	TRÍ	TUỆ	CỦA	BẬC
THẦY

10.	TỰ	TÁNH	SÂU	XA	CỦA	TÂM
CÁI	THẤY
THIỀN	ĐỊNH
HÀNH
THÂN	THỂ	CẦU	VỒNG

PHẦN	HAI:	CHẾT
11.	LỜI	KHUYÊN	TÂM	HUYẾT	VỀ	VIỆC	GIÚP	ĐỠ	NGƯỜI	SẮP
CHẾT
CHỨNG	TỎ	TÌNH	YÊU	VÔ	ĐIỀU	KIỆN
NÓI	THẬT



SỢ	CHẾT
CÔNG	VIỆC	CHƯA	XONG
NÓI	LỜI	TỪ	BIỆT
TIẾN	ĐẾN	MỘT	CÁI	CHẾT	BÌNH	AN

12.	LÒNG	BI	MẪN:	VIÊN	NGỌC	NHƯ	Ý
CÁI	HỢP	LÝ	CỦA	BI	MẪN
CÂU	CHUYỆN	VỀ	TONGLEN	VÀ	NĂNG	LỰC	TÂM	ĐẠI	BI
LÀM	SAO	ĐỂ	ĐÁNH	THỨC	TÂM	ĐẠI	BI
NHỮNG	GIAI	ĐOẠN	CỦA	TONGLEN
PHÁP	TU	TONGLEN	SƠ	KHỞI
PHÁP	TONGLEN	CHÍNH	THỨC
TONGLEN	CHO	MỘT	NGƯỜI	SẮP	CHẾT
BÍ	QUYẾT	THÁNH	LINH

13.	GIÚP	ĐỠ	TINH	THẦN	CHO	NGƯỜI	CHẾT
BÊN	CẠNH	TỬ	SÀNG
ÐEM	LẠI	HY	VỌNG	VÀ	TÌM	SỰ	THA	THỨ
TÌM	MỘT	PHÁP	TU
PHÁP	CHUYỂN	DI	TÂM	THỨC	“PHOWA”
DÙNG	PHÁP	CHUYỂN	DI	ĐỂ	GIÚP	NGƯỜI	SẮP	CHẾT
CỐNG	HIẾN	CÁI	CHẾT	CỦA	CHÚNG	TA

14.	NHỮNG	HÀNH	TRÌ	CHO	NGƯỜI	SẮP	CHẾT
GIÂY	PHÚT	CHẾT
BUÔNG	XẢ	ÁI	LUYẾN	(RÀNG	BUỘC)
THỂ	NHẬP	SỰ	TỈNH	GIÁC	SÁNG	SUỐT
NHỮNG	CHỈ	DẪN	VÀO	LÚC	HẤP	HỐI
HÀNH	TRÌNH	CHO	NGƯỜI	SẮP	CHẾT
PHOWA:	PHÁP	CHUYỂN	DI	TÂM	THỨC
ÂN	SỦNG	CỦA	SỰ	CẦU	NGUYỆN	VÀO	LÚC	CHẾT
BẦU	KHÔNG	KHÍ	ĐỂ	CHẾT
TỪ	GIÃ	THÂN	XÁC

15.	TIẾN	TRÌNH	CHẾT
THỌ	MẠNG	TẬN
CHẾT	PHI	THỜI
TRUNG	GIAN	ĐAU	ĐỚN	CỦA	SỰ	CHẾT
TIẾN	TRÌNH	CHẾT
TƯ	THẾ	CHẾT
SỰ	TAN	RÃ	BÊN	TRONG
CÁI	CHẾT	CỦA	“CÁC	ĐỘC	TỐ”

PHẦN	BA:	CHẾT	VÀ	TÁI	SINH
16.	NỀN	TẢNG
NỀN	TẢNG	CỦA	TÂM	PHÀM	TÌNH



MẸ	CON	GẶP	GỠ
THỜI	GIAN	CỦA	ÁNH	SÁNG	CĂN	BẢN
CÁI	CHẾT	CỦA	MỘT	BẬC	THẦY

17.	TIA	SÁNG	NỘI	TẠI
BỐN	GIAI	ĐOẠN	CỦA	PHÁP	TÁNH
HIỂU	NGỘ	PHÁP	TÁNH
SỰ	TRỰC	NHẬN

18.	BARDO	TÁI	SANH
THÂN	Ý	SANH
NHỮNG	KINH	NGHIỆM	CỦA	CÕI	TRUNG	ẤM
ÐỘ	DÀI	CỦA	TRUNG	ẤM	TÁI	SANH
PHÁN	XÉT
NĂNG	LỰC	CỦA	TÂM
TÁI	SANH

19.	GIÚP	ĐỠ	SAU	KHI	CHẾT
KHI	NÀO	TA	CÓ	THỂ	GIÚP
TA	CÓ	THỂ	GIÚP	ĐỠ	NHƯ	THẾ	NÀO
SỰ	THẤU	THỊ	CỦA	NGƯỜI	CHẾT
CÁCH	TÂY	TẠNG	CẦU	SIÊU	NGƯỜI	CHẾT
GIÚP	ĐỠ	NGƯỜI	ĐAU	BUỒN
MỘT	PHÁP	MÔN	TRỌNG	YẾU
MỞ	RỘNG	CÕI	LÒNG
CHẤM	DỨT	ĐAU	BUỒN	VÀ	RÚT	BÀI	HỌC	TỪ	NỖI	BUỒN	ĐAU

20.	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ:	NẤC	THANG	LÊN	TRỜI
BÓNG	TỐI	VÀ	ĐƯỜNG	HẦM
ÁNH	SÁNG
ÐIỂM	TƯƠNG	ĐỒNG	VỚI	TRUNG	ẤM	TÁI	SANH
DÉLOK:	MỘT	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ	CỦA	TÂY	TẠNG
THÔNG	ĐIỆP	CỦA	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ
Ý	NGHĨA	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ

21.	TIẾN	TRÌNH	PHỔ	QUÁT
NHỮNG	MẶC	KHẢI	CỦA	CÁC	TRUNG	ẤM
TIẾN	TRÌNH	TRONG	GIẤC	NGỦ
TIẾN	TRÌNH	TRONG	TƯ	TƯỞNG	VÀ	CẢM	XÚC
TIẾN	TRÌNH	TRONG	ĐỜI	SỐNG	HÀNG	NGÀY
NĂNG	LỰC	HỶ	LẠC
MỞ	RA	CÁI	THẤY	TOÀN	DIỆN

PHẦN	BỐN:	TỔNG	KẾT
22.	SỨ	GIẢ	HÒA	BÌNH

PHỤ	LỤC	MỘT	-	NHỮNG	CÂU	HỎI	VỀ	CÁI	CHẾT
GIỮ	CHO	SỐNG



ĐỂ	CHO	CHẾT
CHỌN	GIẢI	PHÁP	CHẾT

PHỤ	LỤC	HAI	-	HAI	MẨU	CHUYỆN
DOROTHY
RICK

PHỤ	LỤC	BA	-	HAI	BÀI	THẦN	CHÚ
THẦN	CHÚ	KIM	CANG	THƯỢNG	SƯ
THẦN	CHÚ	CỦA	ĐẠI	BI	TÂM	OM	MANI	PADME	HUM

o0o



PHẦN	MỘT:	SỐNG
	



1.	TRONG	TẤM	GƯƠNG	CỦA	CÁI	CHẾT

Kinh	nghiệm	đầu	tiên	của	tôi	về	sự	chết	xảy	đến	vào	lúc	tôi	khoảng	chừng
bảy	 tuổi.	Chúng	 tôi	 đang	 chuẩn	 bị	 rời	 vùng	 cao	 nguyên	miền	 đông	 để	 du
hành	đến	vùng	trung	tâm	của	Tây	Tạng.	Samten,	một	trong	những	thị	giả	của
thầy	tôi,	 là	một	 thầy	 tu	kỳ	diệu	rất	 tử	 tế	đối	với	 tôi	 lúc	 tôi	còn	bé.	Ông	có
gương	mặt	 sáng	 tròn	mủm	mĩm	 luôn	 sẵn	 sàng	nở	nụ	cười.	Ông	được	mọi
người	 trong	 tu	 viện	 yêu	mến	vì	 tính	 tình	 ông	 thật	 tốt.	Hàng	ngày	 thầy	 tôi
thường	giảng	dạy,	 làm	phép	quán	đảnh,	dẫn	đầu	những	buổi	 lễ	hay	những
thời	khóa	tu	 tập.	Đến	cuối	ngày,	 tôi	 thường	họp	chúng	bạn	để	đóng	tuồng,
diễn	 lại	 những	 công	 việc	 làm	 trong	 ngày,	 Thầy	Samten	 luôn	 luôn	 cho	 tôi
mượn	tạm	những	bộ	y	phục	mà	thầy	tôi	đã	mặc	hồi	sáng.	Thầy	chả	bao	giờ
từ	chối	tôi	việc	gì.
Rồi	bỗng	Samten	ngã	bệnh,	và	điều	rõ	rệt	là	thầy	sẽ	không	sống	được	nữa.
Chúng	tôi	phải	 trì	hoãn	cuộc	hành	 trình.	Tôi	không	bao	giờ	quên	được	hai
tuần	lễ	kế	tiếp.	Mùi	hôi	thối	của	chết	chóc	đang	lơ	lửng	như	đám	mây	phủ
trên	mọi	sự.	Mỗi	khi	tôi	nhớ	về	khoảng	thời	gian	ấy,	thì	cái	mùi	đó	lại	trở	lại
trong	tôi.	Tu	viện	ngập	tràn	một	ý	thức	mãnh	liệt	về	cái	chết.	Tuy	vậy,	điều
này	tuyệt	nhiên	không	có	gì	ghê	gớm	hãi	hùng;	vì	với	sự	hiện	diện	của	thầy
tôi,	cái	chết	của	thầySamten	mang	một	ý	nghĩa	đặc	biệt.	Nó	trở	thành	một	bài
học	cho	tất	cả	chúng	tôi.
Thầy	Samten	nằm	trên	chiếc	gường	cạnh	cửa	sổ	trong	một	điện	thờ	nhỏ	tại	tư
dinh	 của	 thầy	 tôi.	 Tôi	 biết	 thầy	 đang	 từ	 từ	 chết.	 Thỉnh	 thoảng	 tôi	 đi	 vào
phòng,	ngồi	bên	thầy.	Thầy	không	nói	được	nữa,	và	tôi	kinh	ngạc	trước	sự
đổi	 thay	của	gương	mặt	 thầy,	bây	giờ	đã	xệ	xuống	 trông	 thật	hốc	hác.	Tôi
nhận	ra	 rằng	 thầy	sắp	 từ	giã	chúng	 tôi,	và	chúng	 tôi	sẽ	không	bao	giờ	còn
gặp	lại	thầy.	Tôi	cảm	thấy	vô	cùng	buồn	bã	cô	đơn.
Samten	không	chết	dễ	dàng	cho	lắm.	Hơi	thở	khó	khăn	nặng	nhọc	của	thầy
luôn	ám	ảnh	chúng	 tôi,	 và	 chúng	 tôi	 có	 thể	ngửi	 thấy	cả	 cái	mùi	 thân	xác
thầy	đang	tàn	tạ.	Tu	viện	hoàn	toàn	im	lặng,	không	một	tiếng	động	ngoại	trừ
tiếng	hơi	thở	của	thầy.	Mọi	sự	đều	tập	trung	vào	thầy	Samten.	Nhưng,	dù	cơn
hấp	hối	kéo	dài	của	Samten	 thật	đau	đớn,	chúng	tôi	vẫn	thấy	được	rằng,	tự
trong	thẳm	sâu	của	con	người	thầy,	đang	có	một	niềm	bình	an	và	tin	tưởng.
Lúc	đầu	tôi	không	thể	giải	thích	được	điều	này,	nhưng	rồi	tôi	hiểu	tại	sao.	Đó
là	nhờ	ở	đức	tin	của	thầy,	công	phu	tu	tập	của	thầy,	và	sự	hiện	diện	của	thầy
chúng	tôi.	Mặc	dù	buồn	bã,	tôi	cũng	biết	rằng	khi	có	thầy	tôi	đó	thì	mọi	sự	sẽ
yên	ổn,	vì	thầy	sẽ	giúp	cho	thầy	Samten	đạt	giải	thoát.	Về	sau	tôi	được	biết
rằng,	bất	cứ	hành	giả	mật	tông	nào	cũng	đều	mơ	ước	được	chết	 trước	thầy
mình,	và	có	cái	diễm	phúc	được	thầy	tiếp	dẫn	trong	lúc	chết.



Trong	lúc	 thầy	 tôi	bình	 tĩnh	hướng	dẫn	 thầy	Samten	 trải	qua	cái	chết,	ngài
chỉ	cho	thầy	biết	từng	giai	đoạn	một	của	tiến	trình	chết	mà	thầy	sẽ	gặp.	Tôi
rất	ngạc	nhiên	trước	sự	hiểu	biết	rõ	ràng	minh	bạch	của	thầy	tôi,	trước	vẻ	tin
tưởng	và	bình	an	nơi	ngài.	Khi	có	sự	hiện	diện	của	thầy	tôi,	người	cả	lo	nhất
cũng	phải	an	tâm.	Bây	giờ	Jamyang	Khientse	đang	chứng	tỏ	cho	chúng	tôi
thấy	đức	vô	úy	ngài	đối	với	sự	chết.	Không	phải	ngài	coi	 thường	nó:	Ngài
thường	bảo	chúng	tôi	rằng	ngài	sợ	nó,	và	cảnh	cáo	chúng	tôi	đừng	có	ngây
ngô	 tưởng	chết	 là	dễ.	Nhưng	cái	gì	đã	khiến	 thầy	 tôi	đối	diện	cái	chết	với
thái	độ	nhẹ	nhàng	lãnh	đạm,	thực	tiễn	mà	lại	thoải	mái	lạ	lùng	như	thế?	Câu
hỏi	ấy	đã	thâm	nhập	trong	đầu	tôi,	làm	tôi	đầy	kinh	ngạc.
Cái	chết	của	Samten	đã	làm	tôi	chấn	động.	Thế	là	mới	bảy	tuổi	đầu,	tôi	đã
thoáng	 thấy	 năng	 lực	 rộng	 lớn	 của	 truyền	 thống	 tôn	 giáo	 trong	 đó	 tôi	 dự
phần,	 và	 tôi	 chợt	 hiểu	 được	 mục	 đích	 của	 sự	 tu	 hành.	 Nhờ	 tu	 hành,	 mà
Samten	đã	chấp	nhận	được	cái	chết	cũng	như	hiểu	rõ	rằng	nỗi	đau	đớn	có	thể
là	một	phần	của	quá	trình	thanh	luyện	rất	tự	nhiên	và	sâu	xa.	Nhờ	tu	hành,
mà	thầy	 tôi	đã	có	một	hiểu	biết	 trọn	vẹn	về	sự	chết,	và	một	kỹ	 thuật	minh
bạch	để	hướng	dẫn	người	khác	đi	vào	cõi	chết.
Sau	khi	thầy	Samten	chết,	chúng	tôi	khởi	hành	đi	Lhasa,	 thủ	đô	Tây	Tạng.
Đấy	là	một	cuộc	hành	trình	gian	nan	suốt	ba	tháng	trên	lưng	ngựa.	Từ	đấy
chúng	 tôi	 tiếp	 tục	cuộc	hành	hương	đến	những	 thánh	 tích	ở	 trung	ương	và
miền	nam	Tây	Tạng,	những	di	tích	của	các	bậc	thánh,	vua	chúa	và	học	giả	đã
có	công	du	nhập	đạo	Phật	vào	Tây	Tạng	từ	thế	kỷ	thứ	bảy	trở	đi.	Thầy	tôi	là
hiện	thân	của	nhiều	bậc	thầy	thuộc	đủ	mọi	truyền	thống,	và	vì	thầy	nổi	tiếng
như	thế	nên	chúng	tôi	đi	đến	đâu	cũng	được	đón	tiếp	rất	rộn	ràng.
Đối	với	tôi,	cuộc	hành	trình	ấy	rất	hấp	dẫn	và	đã	để	lại	trong	tôi	nhiều	hoài
niệm	 tốt	 đẹp.	Người	Tây	Tạng	 quen	 dậy	 sớm	để	 sử	 dụng	 tối	 đa	 ánh	 sáng
thiên	 nhiên.	 Chúng	 tôi	 đi	 ngủ	 vào	 lúc	 trời	 sập	 tối	 và	 thức	 dậy	 trước	 bình
minh,	và	khi	tia	sáng	đầu	tiên	vừa	ló	dạng	thì	những	con	trâu	yaks	chở	hành
lý	đã	bắt	đầu	di	chuyển.	Những	lều	 trại	được	nhổ	 lên,	căn	 lều	của	 thầy	 tôi
nhổ	sau	chót.	Một	thanh	niên	sẽ	đi	trước	để	chọn	chỗ	tốt	cho	việc	cắm	lều
trại,	nơi	chúng	tôi	sẽ	dừng	khoảng	giữa	trưa	để	nghỉ	ngơi	đến	hết	ngày.	Tôi
thường	thích	cắm	trại	cạnh	một	con	sông	để	nghe	tiếng	nước	chảy,	hoặc	để
ngồi	trong	lều	mà	nghe	mưa	tí	tách	trên	mái.
Đoàn	người	chúng	tôi	có	tất	cả	khoảng	chừng	ba	mươi	căn	lều.	Suốt	ngày	tôi
cỡi	một	con	ngựa	màu	vàng	bên	cạnh	thầy	tôi.	Trong	khi	chúng	tôi	cỡi	ngựa,
thầy	 tôi	giảng	dạy	cho	 tôi,	 kể	 chuyện,	niệm	chú,	và	đặt	 ra	một	 số	phương
pháp	cho	tôi	thực	hành	giáo	lý.	Một	ngày	kia,	khi	chúng	tôi	tiến	gần	đến	hồ
thiêngYamdrok	và	thoáng	thấy	bóng	mặt	nước	ngời	sáng	như	xa	cừ	của	nó,
thì	một	vị	Lạt	ma	trong	đoàn	lữ	hành,	Lạt	ma	Tseten,	bắt	đầu	chết.
Cái	chết	của	Tseten	 là	một	bài	học	sống	động	khác	nữa	đối	với	tôi.	Ông	là
thầy	của	bà	vợ	 tâm	 linh	của	 thầy	 tôi,	Khandro	Tsering	Chodron,	 hiện	nay



vẫn	 còn.	 Bà	 được	 xem	 như	 nữ	 hành	 giả	 mật	 tông	 xuất	 sắc	 nhất	 của	 Tây
Tạng,	một	bậc	thầy	mai	danh	ẩn	tích	mà	đối	với	tôi	là	một	hiện	thân	của	đức
hy	sinh	tận	tụy.	Nội	một	sự	hiện	diện	đầy	trìu	mến	của	bà	cũng	đủ	dạy	cho
tôi	rất	nhiều.	Lama	Tseten	là	người	có	lòng	nhân	ái	vô	biên,	Ông	tuổi	ngoại
lục	trần,	khổ	người	khá	cao	và	tóc	đã	hoa	râm.	Ông	tỏa	ra	một	sự	dễ	thương
không	chút	nào	gắng	gượng.	Ông	cũng	là	một	thiền	giả	tu	chứng	cao,	chỉ	cần
ở	cạnh	ông	cũng	đủ	đem	lại	cho	tôi	một	cảm	giác	thanh	bình	và	trong	sáng.
Một	 đôi	 khi	 ông	 rầy	 la	 tôi,	 và	 tôi	 cũng	 khá	 sợ	 hãi;	 nhưng	 mặc	 dù	 thỉnh
thoảng	ông	có	hơi	nghiêm	khắc,	ông	vẫn	luôn	luôn	đầy	tính	nhân	hậu.
Lama	Tseten	chết	một	cách	phi	phàm.	Mặc	dù	có	một	tu	viện	gần	đấy,	ông
không	chịu	đến,	bảo	rằng	ông	không	muốn	để	lại	cho	người	ta	một	cái	xác
phải	thu	dọn.	Bởi	thế	chúng	tôi	dựng	lều	trại	thành	vòng	tròn	như	thường	lệ.
Khandrosăn	sóc	đều	dưỡng	cho	Lama	Tseten,	 thầy	giáo	đạo	của	bà.	Chúng
tôi	là	hai	người	duy	nhất	có	mặt	trong	lều	của	ông,	khi	ông	cất	tiếng	gọi.	Ông
thường	gọi	làKhandro	là	“a-mi”	tiếng	nói	địa	phương	ông,	có	nghĩa	là	“con
ta”.
-	Này	con,	hãy	 lại	đây.	Nó	đang	đến.	Ta	không	còn	gì	để	khuyên	bảo	con
thêm	nữa.	Con	rất	tốt,	ta	lấy	làm	sung	sướng	vì	con.	Hãy	phụng	sự	bậc	thầy
của	con	như	bấy	lâu	con	đã	làm.
Lập	tức	bà	khởi	sự	chạy	ra	khỏi	lều,	nhưng	ông	đã	nắm	lấy	tay	áo	bà	lại.
-	Con	đi	đâu	thế?
Bà	trả	lời:
-	Con	sẽ	đi	gọi	Rinpoche.
Ông	mỉm	cười:
-	Chớ	làm	phiền	ông	ta,	không	cần	 thiết.	Đối	với	bậc	 thầy,	vốn	không	bao
giờ	có	khoảng	cách	nào	giữa	chúng	ta.
Với	những	lời	lẽ	ấy,	ông	đưa	mắt	nhìn	lên	trời	rồi	chết.	Khandro	thoát	được
khỏi	tay	ông	và	chạy	vội	ra	để	gọi	 thầy	tôi.	Tôi	ngồi	yên	bất	động	tại	chỗ,
kinh	ngạc	khi	thấy	một	người	nhìn	thẳng	mặt	cái	chết	với	thái	độ	bình	thản
như	vậy.	Lama	Tseten	 đáng	 lẽ	 có	 thể	nhờ	 thầy	mình	 thân	hành	đến	giúp	 -
một	điều	mà	bất	cứ	người	nào	khác	đều	mong	mỏi	–	nhưng	ông	ta	lại	không
cần.	Bây	giờ	tôi	đã	hiểu	tại	sao:	Tại	vì	ông	đã	trực	nhận	sự	hiện	diện	của	bậc
thầy	ở	trong	tâm	mình.Jamyang	Khientse	vẫn	luôn	luôn	ở	bên	ông,	trong	đầu
óc	và	trái	tim	của	ông;	ông	không	bao	giờ	cảm	thấy	có	sự	ngăn	cách	nào	cả.
Khandro	đã	đi	mời	thầy	tôi,	Jamyang	Khientse.	Tôi	không	sao	quên	được	cái
lúc	ông	khom	lưng	để	bước	vào	căn	lều.	Ông	đưa	mắt	nhìn	vào	mặt	củaLama
Tseten	rồi	nhìn	sâu	vào	đôi	mắt,	và	khởi	sự	cười	khúc	khích.	Ông	thường	gọi
Lama	Tseten	là	“La	Ghen”,	vị	lạt	ma	già,	một	cách	gọi	âu	yếm	của	ông.	Ông
bảo:
-	La	Ghen,	đừng	có	ở	trong	trạng	thái	đó.
Bây	giờ	 tôi	hiểu	rằng,	 lúc	đó	 thầy	 tôi	đã	 thấy	Lama	Tseten	 đang	nhập	vào



một	 thứ	định	 trong	đó	hành	giả	 tan	hòa	bản	chất	của	 tâm	mình	với	không
gian	của	chân	lý.
-	 Ông	 biết	 chứ,	La-Ghen,	 nếu	 ông	 nhập	 định	 này,	 thì	một	 đôi	 khi	 có	 vài
chướng	ngại	vi	tế	có	thể	phát	sinh.	Nào,	ta	sẽ	hướng	dẫn	ông.
Sửng	sốt,	 tôi	ngắm	nhìn	những	gì	xảy	 ra	kế	 tiếp,	và	nếu	không	phải	chính
mắt	tôi	trông	thấy	thì	tôi	sẽ	không	bao	giờ	tin	được.	Lama	Tseten	sống	 lại.
Rồi	thầy	tôi	ngồi	một	bên	ông	ta,	hướng	dẫn	thần	thức	ông	đi	vào	cõi	chết.
Có	nhiều	cách	 làm	việc	này,	và	cách	mà	 thầy	 tôi	đang	sử	dụng	 lúc	đó	kết
thúc	với	ba	 lần	 thầy	thốt	 lên	âm	“A”.	Khi	 thầy	tôi	 thốt	 tiếng	“A”	đầu	tiên,
chúng	tôi	có	thể	ngheLama	Tseten	nói	 theo	khá	rõ.	Lần	 thứ	hai,	giọng	ông
không	rõ	nữa,	và	lần	thứ	ba	thì	hoàn	toàn	im	lặng:	Ông	đã	chết.
Cái	 chết	 của	 Samten	 đã	 dạy	 cho	 tôi	 mục	 đích	 của	 sự	 tu	 hành,	 cái	 chết
củaLama	Tseten	cho	tôi	thấy	rằng	những	hành	giả	thuộc	tầm	cỡ	như	ông	lúc
sinh	thời	vẫn	ẩn	giấu	những	khả	năng	kỳ	diệu	của	mình,	và	đôi	khi	chỉ	bày	tỏ
chúng	một	 lần	mà	 thôi,	vào	 lúc	chết.	Mặc	dù	còn	bé	xíu,	 tôi	cũng	đã	hiểu
rằng	 có	 một	 sự	 khác	 nhau	 rõ	 rệt	 giữa	 cái	 chết	 của	 Samten	 và	 của	 Lama
Tseten,	đó	là	sự	khác	nhau	giữa	cái	chết	của	một	thầy	tu	tử	tế	có	hành	trì	lúc
sinh	 thời,	 và	 cái	 chết	 của	một	hành	giả	 có	nội	 chứng	 tâm	 linh	 sâu	xa	hơn
nhiều.	Samten	chết	một	cái	chết	bình	thường	và	chết	trong	đau	đớn,	nhưng
với	sự	bình	an	của	đức	tin;	còn	cái	chết	của	Lama	Tseten	là	một	sự	thi	triển
thần	thông	của	sự	làm	chủ	tâm	ý.
Ngay	 sau	 tang	 lễ	Lama	Tseten,	 chúng	 tôi	 di	 chuyển	 lên	 tu	 viện	Yamdrok.
Như	lệ	thường,	tôi	ngủ	cạnh	thầy	tôi	trong	phòng	ông,	và	tôi	còn	nhớ	đêm	ấy
tôi	đang	ngắm	những	cái	bóng	của	những	ngọn	đèn	thắp	bằng	bơ	nhảy	múa
trên	vách	tường.	Trong	lúc	mọi	người	ngủ	say,	tôi	đã	nằm	thức	và	khóc	suốt
đêm	trường.	Điều	ấy	tôi	hiểu	rằng	cái	chết	là	một	sự	thật,	và	cả	tôi	nữa	cũng
sẽ	phải	chết.	Khi	tôi	nằm	đấy	suy	nghĩ	về	sự	chết	và	về	cái	chết	của	chính
tôi,	qua	tất	cả	nỗi	đau	buồn	đó,	trong	tôi	một	ý	thức	sâu	xa	dần	dần	ló	dạng,
đó	là	ý	thức	rằng	“mình	phải	chấp	nhận	nó”.	Và	với	ý	thức	ấy,	tôi	quyết	định
cống	hiến	cuộc	đời	mình	cho	sự	tu	tập	tâm	linh.
Thế	là	tôi	đã	khởi	sự	giáp	mặt	cái	chết	và	những	hàm	ẩn	của	nó	khi	tuổi	còn
rất	nhỏ.	Lúc	ấy	tôi	không	bào	giờ	tưởng	tượng	được	rằng	ta	phải	trải	qua	biết
bao	nhiêu	là	cái	chết	dồn	dập,	hết	cái	chết	này	tới	cái	chết	khác.	Cái	chết	mất
nước	Tây	Tạng	sau	khi	Trung	quốc	xâm	chiếm.	Cái	chết	 lưu	đày.	Cái	chết
mất	mọi	thứ	mà	gia	đình	tôi	và	tôi	đã	sở	hữu.	Gia	đình	tôi,	Lakar	Tsang,	đã
từng	 là	một	 trong	những	nhà	giàu	nhất	xứ	Tây	Tạng.	Từ	 thế	kỷ	 thứ	mười
bốn,	gia	đình	tôi	đã	nổi	tiếng	là	một	trong	những	thí	chủ	quan	trọng	nhất	của
Phật	giáo,	bằng	cách	hỗ	trợ	sự	hoằng	dương	chánh	pháp	và	giúp	các	bậc	thầy
vĩ	đại	trong	những	công	trình	của	họ.
Nhưng	cái	chết	tàn	phá	tôi	hơn	tất	cả	thì	chưa	xảy	tới,	đó	là	cái	chết	của	thầy
tôi,	Jamyang	Khientse.	Khi	ngài	mất,	tôi	cảm	như	nền	móng	cuộc	đời	tôi	đã



sụp	đổ.	Đấy	là	vào	năm	1959,	năm	mà	nước	Tây	Tạng	sụp	đổ.	Đối	với	người
Tây	Tạng,	cái	chết	của	thầy	tôi	là	một	số	ác	liệt	thứ	hai,	và	đối	với	xứ	Tây
Tạng,	cái	chết	ấy	đánh	dấu	sự	cáo	chung	của	một	thời	đại.

CÁI	CHẾT	TRONG	THẾ	GIỚI	TÂN	TIẾN

Khi	mới	đến	Tây	phương	lần	đầu,	tôi	hoàn	toàn	kinh	ngạc	vì	sự	trái	ngược
giữa	những	thái	độ	đối	với	cái	chết	ở	đây	với	những	gì	tôi	đã	quen	thuộc	từ
bé.	Mặc	dù	đã	đạt	đến	nhiều	thành	quả	kỹ	thuật,	xã	hội	tân	tiến	phương	tây
vẫn	chưa	có	hiểu	biết	thực	sự	nào	về	cái	chết	hoặc	những	gì	xảy	ra	trong	khi
chết	hay	sau	khi	chết.
Tôi	được	biết	rằng	người	ngày	nay	được	dạy	phải	phủ	nhận	cái	chết,	xem	nó
không	có	ý	nghĩa	gì	ngoài	ra	là	sự	hoàn	toàn	hủy	diệt,	tiêu	vong.	Điều	đó	có
nghĩa	rằng	phần	đông	người	trên	thế	giới	ngày	nay	hoặc	sống	trong	sự	phủ
nhận	cái	chết	hoặc	sợ	hãi	nó.	Ngay	cả	việc	nói	về	cái	chết	cũng	được	xem	là
điềm	gở,	nhiều	người	tin	rằng	nhắc	đến	cái	chết	thì	cũng	gần	như	là	mong	nó
xảy	đến	cho	mình.
Nhiều	người	khác	nhìn	cái	chết	với	một	sự	vui	vẻ	ngây	ngô	thiếu	suy	nghĩ,
tưởng	chừng	như	vì	một	lý	do	bí	ẩn	nào	đó,	cái	chết	sẽ	đến	với	họ	một	cách
êm	thấm,	không	có	gì	phải	lo	ngại.	Khi	nghĩ	đến	những	người	này,	tôi	nhớ
lời	một	bậc	thầy	của	Tây	Tạng	nói:
-	Người	ta	thường	khinh	suất	về	sự	chết	và	cứ	nghĩ:	“Ôi!	Hơi	đâu	mà	lo	cho
mệt,	 ai	 rồi	 cũng	 phải	 chết,	 chuyện	 đó	 tự	 nhiên	 quá	mà.	 Tôi	 thì	 khỏi	 lo.”
Nhưng	đấy	chỉ	là	lý	thuyết,	đến	khi	sắp	chết	mới	biết	không	phải	là	chuyện
đơn	giản.
Trong	hai	thái	độ	nói	trên	về	cái	chết,	thì	một	thái	độ	xem	chết	như	chuyện
gở	cần	né	tránh,	một	xem	chết	là	một	điều	sẽ	xảy	đến	tự	nhiên	không	cần	lo
nghĩ.	Nhưng	cả	hai	đều	hoàn	toàn	cách	xa	sự	am	hiểu	ý	nghĩa	đích	thực	của
cái	chết.
Mọi	truyền	thống	tôn	giáo	lớn	nhất	của	nhân	loại,	dĩ	nhiên	trong	đó	có	Ki	tô
giáo,	đều	nói	rõ	cho	ta	biết	rằng	chết	không	phải	là	hết.	Các	tôn	giáo	ấy	đều
nói	đến	một	viễn	 ảnh	về	đời	 sắp	đến,	 khiến	 cho	 cuộc	đời	hiện	 tại	 ta	 đang
sống	mang	đầy	ý	nghĩa	 thiêng	 liêng.	Nhưng	mặc	dù	có	những	giáo	 lý	như
vậy,	phần	lớn	xã	hội	tân	tiến	vẫn	là	một	sa	mạc	tâm	linh	ở	đấy	đa	số	người
tưởng	chừng	như	cuộc	đời	này	là	tất	cả.	Vì	thiếu	một	đức	tin	chân	chính	về
đời	sau,	họ	sống	mà	không	có	một	mục	đích	tối	hậu	nào	cả.
Tôi	đã	nhận	ra	rằng	thái	độ	chối	bỏ	cái	chết	có	những	hậu	quả	khốc	hại	vượt
ngoài	 phạm	 vi	 cá	 nhân,	 nó	 ảnh	 hưởng	 tới	 hoàn	 thể	 hành	 tinh	 này.	 Vì	 tin
tưởng	chỉ	có	cuộc	đời	này	mà	thôi,	không	có	đời	nào	khác,	cho	nên	người
thời	nay	không	phát	 triển	một	 tri	 kiến	 sâu	xa	nhắm	đến	 trường	kỳ.	Do	đó



không	có	gì	để	ngăn	cản	họ	khỏi	cướp	bóc	quả	địa	cầu	vì	những	mục	 tiêu
cấp	 thời,	 hoặc	 ngăn	 họ	 sống	 một	 cách	 ích	 kỷ	 gây	 tai	 họa	 cho	 tương	 lai.
Chúng	ta	còn	cần	bao	nhiêu	lời	cảnh	cáo	khác	nữa,	giống	như	lời	sau	đây	của
ông	Bộ	trưởng	xứ	Brazil	về	Môi	sinh,	người	chịu	 trách	nhiệm	bảo	vệ	rừng
Amazone.
-	Xã	hội	kỹ	nghệ	tân	tiến	quả	là	một	thứ	tôn	giáo	cuồng	tín.	Chúng	ta	đang
phá	 hoại,	 làm	 nhiễm	 độc,	 hủy	 diệt	 tất	 cả	 mầm	 sống	 trên	 hành	 tinh	 này.
Chúng	ta	đang	ký	những	giấy	nợ	mà	con	cháu	chúng	ta	sẽ	không	thể	trả...
Chúng	ta	đang	làm	như	thể	mình	là	thế	hệ	cuối	cùng	trên	hành	tinh	này.	Nếu
không	có	một	biến	cải	tận	gốc	về	tâm,	trí	và	lối	nhìn,	thì	trái	đất	sẽ	kết	thúc
như	Vénus,	cháy	thành	than	và	chết.
Sự	sợ	chết	và	không	biết	đến	đời	sau	quả	đang	cung	cấp	nhiên	liệu	cho	sự
thiêu	hủy	sinh	môi	đe	dọa	 tất	 cả	đời	 sống	chúng	 ta.	Vậy	có	phải	 là	 sự	 thể
càng	phiền	phức	hơn	nếu	người	 ta	không	được	học	 tập	về	chết	 là	gì,	hoặc
làm	thế	nào	để	chết?	Nếu	người	ta	không	được	thấy	vài	hy	vọng	vào	những
gì	nằm	sau	cái	chết,	và	bởi	thế,	biết	được	những	gì	thực	sự	nằm	sau	sự	sống?
Có	gì	mỉa	mai	hơn,	khi	giới	trẻ	được	học	đầy	đủ	mọi	môn	ngoại	trừ	môn	học
duy	nhất	chứa	đựng	chìa	khóa	mở	ra	toàn	thể	ý	nghĩa	cuộc	đời,	và	có	thể	là
mở	đến	chính	sự	sinh	tồn	của	chúng	ta?
-	Bạn	có	tin	có	đời	sau	không?
Không	phải	hỏi	họ	có	tin	ở	một	lý	thuyết	triết	học	về	đời	sau	không,	mà	hỏi
họ	có	cảm	thức	niềm	tin	ấy	một	cách	sâu	xa	trong	tim	họ	không.	Bậc	thầy
biết	rằng	nếu	người	ta	tin	có	đời	sau,	thì	toàn	bộ	nhân	sinh	quan	của	họ	sẽ
khác,	họ	sẽ	ý	thức	rõ	về	trách	nhiệm	cá	nhân	và	về	đạo	đức.	Những	gì	các
bậc	thầy	phải	hoài	nghi	là,	với	những	người	không	tin	có	đời	sau,	thì	có	nguy
cơ	là	họ	sẽ	kiến	tạo	một	xã	hội	chỉ	nhắm	đến	những	kết	quả	đoản	kỳ,	không
cần	suy	nghĩ	nhiều	về	hậu	quả	hành	động.	Phải	chăng	điều	này	có	thể	là	lý
do	chính	tại	sao	chúng	ta	đã	tạo	nên	một	thế	giới	tàn	bạo	như	hiện	nay,	một
thế	giới	ít	có	lòng	bi	mẫn	thực	sự?
Đôi	khi	tôi	nghĩ	rằng	những	nước	giàu	mạnh	nhất	của	thế	giới	đã	phát	triển
thật	giống	như	những	cõi	trời	mô	tả	trong	kinh.	Trong	kinh	mô	tả	loài	chư
thiên	sống	cực	kỳ	xa	hoa,	hưởng	đủ	mọi	lạc	thú,	không	lo	lắng	gì	về	chiều
hướng	tâm	linh	của	cuộc	đời.	Mọi	sự	xảy	ra	thật	tốt	đẹp	cho	đến	khi	cái	chết
đến	gần,	với	những	suy	tưởng	bất	ngờ	xuất	hiện.	Khi	ấy	những	bà	vợ	và	tình
nhân	của	họ	không	dám	đến	gần	họ,	chỉ	đứng	từ	xa	mà	tung	hoa	tới,	với	lời
cầu	nguyện	chiếu	lệ	rằng	mong	cho	họ	được	sanh	làm	trời	trở	lại.	Không	một
hoài	niệm	nào	về	những	hạnh	phúc	hay	tiện	nghi	đã	qua	có	thể	làm	nơi	trú	ẩn
cho	họ	khỏi	cái	khổ	trước	mắt,	 trái	 lại	càng	làm	cho	nó	bi	đát	hơn.	Cứ	thế
những	vị	trời	bị	bỏ	rơi	cho	chết	trong	cô	đơn	khốn	khổ.
Số	phận	những	vị	 trời	ấy	 làm	tôi	nhớ	đến	cách	người	 ta	đối	xử	với	những
người	lớn	tuổi,	người	bệnh	và	người	sắp	chết	hiện	nay.	Xã	hội	chúng	ta	bị



ám	ảnh	bởi	tuổi	trẻ,	dục	tính,	quyền	lực,	và	chúng	ta	tránh	né	tuổi	già,	tránh
né	sự	tàn	tạ.	Có	phải	thật	kinh	khủng,	khi	ta	bỏ	rơi	người	già	vì	cuộc	đời	hoạt
động	của	họ	đã	chấm	dứt,	họ	không	còn	ích	lợi	nữa?	Có	phải	thật	ray	rứt	khi
ta	tống	họ	vào	nhà	dưỡng	lão,	ở	đấy	họ	phải	chết	trong	cô	độc,	bị	ruồng	bỏ?
Phải	chăng	cũng	đã	đến	lúc	ta	phải	nhìn	lại	cách	ta	đối	xử	với	những	người
mắc	bệnh	nan	y	như	ung	thư	và	AID?	Tôi	biết	một	số	người	đã	chết	vì	bệnh
AID,	và	đã	 thấy	họ	 thường	bị	cả	đến	bạn	bè	cũng	xem	họ	như	những	 tiện
dân.	Dấu	ấn	gắn	liền	với	cơn	bệnh	đã	đưa	họ	tới	chỗ	tuyệt	vọng,	làm	cho	họ
cảm	thấy	đời	mình	thật	ghê	tởm,	và	dưới	mắt	người	khác	thì	đời	họ	coi	như
đã	chấm	dứt.
Ngay	cả	khi	một	người	ta	quen	biết	hay	thương	mến	sắp	chết,	nhiều	người
cũng	không	biết	phải	làm	sao	để	giúp	đỡ	họ;	và	khi	họ	chết,	không	ai	khuyến
khích	ta	nên	có	một	ý	niệm	gì	về	tương	lai	của	người	chết,	họ	sẽ	ra	sao,	làm
sao	ta	có	thể	tiếp	tục	giúp	đỡ	họ.	Quả	thế,	mọi	ý	nghĩ	tương	tự	đều	dễ	bị	xua
đuổi	xem	là	lố	bịch,	vô	nghĩa.
Tất	cả	điều	này	cho	ta	thấy	rõ	rằng,	hơn	bao	giờ	hết,	chúng	ta	đang	cần	một
sự	thay	đổi	căn	để	trong	thái	độ	đối	với	cái	chết	và	người	sắp	chết.
May	 thay,	 những	 thái	 độ	đã	bắt	 đầu	 thay	đổi.	Phong	 trào	Tiếp	dẫn	đường
chẳng	hạn,	đang	 làm	những	công	việc	kỳ	diệu	 là	đem	lại	sự	săn	sóc	 thuộc
phạm	vi	thực	tiễn	và	tình	cảm.	Tuy	nhiên,	sự	săn	sóc	thực	tiễn	và	tình	cảm
chưa	đủ;	dĩ	nhiên	người	hấp	hối	cần	được	săn	sóc	yêu	mến,	song	họ	còn	cần
một	cái	gì	sâu	sắc	hơn	nữa.	Họ	cần	khám	phá	một	ý	nghĩa	thực	thụ	cho	cái
chết	và	sự	sống.	Không	thế	thì	làm	sao	chúng	ta	có	thể	đem	lại	cho	họ	niềm
an	 lạc	 tối	hậu?	Bởi	vậy,	giúp	đỡ	người	hấp	hối	còn	cần	đến	khả	năng	 tâm
linh,	vì	chỉ	nhờ	có	kiến	thức	về	tâm	linh	mà	chúng	ta	mới	có	thể	thực	sự	hiểu
và	đối	mặt	với	cái	chết.
Tôi	lấy	làm	phấn	chấn	tinh	thần	khi	những	năm	gần	đây,	toàn	bộ	vấn	đề	chết
và	 hấp	 hối	 đã	 được	 mở	 ra	 ở	 Tây	 phương	 nhờ	 những	 nhà	 tiên	 phong
nhưElizabeth	Kubler-Ross	và	Raymond	Moody.	Khi	nhìn	kỹ	cách	thức	chúng
tôi	săn	sóc	người	sắp	chết,	Elizabeth	Kubler	Ross	đã	chứng	minh	rằng,	với
một	tình	yêu	vô	điều	kiện,	và	một	thái	độ	có	tuệ	giác,	thì	cơn	hấp	hối	có	thể
trở	thành	một	kinh	nghiệm	an	lành,	chuyển	hóa.	Những	nghiên	cứu	khoa	học
về	nhiều	phương	diện	khác	nhau	của	kinh	nghiệm	cẩn-tử	 (khi	cần	chết)	 ra
đời	 tiếp	 theo	 tác	phẩm	của	Raymond	Moody	đã	cho	nhân	 loại	 thấy	một	hy
vọng	mãnh	liệt	sinh	động	rằng	cuộc	đời	không	phải	chấm	dứt	với	cái	chết,	và
quả	thực	còn	có	một	đời	ở	sau	cuộc	đời.
Rủi	 thay,	có	vài	người	không	 thực	hiểu	ý	nghĩa	 trọn	vẹn	của	những	khám
phá	ấy	về	 sự	 chết.	Họ	đi	 đến	 cực	đoan	 thi	 vị	 hóa	 cái	 chết,	 và	 tôi	 đã	nghe
những	trường	hợp	bi	đát	về	những	thanh	niên	đã	tự	sát	bởi	vì	họ	tin	rằng	chết
là	tốt	đẹp	và	là	một	lối	thoát	khỏi	những	đau	buồn	trong	đời	họ.	Nhưng	cả
hai	thái	độ,	sợ	chết	và	ưa	chết,	đều	là	một	kiểu	trốn	tránh.	Chết	không	đáng



buồn	cũng	không	đáng	vui,	đó	chỉ	là	một	sự	kiện	hiển	nhiên	của	cuộc	đời.
Thật	đáng	buồn,	là	phần	đông	chúng	ta	chỉ	bắt	đầu	thưởng	thức	được	hương
vị	đời	sống	khi	chúng	ta	sắp	sửa	chết.	Tôi	thường	nghĩ	về	lời	nói	của	bậc	đạo
sưPadmasambhava	(Liên	Hoa	Sanh):
-	Những	người	tin	rằng	họ	còn	có	nhiều	thời	gian	chỉ	chuẩn	bị	lúc	cái	chết
đến.	 Khi	 ấy	 thì	 họ	 ân	 hận	 vô	 cùng.	 Nhưng	 có	 phải	 là	 đã	 quá	 muộn	 hay
không?
Về	thế	giới	hiện	nay,	có	lời	bình	luận	nào	rùng	rợn	hơn	nhận	xét	rằng	đa	số
người	chết	mà	không	chuẩn	bị	cho	cái	chết,	cũng	như	họ	đã	sống	mà	không
chuẩn	bị	cho	đời	sống?

CUỘC	HÀNH	TRÌNH	QUA	SỐNG	CHẾT

Theo	sự	minh	triết	của	Phật,	thì	chúng	ta	có	thể	thực	sự	dành	cả	đời	mình	để
chuẩn	bị	cho	cái	chết.	Chúng	ta	không	cần	chờ	đến	khi	có	người	thân	đang
chết	một	cách	khó	nhọc,	hoặc	khi	gặp	bạo	bệnh	bất	ngờ,	mới	miễn	cưỡng
nhìn	lại	đời	mình.	Chúng	ta	cũng	không	buộc	phải	đi	tay	không	vào	lúc	chết
để	gặp	cái	điều	xa	lạ	mình	chưa	biết.	Ta	có	thể	khởi	sự	ngay	tại	đây	và	bây
giờ,	tìm	ra	ý	nghĩa	cho	đời	mình.	Ta	có	thể	biến	mọi	lúc	thành	một	cơ	hội	để
cho	ta	thay	đổi	và	chuẩn	bị	-	một	cách	nhiệt	tình,	minh	bạch,	và	an	tâm	–	cho
cái	chết	và	vĩnh	cửu.
Theo	đạo	Phật,	sống	và	chết	được	xem	như	một	toàn	thể,	ở	đây	chết	chỉ	là
khởi	đầu	của	một	chương	mới.	Chết	như	một	tấm	gương	trong	đó	phản	chiếu
tất	cả	ý	nghĩa	cuộc	đời.
Quan	điểm	ấy	là	cốt	tủy	trong	những	giáo	lý	thuộc	trường	phái	cổ	xưa	nhất
của	Phật	giáo	Tây	Tạng.	Nhiều	độc	giả	có	lẽ	đã	nghe	nói	về	quyển	Tử	 thư
của	Tây	Tạng.	Điều	 tôi	 định	 làm	 trong	 tác	 phẩm	này	 là	 giải	 thích	và	khai
triển	cuốnTử	thư	ấy,	để	bao	gồm	không	những	cái	chết	mà	cả	đến	sự	sống
nữa,	 bổ	 túc	 chi	 tiết	 toàn	 thể	nền	giáo	 lý	 trong	đó	Tử	 thư	 chỉ	 là	một	 phần.
Trong	nền	giáo	lý	vi	diệu	này,	chúng	ta	tìm	thấy	toàn	bộ	sự	sống	chết	được
trình	bày	song	hành	như	một	chuỗi	dài	những	thực	tại	thoáng	chốc	luôn	luôn
biến	chuyển	được	biết	dưới	danh	từ	Bardos,	sự	mờ	mịt,	danh	từ	này	thông
thường	dùng	để	mô	tả	trạng	thái	trung	gian	giữa	chết	và	tái	sanh,	nhưng	kỳ
thực,	Bardo	đang	xảy	ra	liên	tục	suốt	cả	trong	đời	sống	lẫn	trong	cái	chết,	và
là	những	giao	thời	cao	điểm	mà	nếu	biết	vận	dụng,	nó	có	thể	đưa	đến	giác
ngộ	giải	thoát.
Những	Bardos	là	cơ	hội	ngàn	năm	một	thuở	để	giải	thoát	bởi	vì,	theo	giáo	lý,
có	một	vài	 thời	điểm	có	mãnh	 lực	hơn	những	 lúc	khác	rất	nhiều,	đầy	 tiềm
năng	hơn,	vào	lúc	ấy	bất	cứ	gì	ta	làm	đều	có	một	ảnh	hưởng	quan	trọng	sâu
xa.	Tôi	nghĩ	Bardo	 giống	như	 lúc	mà	bạn	bước	qua	 lề	 của	một	vực	 thẳm;



chẳng	hạn	như	lúc	bậc	thầy	khai	thị	cho	đệ	tử	thấy	bản	lai	diện	mục	của	y.
Nhưng	một	trong	những	thời	điểm	lớn	lao	nhất,	đầy	tiềm	năng	nhất,	đó	là	lúc
chết.
Theo	Phật	giáo	Tây	Tạng,	ta	có	thể	chia	toàn	thể	hiện	hữu	của	mình	thành
bốn	thực	tại	liên	tục	nối	tiếp	nhau:
1.	Đời	sống,
2.	Hấp	hối	và	chết,
3.	Sau	khi	chết,	và
4.	Tái	sinh.
Bốn	giai	đọan	này	được	gọi	là	bốn	Bardo:
•	Thứ	nhất	là	Bardo	tự	nhiên	của	đời	này,
•	Thứ	hai	là	Bardo	đau	đớn	của	sự	chết,
•	Thứ	ba	là	Bardo	chiếu	sáng	của	dharmatta	hay	pháp	giới	tánh.
•	Thứ	tư	là	Bardo	nghiệp	lực	đưa	đến	tái	sinh,	trở	thành.
Vì	giáo	lý	về	Bardo	có	tính	chất	lớn	lao	bao	trùm	toàn	diện	như	thế,	nên	sách
này	đã	được	cấu	trúc	khá	kỹ	lưỡng.	Bạn	đọc	sẽ	được	hướng	dẫn	từ	giai	đoạn
này	đến	giai	đoạn	khác	trong	quá	trình	khai	mở	tri	kiến	về	cuộc	hành	trình
sinh	tử.	Cuộc	thám	hiểm	của	chúng	ta	đương	nhiên	phải	khởi	sự	bằng	một	sự
suy	nghiệm	chân	xác	để	biết	chết	nghĩa	là	gì,	và	nhiều	mặt	khác	nhau	của	sự
thật	về	vô	 thường.	Đó	 là	 loại	 tư	duy	có	 thể	giúp	 ta	 tận	dụng	đời	 sống	này
trong	khi	chúng	ta	còn	có	thời	gian,	để	bảo	đảm	khi	chết	sẽ	không	còn	gì	ân
hận	 hay	 tự	 trách	 đã	 uổng	 phí	một	 đời.	Như	Milarepa	 bậc	 thánh	 thi	 sĩ	 nổi
tiếng	của	Tây	Tạng	đã	nói:
-	Tôn	giáo	của	tôi	là	sống	và	chết	làm	sao	để	khỏi	ân	hận.
Khi	quán	chiếu	sâu	xa	về	thông	điệp	của	vô	thường	–	cái	gì	quả	thực	đang
nằm	bên	kia	vô	thường	và	sự	chết	–	chúng	ta	đi	thẳng	tới	trong	tâm	của	giáo
lý	cổ	xưa	và	đầy	quyền	năng	của	Tây	Tạng,	đó	là	bản	chất	tinh	túy	của	tâm,
hay	tự	tánh	của	tâm.	Sự	trực	nhận	bản	chất	của	tâm	(trực	ngộ	bản	tâm)	–	mà
ta	có	thể	gọi	là	tinh	túy	sâu	xa	nhất	của	chúng	ta,	cái	sự	thật	mà	tất	cả	chúng
ta	đều	mong	tìm	đạt	–	chính	là	chìa	khóa	của	sự	thấu	hiểu	về	sống	chết.	Vì
vào	lúc	chết,	điều	thực	sự	xảy	ra	là,	chỉ	có	cái	tâm	thường	ngày	(tức	là	ý	thức
do	năm	giác	quan	đem	 lại)	 và	những	vọng	 tưởng	của	nó	 chết	 đi,	 và	 trong
khoảng	hở	này,	bản	chất	vô	biên	của	tâm	ta,	như	một	bầu	trời	bao	la	vô	hạn,
được	hiển	lộ.	Bản	chất	tinh	túy	này	của	tâm,	hay	tâm	bản	nhiên,	chính	là	bối
cảnh	cho	toàn	thể	sự	sống	và	chết,	giống	như	bầu	trời	ôm	trọn	cả	vũ	trụ.
Giáo	lý	dạy	rõ	rằng,	nếu	chúng	ta	chỉ	biết	về	tâm	như	là	cái	phần	phải	tan	rã
khi	 ta	 chết	 (nghĩa	 là	 ý	 thức	 thuộc	 năm	 giác	 quan	 –	 ND),	 thì	 chúng	 ta	 sẽ
không	 biết	 gì	 về	 những	 gì	 sẽ	 tiếp	 tục,	 không	 có	một	 ý	 niệm	 nào	 về	một
“chiều	không	gian	mới”,	nghĩa	là	về	cái	tâm	bản	nhiên,	một	thực	tại	sâu	xa
hơn	nhiều.	Bởi	thế,	điều	tối	cần	với	chúng	ta	là	phải	làm	quen	với	tâm	bản
nhiên	trong	khi	ta	còn	sống.	Có	vậy	chúng	ta	mới	sẵn	sàng	để	đón	nhận	nó



khi	nó	hiển	lộ	một	cách	tự	nhiên	và	mãnh	liệt	vào	lúc	ta	chết;	có	vậy	ta	mới
có	thể	nhận	ra	nó	“một	cách	tự	nhiên	như	một	đứa	trẻ	chạy	đến	nấp	vào	gối
mẹ”,	như	giáo	 lý	đã	nói.	Và	khi	 ta	an	 trú	 trong	 trạng	 thái	đó,	cuối	cùng	sẽ
được	giải	thoát.
Sự	mô	tả	về	tâm	bản	nhiên	đương	nhiên	dẫn	đến	một	nền	giáo	dục	đầy	đủ	về
thiền	định,	vì	thiền	là	cách	duy	nhất,	giúp	ta	có	thể	hé	thấy,	rồi	dần	dần	trực
nhận	và	an	trú	cái	tâm	bản	nhiên	ấy.	Kế	tiếp	sẽ	đến	phần	giải	thích	bản	chất
của	tiến	hóa	nhân	loại,	tái	sanh,	nghiệp,	để	bạn	đọc	có	một	ý	niệm	đầy	đủ	về
ý	nghĩa	cuộc	lộ	trình	của	chúng	ta	qua	sinh	tử.
Ngang	đây	có	 lẽ	bạn	đọc	đã	có	đủ	 tri	kiến	để	có	 thể	đi	vào	 trọng	 tâm	của
quyển	sách	này:	Một	trình	bày	bao	quát	về	cả	bốn	Bardos	và	các	giai	đoạn
khác	của	sự	chết,	rút	từ	nhiều	kinh	điển.	Giáo	lý,	lời	khuyên	thực	tiễn,	những
sự	luyện	tâm,	được	trình	bày	chi	tiết	để	giúp	chúng	ta	và	những	người	khác
kinh	quá	cuộc	sống,	kinh	quá	giai	đoạn	hấp	hối,	cái	chết	và	giai	đoạn	sau	khi
chết.	Sách	này	kết	thúc	bằng	một	viễn	tượng	về	giáo	lý	Bardo	có	thể	giúp	ta
hiểu	thấu	bản	chất	thâm	sâu	nhất	của	nhân	tâm	và	vũ	trụ	như	thế	nào.	Nhiều
sinh	viên	thường	hỏi	tôi:
-	Làm	sao	ta	biết	được	những	Bardos	ấy	là	gì,	từ	đâu	có	được	giáo	lý	minh
bạch	một	cách	lạ	 lùng	về	Bardo,	 trí	kiến	khúc	chiết	về	 từng	giai	đoạn	một
của	quá	trình	chết,	về	sự	chết	và	tái	sinh	ấy?
Đối	với	nhiều	độc	giả,	câu	trả	lời	mới	nghe	dường	như	khó	hiểu,	bởi	vì	khái
niệm	về	tâm	mà	tây	phương	hiện	có,	là	một	khái	niệm	hết	sức	hẹp	hòi.	Mặc
dù	những	năm	gần	đây	có	những	sự	vượt	rào	đáng	kể,	nhất	là	về	khoa	học
tâm	sinh	lý	và	về	tâm	thức	siêu	việt,	đại	đa	số	các	nhà	khoa	học	vẫn	tiếp	tục
xem	tâm	chỉ	 là	những	quá	 trình	vật	 lý	 trong	não	bộ,	điều	này	đi	ngược	 lại
chứng	cứ	của	hàng	ngàn	năm	kinh	nghiệm	của	các	nhà	thần	bí	và	các	thiền
giả	thuộc	mọi	truyền	thống	tôn	giáo.
Vậy	thì	từ	nguồn	thẩm	quyền	nào	mà	một	quyển	sách	như	thế	này	được	viết
ra?	Một	học	giả	Hoa	kỳ	đã	viết:
-	Nội	minh	của	đạo	Phật	được	căn	cứ	trên	một	tri	kiến	bao	quát	về	thực	tại,
trên	một	tuệ	giác	sâu	xa	về	tự	ngã	và	hoàn	cảnh	xung	quanh;	nghĩa	là,	trên	sự
toàn	giác	của	đức	Phật.

1

Nguồn	gốc	của	giáo	lý	về	Bardo	là	tâm	giác	ngộ,	cái	tâm	đã	hoàn	toàn	tỉnh
thức	của	Phật	được	chứng	nghiệm	và	giảng	giải	bởi	một	dọc	dài	những	bậc
đạo	sư	kể	từ	đức	Phật	Nguyên	ủy	trở	về	sau.	Những	khám	phá	tỉ	mỉ	và	thận
trọng	–	có	thể	bảo	là	rất	khoa	học	-	của	các	ngài,	và	cách	lập	thành	công	thức
những	khám	phá	ấy	về	tâm	linh	qua	nhiều	thế	kỷ,	đã	cho	ta	một	bức	tranh
đầy	đủ	nhất	có	thể	có	về	cả	sự	sống	lẫn	sự	chết.	Chính	bức	tranh	toàn	diện
này	mà,	được	cảm	hứng	từ	Jamyang	Khientse	thầy	tôi	và	những	bậc	thầy	vĩ
đại	khác,	lần	đầu	tiên	tôi	đang	cố	truyền	đạt	lại	cho	người	tây	phương.



Trải	qua	nhiều	năm	thiền	quán,	giảng	dạy	và	thực	tập,	thỉnh	vấn	những	bậc
thầy	để	sáng	tỏ	vấn	đề,	tôi	đã	viết	ra	quyển	Tạng	thư	về	sống	chết	này,	như
một	đúc	kết	tinh	hoa	những	lời	khuyên	tâm	huyết	của	các	bậc	thầy	tôi,	để	trở
thành	một	Tử	thư	Tây	Tạng	và	một	Sinh	thư	Tây	Tạng	mới.	Tôi	muốn	nó	sẽ
là	một	sách	dẫn,	một	sách	tham	khảo,	và	một	nguồn	cảm	hứng	thiêng	liêng.
Chỉ	nhờ	đọc	đi	 đọc	 lại	 nhiều	 lần,	 tôi	 xin	gợi	ý,	 bạn	mới	 có	 thể	khám	phá
được	nhiều	 tầng	ý	nghĩa	sâu	xa	của	nó.	Bạn	sẽ	 thấy	rằng	càng	sử	dụng	nó
bao	 nhiêu,	 bạn	 càng	 thấy	 những	 hàm	 ẩn	 của	 sách	 này	 bấy	 nhiêu,	 và	 càng
nhận	 thức	được	chiều	 sâu	của	 sự	minh	 triết	đang	được	 truyền	đạt	đến	bạn
qua	nền	giáo	lý	này.
Giáo	 lý	Bardo	chứng	minh	 cho	 ta	 thấy	 rõ	 những	 gì	 sẽ	 xảy	 đến	 nếu	 ta	 có
chuẩn	bị	cho	cái	chết	và	những	gì	sẽ	xảy	đến	nếu	chúng	ta	không	chuẩn	bị.
Thật	không	thể	có	chọn	lựa	nào	minh	bạch	hơn.	Nếu	bây	giờ	chúng	ta	không
chịu	chấp	nhận	cái	chết	trong	lúc	ta	đang	sống,	thì	chúng	ta	sẽ	phải	trả	giá	rất
đắt	suốt	cuộc	đời,	vào	lúc	chết,	và	sau	khi	chết.	Hậu	quả	sẽ	là,	ta	tàn	phá	cả
cuộc	 đời	 này	 và	 tất	 cả	 những	 đời	 sắp	 tới.	 Ta	 sẽ	 không	 thể	 sống	 cuộc	 đời
mình	một	cách	viên	mãn,	ta	sẽ	cứ	bị	giam	hãm	trong	cái	phần	phải	chết	của
ta.	Sự	vô	minh	này	sẽ	cướp	đi	của	ta	cái	căn	bản	của	cuộc	hành	trình	tiến	đến
giác	ngộ,	và	khiến	chúng	ta	mãi	mãi	vướng	vào	cái	bẫy	của	ảo	 tưởng,	vào
chu	kỳ	sống	chết	không	được	kiểm	soát,	cái	biển	khổ	mà	Phật	tử	thường	gọi
là	luân	hồi.
Nhưng	 thông	điệp	chính	của	giáo	 lý	Phật	 là,	nếu	 ta	có	chuẩn	bị,	 thì	có	hy
vọng	tràn	trề	ở	trong	đời	sống	cũng	như	vào	lúc	chết.	Giáo	lý	đó	cho	ta	thấy
cái	khả	tính	về	một	sự	giải	thoát	vô	giới	hạn,	mà	ta	phải	đạt	đến	ngay	bây	giờ
trong	đời	này,	 sự	giải	 thoát	 làm	cho	chúng	 ta	có	 thể	chọn	 lựa	cái	chết	của
mình	và	bởi	thế,	chọn	lựa	sự	sinh	ra	của	mình.	Đối	với	một	người	có	chuẩn
bị	và	thực	tập,	thì	cái	chết	đến	với	họ	không	phải	như	một	chiến	bại	mà	là
một	chiến	thắng,	cái	giờ	phút	vinh	quang	nhất	của	cuộc	đời.

	



2.	VÔ	THƯỜNG

Không	một	nơi	nào	trên	thế	giới	mà	thần	chết	không	thể	tìm	được	chúng	ta	–
dù	chúng	ta	có	xoay	đầu	mọi	phía	để	tránh	né.	Nếu	có	một	cách	nào	để	tránh
được	vố	đánh	của	tử	thần,	thì	tôi	cũng	không	tránh	làm	gì...	Nhưng	thật	điên
rồ	nếu	nghĩ	rằng	bạn	có	thể	thành	công...
Con	 người	 đến	 rồi	 đi,	 tung	 tăng	múa	 nhảy	mà	 không	 hề	 đả	 động	 đến	 cái
chết.	Mọi	sự	đều	êm	xuôi	tốt	đẹp.	Nhưng	khi	cái	chết	xảy	đến	–	cho	chính	họ,
vợ	con	bè	bạn	họ	–	trong	lúc	bất	ngờ	không	chuẩn	bị,	thì	ôi	chao	là	họ	đấm
ngực	khóc	than,	phẫn	nộ,	tuyệt	vọng	xiết	bao!
Để	khởi	sự	tước	đoạt	thế	thượng	phong	của	thần	chết,	chúng	ta	hãy	áp	dụng
một	đường	lối	hoàn	toàn	ngược	lại	với	thế	thường;	ta	hãy	coi	cái	chết	như
pha	không	có	gì	lạ	lùng	cả,	ta	hãy	thường	lui	tới	với	nó,	quen	thuộc	với	nó;
ta	hãy	để	 tâm	 thường	xuyên	nghĩ	 tới	 cái	 chết	hơn	bất	 cứ	cái	gì	 khác...	Ta
không	biết	chừng	nào	thì	cái	chết	chực	sẵn	để	đón	ta:	Vậy	ta	hãy	chực	sẵn
để	đón	nó	ở	khắp	mọi	nơi.	Tập	chết	chính	là	tập	giải	thoát	tự	do.	Một	người
biết	cách	làm	thế	nào	để	chết	thì	hết	biết	làm	nô	lệ.
MONTAIGNE

Tại	sao	thật	quá	khó	để	tập	chết,	tập	giải	thoát	tự	do?	Tại	sao	ta	lại	sợ	chết
đến	 thế,	 và	 hoàn	 toàn	 tránh	nhìn	 thẳng	 vào	nó?	Tận	 tâm	khảm,	 đôi	 lúc	 ta
cũng	biết	rằng	ra	không	thể	mãi	mãi	tránh	đối	mặt	với	nó.	Milarepa	nói	rằng:
-	Cái	vật	gọi	là	thây	chết	mà	ta	chúa	sợ	này,	hiện	đang	sống	với	ta	ở	đây.
Càng	chậm	trễ	đối	diện	với	cái	chết,	ta	càng	xa	lạ	với	nó,	và	nỗi	sợ	hãi	bất	an
ám	ảnh	ta	càng	thêm	lớn.	Ta	càng	cố	chạy	trốn	nỗi	sợ	hãi	ấy,	thì	nỗi	sợ	hãi
càng	thêm	ác	liệt.
Chết	là	một	huyền	bí	lớn	rộng,	nhưng	có	hai	điều	ta	có	thể	nói	về	nó:	Điều
tuyệt	đối	chắc	chắn	là	ta	sẽ	chết,	và	ta	không	chắc	khi	nào	hoặc	bằng	cách
nào	ta	sẽ	chết.	Vậy,	sự	bảo	đảm	duy	nhất	mà	ta	có	được,	đó	là	giờ	chết	bất
định,	và	ta	bám	lấy	nó	làm	cái	cớ	để	khỏi	trực	tiếp	giáp	mặt	cái	chết.	Chúng
ta	như	những	đứa	trẻ	tự	bịt	mắt	mình	trong	trò	chơi	trốn	bắt	và	tưởng	không
ai	thấy	được	chúng.
Tại	sao	ta	lại	sống	trong	nỗi	kinh	sợ	cái	chết	đến	thế?	Bởi	vì	ước	muốn	theo
bản	năng	của	ta	là	được	sống	và	tiếp	tục	sống.	Chết	là	một	chấm	dứt	tàn	bạo
của	mọi	sự	mà	ta	xem	là	quen	thuộc.	Ta	cảm	thấy	khi	cái	chết	đến,	ta	sẽ	rơi
vào	một	cái	gì	hoàn	toàn	xa	lạ,	hoặc	trở	thành	một	người	nào	hoàn	toàn	khác
hẳn.	Ta	tưởng	mình	sẽ	lạc	lõng	chơi	vơi	giữa	một	khung	cảnh	lạ	lùng	kinh
khủng.	Ta	tưởng	nó	sẽ	như	lúc	ta	thức	dậy	một	mình	ở	nơi	xứ	lạ,	hoàn	toàn
xao	xuyến	lo	âu	vì	không	biết	ngôn	ngữ,	không	biết	đấy	là	đâu,	không	tiền,



không	có	giấy	thông	hành,	không	bè	bạn...
Có	lẽ	lý	do	sâu	xa	nhất	tại	sao	ta	sợ	chết,	là	vì	ta	không	biết	ta	là	ai.	Ta	tin
tưởng	vào	một	cái	thể	riêng	biệt,	tách	rời,	độc	nhất	vô	nhị;	song	nếu	dám	xét
kỹ	nó,	ta	sẽ	thấy	cá	thể	ấy	hoàn	toàn	tùy	thuộc	vào	một	tập	hợp	bất	tận	gần
đủ	thứ	để	phát	sinh	ra	nó:	Tên	họ	ta,	“tiểu	sử”	ta,	vợ	hay	chồng,	gia	đình,	tổ
ấm,	công	việc,	bè	bạn,	phiếu	nợ...	Chính	trên	những	chống	đỡ	mong	manh
tạm	bợ	ấy,	ta	đã	nương	tựa	để	có	được	an	ninh	bảo	đảm.	Cho	nên	khi	những
thứ	ấy	đều	bị	 tước	khỏi	 ta,	 thì	 ta	còn	có	ý	niệm	gì	về	cái	 tôi	 thực	sự	 là	ai
không?
Nếu	 không	 có	 những	 cây	 chống	 quen	 thuộc	 của	 ta,	 thì	 ta	 bị	 đối	 diện	 với
chính	mình,	một	con	người	ta	không	quen	biết,	một	kẻ	lạ	gây	rối	luôn	luôn
sống	chung	với	ta	mà	ta	không	bao	giờ	thực	sự	muốn	giáp	mặt.	Có	phải	đó	là
lý	do	ta	cố	lấp	đầy	mọi	giờ	phút	bằng	hoạt	động	náo	nhiệt,	dù	tầm	thường
đáng	chán	cách	mấy	cũng	xong,	miễn	là	khỏi	phải	bao	giờ	bị	bỏ	lại	một	mình
trong	im	lặng	với	kẻ	lạ	ấy.
Và	phải	chăng	điều	ấy	chứng	tỏ	có	một	cái	gì	thật	bi	đát	trong	lối	sống	của
ta?	Chúng	ta	sống	dưới	một	lý	lịch	được	gán	cho	mình,	trong	một	thế	giới	ảo
hóa	không	có	thực	tính	gì	hơn	Con	Rùa	Giả	trong	truyện	Cuộc	phiêu	lưu	của
Alice.	Bị	mê	hoặc	bởi	lòng	ham	thích	xây	dựng,	chúng	ta	đã	xây	những	ngôi
nhà	cuộc	đời	mình	ở	trên	cát.	Thế	giới	này	có	vẻ	chắc	ăn	một	cách	kỳ	tuyệt
cho	đến	lúc	thần	chết	giật	sập	ảo	tưởng	và	đuổi	ta	ra	khỏi	chỗ	nấp.	Vậy	cái	gì
sẽ	xảy	đến	cho	ta	nếu	ta	không	có	một	cái	mốc	nào	của	thực	tại	sâu	xa	hơn,
để	bám	víu?
Khi	chết	ta	phải	để	lại	tất	cả	sau	lưng	mình,	nhất	là	thân	xác,	cái	thân	xác	ta
đã	nâng	niu	yêu	quý	biết	bao,	đã	nương	tựa	vào	nó	một	cách	mù	quáng	và	cố
gắng	tối	đa	để	làm	cho	nó	sống.	Nhưng	tâm	ta	cũng	không	khá	gì	hơn	thân
xác	để	làm	điểm	tựa:	Thử	nhìn	vào	tâm	bạn	ít	phút	mà	xem.	Bạn	sẽ	thấy	nó
như	một	con	 rận	 luôn	 luôn	nhảy	qua	nhảy	 lại.	Bạn	sẽ	 thấy	những	ý	 tưởng
khởi	nên	một	cách	vô	lối,	không	mạch	lạc	gì	cả.	Bị	cuốn	theo	chiều	gió	bởi
sự	huyên	náo	trong	mọi	lúc,	chúng	ta	chính	là	nạn	nhân	của	sự	bốc	đồng	của
tâm	ta.	Nếu	đây	là	cái	trạng	thái	duy	nhất	của	tâm	mà	chúng	ta	quen	thuộc,
thì	sự	nương	tựa	vào	cái	tâm	ấy	trong	lúc	chết	quả	là	một	canh	bạc	quái	gở.

ẢO	TƯỞNG	LỚN

Sự	ra	đời	của	một	người	cũng	là	ra	đời	nỗi	khổ	của	y.	Càng	già	con	người
càng	ngớ	ngẩn,	vì	nỗi	 lo	sợ	cái	chết	không	 thể	 tránh	càng	 thêm	mãnh	 liệt.
Thực	cay	đắng	làm	sao!	Y	sống	để	đuổi	theo	những	gì	luôn	luôn	ở	ngoài	tầm
tay.	 Lòng	 khao	 khát	 sống	 còn	 trong	 tương	 lai	 làm	 cho	 y	 không	 thể	 sống
trong	hiện	tại.



TRANG	TỬ

Sau	khi	thầy	tôi	chết,	tôi	được	gần	gũi	Dudjom	Rinpoche,	một	trong	những
thiền	sư,	hành	giả	mật	giáo	và	Du	già	sư	vĩ	đại	của	thời	cận	đại.	Một	ngày
khi	thầy	đang	lái	xe	hơi	xuyên	nước	Pháp	cùng	với	vợ	thầy,	ngắm	cảnh	miền
quê,	họ	đi	ngang	một	khu	nghĩa	trang	dài	vừa	mới	sơn	quét	và	trang	trí	hoa
tươi.	Bà	vợ	thầy	nói:
-	Rinpoche,	ngài	hãy	xem	mọi	thứ	ở	Tây	phương	thật	ngăn	nắp	sạch	sẽ	đến
thế.	Ngay	 tại	những	nơi	người	 ta	để	 thây	chết	cũng	 thật	 sạch	không	 tì	vết.
Còn	ở	Đông	phương	mình,	ngay	nhà	người	ta	ở	cũng	không	đâu	sạch	bằng	ở
đây.
Thầy	nói:
-	Ồ!	Đúng	thế;	đây	quả	thực	là	một	xứ	văn	minh.	Họ	có	những	ngôi	nhà	đẹp
đến	thế	cho	những	xác	chết.	Nhưng	bà	không	để	ý	sao?	Họ	cũng	có	những
ngôi	nhà	tuyệt	diệu	cho	những	xác	sống	nữa	chứ.
Mỗi	khi	nhớ	lại	câu	chuyện	ấy,	tôi	không	khỏi	nghĩ	rằng	cuộc	đời	thực	trống
rỗng	vô	vị	làm	sao,	khi	nó	được	căn	cứ	vào	một	niềm	tin	sai	lạc	về	trường
cửu	 và	 tương	 tục.	Khi	 sống	 kiểu	 ấy	 thì	 chúng	 ta	 đã	 vô	 tình	 tự	 biến	 thành
những	cái	xác	sống,	như	thầy	Dudjom	Rinpoche	đã	nói.
Nhưng	đấy	là	kiểu	sống	của	phần	đông	chúng	ta;	chúng	ta	sống	theo	một	kế
hoạch	đã	định.	Nhỏ	thì	được	giáo	dục.	Lớn	lên	kiếm	việc	làm,	rồi	gặp	một
người	nào	đó,	rồi	kết	hôn,	rồi	có	con	cái.	Chúng	ta	mua	một	cái	nhà,	rán	cho
làm	ăn	 trúng	mánh,	mơ	ước	có	một	ngôi	nhà	ở	miền	quê	hoặc	 thêm	được
một	chiếc	xe	hơn.	Vào	dịp	nghỉ	thì	đi	du	lịch	xa	cùng	với	bạn	bè.	Chúng	ta
dự	định	kế	hoạch	cho	lúc	về	hưu.	Những	vấn	đề	trọng	đại	nhất	mà	một	vài
người	trong	chúng	ta	từng	gặp	phải	chỉ	là:	Không	biết	nên	đi	chơi	đâu	vào	kỳ
nghĩ	tới,	hoặc	nên	mời	ai	vào	dịp	lễ	Giáng	sinh.	Cuộc	đời	ta	thật	đơn	điệu,
tầm	thường,	lặp	đi	lặp	lại;	ta	phí	cả	một	đời	để	theo	đuổi	những	chuyện	nhỏ
nhen,	bởi	vì	dường	như	ta	không	biết	có	cái	gì	hơn	thế.
Nhịp	điệu	đời	sống	chúng	ta	rộn	ràng	tới	nỗi	ta	không	có	thì	giờ	để	nghĩ	đến
cái	chết.	Ta	ém	nhẹm	những	nỗi	sợ	hãi	thầm	kín	của	ta	về	vô	thường	bằng
cách	bao	vây	quanh	mình	 thêm	nhiều	đồ	đạc,	 của	cải,	 tiện	nghi,	 chỉ	để	 tự
thấy	mình	biến	thành	tên	nô	lệ	cho	chúng.	Mọi	thời	giờ	và	năng	lực	của	ta
đều	kiệt	quệ	chỉ	vì	phải	bảo	trì	những	thứ	ấy.	Chẳng	bao	lâu	mục	đích	duy
nhất	của	ta	trên	đời	hóa	ra	chỉ	là	giữ	cho	mọi	thứ	ta	sở	hữu	càng	được	bảo
đảm	an	ninh	càng	 tốt.	Khi	có	biến	chuyển	gì	xảy	đến,	 ta	 tìm	cách	đối	phó
mau	lẹ	nhất,	một	giải	pháp	hiệu	nghiệm	tạm	thời.	Cứ	thế	đời	ta	tiếp	tục	trôi
giạt	cho	đến	khi	một	cơn	trọng	bệnh	hay	tai	nạn	nào	đó	 lay	 ta	ra	khỏi	cơn
mê.
Cũng	không	hẳn	là	ta	dành	nhiều	thì	giờ	hay	suy	nghĩ	cho	cuộc	đời	này.	Hãy
nghĩ	đến	những	người	đã	làm	việc	bao	nhiêu	năm	rồi	phải	hồi	hưu,	để	thấy



không	biết	mình	phải	 làm	gì	 cả,	 vì	 họ	 càng	ngày	càng	già	và	 tiến	gần	 cái
chết.	Mặc	dù	ta	luôn	luôn	hô	hào	phải	thực	tế,	thực	tế	ở	Tây	phương	có	nghĩa
là	thiển	cận	một	cách	vô	minh	và	thường	ích	kỷ.	Sự	tập	trung	thiển	cận	của
chúng	 ta	 vào	 đời	 này	 và	 chỉ	 đời	 này	mà	 thôi,	 chính	 là	một	 ảo	 tưởng	 lớn,
nguồn	gốc	của	nền	duy	vật	đen	tối	và	phá	hoại	của	thế	giới	ngày	nay.	Không
ai	bàn	tới	sự	chết	và	đời	sau,	vì	người	ta	có	thói	tin	rằng	chuyện	ấy	chỉ	làm
đình	trệ	cái	gọi	là	“sự	tiến	bộ”	của	ta	trên	thế	giới.
Nhưng	nếu	ước	muốn	sâu	xa	nhất	của	chúng	ta	quả	là	sống	và	tiếp	tục	sống,
thì	 tại	sao	 ta	 lại	cả	quyết	một	cách	mù	quáng	rằng	chết	 là	hết	chứ?	Ít	nhất
cũng	nên	thử	thám	hiểm	xem	có	thể	có	đời	sau	hay	không	đã	chứ?	Nếu	quả
thực	chúng	ta	có	óc	thực	nghiệm	như	ta	tuyên	bố,	thì	tại	sao	ta	không	khởi	sự
tự	đặt	câu	hỏi	cho	mình	một	cách	nghiêm	chỉnh:	“Tương	lai	thực	sự	của	ta
nằm	ở	đâu?”	Chung	quy,	chẳng	có	mấy	ai	sống	 lâu	 trên	 trăm	tuổi.	Và	sau
thời	gian	đó	là	cả	một	thời	gian	vô	tận	trải	dài,	không	được	giải	thích...

SỰ	LƯỜI	BIẾNG	NĂNG	ĐỘNG

Có	một	câu	chuyện	cổ	Tây	Tạng	mà	tôi	rất	thích,	gọi	là	“Cha	của	NổiTiếng-
Như-Mặt-Trăng”:
Một	người	nghèo	kiết	xác	sau	khi	làm	lụng	khá	vất	vả	đã	tích	trữ	được	một
bao	lúa	đầy.	Anh	ta	lấy	làm	hãnh	diện,	treo	bao	lúa	trên	xà	nhà	để	đề	phòng
chuột	và	kẻ	trộm,	rồi	để	chắc	ăn	hơn	nữa,	anh	nằm	ngay	phía	dưới.	Khi	nằm
đấy	anh	bắt	đầu	suy	nghĩ	lan	man:
-	Nếu	đem	bán	lẻ	số	lúa	này,	mình	sẽ	lời	to,	lấy	tiền	ấy	mua	thêm	và	lại	bán,
cứ	mua	đi	bán	lại	như	thế	chẳng	bao	lâu	ta	sẽ	giàu,	sẽ	thành	một	người	quan
trọng	trong	làng	xóm.	Con	gái	theo	nườm	nượp.	Ta	sẽ	cưới	một	cô	thật	đẹp,
và	chẳng	bao	lâu	ta	sẽ	có	một	đứa	con...	Có	lẽ	là	một	thằng	con	trai.	Ta	sẽ
đặt	tên	nó	là	gì	nhỉ?
Nhìn	 quanh	 nhà,	 tia	mắt	 anh	 gặp	 phải	 khung	 cửa	 sổ	 qua	 đó	 anh	 thấy	 ánh
trăng	đang	lên.	Anh	nghĩ:
-	Thật	là	điềm	tốt!	Ta	đã	tìm	được	một	cái	tên	hay.	Ta	sẽ	gọi	thằng	con	đó
làNổi-Tiếng-Như-Mặt-Trăng...
Trong	khi	anh	 ta	đang	nghĩ	vơ	vẩn	 thì	một	con	chuột	đã	 trèo	 lên	bao	gạo,
gặm	đứt	sợi	dây.	Vừa	khi	anh	 thốt	mấy	 tiếng	đặt	 tên	đứa	con,	 thì	bao	gạo
trên	xà	nhà	rớt	trúng	làm	anh	chết	tức	khắc.	Dĩ	nhiên	là	đứa	con	ấy	không
bao	giờ	được	sinh	ra.
Biết	bao	nhiêu	người	trong	chúng	ta,	giống	như	anh	chàng	nọ,	đã	bị	cuốn	trôi
bởi	cái	mà	tôi	đã	gọi	là	“sự	lười	biếng	năng	động”?	Dĩ	nhiên	có	nhiều	kiểu
lười	 biếng	 khác	 nhau:	Đông	 phương	 và	 Tây	 phương.	 Cái	 kiểu	 ở	 phương
Đông	là	như	kiểu	thực	hành	thuần	thục	ở	Ấn:	Suốt	ngày	ngồi	giữa	trời	không



làm	gì	cả,	tránh	né	mọi	công	việc	hay	hoạt	động	hữu	ích,	uống	trà	hết	tách
này	tới	tách	khác,	nghe	nhạc	vang	lên	từ	một	chiếc	máy	thu	thanh	và	tán	gẫu
với	 bạn	bè.	Kiểu	 lười	Tây	phương	 thì	 khác	hẳn:	Độn	đầy	 cuộc	 sống	bằng
những	hoạt	động	hấp	dẫn,	sao	cho	không	còn	một	chút	thì	giờ	nào	để	đối	phó
với	những	vấn	đề	then	chốt.
Nếu	nhìn	vào	cuộc	đời	mình	ta	sẽ	thấy	biết	bao	nhiêu	công	việc	không	quan
trọng,	những	cái	gọi	là	“trách	nhiệm”	cứ	dồn	dập	độn	đầy	cuộc	đời	ta.	Ta	tự
nhủ	 là	muốn	dùng	 thì	 giờ	 vào	 những	 chuyện	quan	 trọng	 trong	 đời,	 nhưng
không	bao	giờ	có	thì	giờ	ấy	cả.	Thức	dậy	buổi	sáng	là	đã	có	bao	nhiêu	việc:
Mở	cửa	sổ,	làm	giường,	tắm,	chà	răng,	cho	chó	mèo	ăn,	giặt	đồ,	khám	phá	đã
hết	cà	phê	hoặc	đường,	đi	mua,	 làm	thức	ăn	sáng	-	cả	một	dọc	dài	bất	 tận.
Rồi	lại	có	áo	quần	phải	lựa	ra	mà	ủi	và	xếp.	Rồi	còn	tóc	tai,	trang	điểm	nữa
thì	 sao?	Không	 còn	biết	 sao	hơn,	 chúng	 ta	 nhìn	ngày	 tháng	đầy	những	 cú
điện	thoại	và	chương	trình,	và	bao	nhiêu	trách	nhiệm	–	hay	ta	nên	gọi	là	“vô
trách	nhiệm”?
Cuộc	đời	ta	dường	như	xâm	chiếm	lấy	ta,	như	có	một	tối	hậu	thư	oái	ăm	của
nó,	lôi	tuốt	chúng	ta	đi,	để	cuối	cùng	ta	cảm	thấy	mình	không	có	quyền	kiểm
soát	nó	nữa.	Dĩ	nhiên	thỉnh	thoảng	ta	cũng	cảm	thấy	khó	chịu	về	điều	này,	ta
chiêm	bao	ác	mộng	và	thức	dậy	mồ	hôi	ướt	đẫm,	tự	hỏi:	“Ta	đã	làm	chi	đời
ta?”	Nhưng	nỗi	kinh	hoàng	của	ta	chỉ	kéo	dài	tới	bữa	ăn	sáng,	rồi	đâu	vẫn
hoàn	đấy.
Tôi	nghĩ	đến	lời	một	bậc	thánh	Ấn	Độ,	Ramakrishna,	đã	nói	với	môn	đệ:
-	Nếu	các	anh	chỉ	dùng	một	phần	mười	thời	gian	anh	dành	cho	những	môn
giải	trí	như	săn	đuổi	phụ	nữ	và	làm	tiền,	để	mà	tu	luyện,	thì	chỉ	trong	vòng
vài	năm	có	thể	giác	ngộ.
Có	một	bậc	 thầy	Tây	Tạng	sống	vào	khoảng	đầu	 thế	kỷ,	một	Leonardo	da
Vinci	của	Hy	Mã	Lạp	Sơn,	tên	là	Mipham.	Tương	truyền	ông	ta	đã	sáng	chế
một	cái	đồng	hồ	treo,	một	khẩu	đại	bác,	và	một	chiếc	phi	cơ.	Nhưng	mỗi	khi
làm	xong	một	thứ,	ông	lại	phá	hủy	ngay,	bảo	rằng	nó	chỉ	tổ	gây	thêm	trò	giải
trí.
Tạng	ngữ	chỉ	 thân	xác	 là	 lu,	có	nghĩa	“một	 cái	 gì	 ta	 để	 lại	 sau	 lưng”	như
hành	lý.	Mỗi	khi	nói	lu,	ta	nhớ	rằng	ta	chỉ	là	những	lữ	khách	tạm	thời	cư	trú
trong	đời	này	và	thân	xác	này.	Bởi	thế	ở	Tây	Tạng	người	ta	không	xao	lãng
thì	giờ	vào	việc	 làm	cho	hoàn	cảnh	sống	 thêm	 tiện	nghi.	Người	Tây	Tạng
cảm	thấy	hài	lòng	nếu	có	đủ	ăn,	mặc	và	một	mái	nhà	trên	đầu.	Nếu	cứ	tiếp
tục	như	chúng	 ta	–	nghĩa	 là	cố	cải	 thiện	hoàn	cảnh	sống,	 thì	dần	dần	công
việc	 ấy	 tự	nó	 trở	 thành	mục	đích	 chính,	 và	đó	 là	một	 xao	 lãng	vô	 lối.	Có
người	nào	tâm	trí	tỉnh	táo	mà	lại	cẩn	thận	trang	hoàng	cái	phòng	khách	sạn
của	mình	mỗi	khi	 thuê	mướn	không?	Tôi	 thích	 lời	 khuyên	này	của	Patrul
Rinpoche:
Hãy	nhớ	noi	gương	chị	bò	cái	già



Nàng	hài	lòng	ngủ	trong	vựa	lúa.
Bạn	phải	ăn,	ngủ	và	bài	tiết.
Đó	là	điều	không	thể	tránh.
Ngoài	ra,	không	việc	gì	đến	bạn.
Đôi	khi	 tôi	 có	ý	nghĩ	 rằng	 thành	 tựu	vĩ	 đại	 nhất	 của	nền	văn	hóa	 tân	 tiến
chính	là	nó	bán	Samsara	(sinh	tử,	luân	hồi)	một	cách	xuất	sắc	và	có	những
lối	 giải	 trí	 trống	 rỗng.	Xã	 hội	 ngày	 nay	 đối	 với	 tôi	 dường	 như	 là	 cuộc	 lễ
mừng	tất	cả	mọi	thứ	gì	dẫn	ta	đi	xa	sự	thật,	làm	cho	người	ta	khó	mà	sống	vì
chân	lý,	và	nó	lại	còn	không	muốn	cho	người	ta	tin	rằng	có	chân	lý	hiện	hữu.
Và	tất	cả	điều	này	thoát	thai	từ	một	nền	văn	minh	tự	cho	là	tôn	thờ	sự	sống,
nhưng	kỳ	thực	đã	tước	hết	ý	nghĩa	đích	thực	của	cuộc	đời;	một	nền	văn	minh
luôn	luôn	nói	làm	cho	người	ta	“hạnh	phúc,”	mà	kỳ	thực	đã	làm	bế	tắc	con
đường	dẫn	đến	suối	nguồn	của	hạnh	phúc	chân	thực.
Samsara	tân	tiến	được	tổ	chức	tinh	vi,	thông	bác,	nó	tấn	công	ta	từ	mọi	góc
cạnh	bằng	 tuyên	 truyền,	và	gây	một	môi	 trường	nghiện	ngập	khó	gỡ	xung
quanh	ta.	Càng	cố	thoát,	ta	dường	như	càng	vướng	sâu	vào	cạm	bẫy	tinh	vi
nó	đặt	ra	cho	chúng	ta.	Bậc	thầy	Jikmè	Lingpa	vào	thế	kỷ	18	nói:
-	Chỉ	vì	bị	cách	tưởng	sai	biệt	làm	cho	mê	hoặc	mà	hữu	tình	lang	thang	bất
tận,	trong	vòng	lẩn	quẩn	của	sinh	tử.
Bị	ám	bởi	những	hy	vọng	sai	lầm,	mộng	mị,	tham	vọng,	chúng	ta	như	người
đang	bò	qua	một	sa	mạc	bất	tận,	đang	khát	cháy	cổ.	Và	cái	duy	nhất	mà	thế
giới	 tân	 tiến	này	đưa	ra	cho	ta	uống	là	một	cốc	nước	muối,	chỉ	cốt	để	 làm
cho	ta	thêm	khát.

ĐỐI	MẶT	CÁI	CHẾT

Khi	nhận	thức	điều	ấy,	có	phải	là	ta	nên	nghe	lời	Gyalseé	Rinpoche	khi	ngài
nói:
-	Dự	tính	tương	lai	cũng	giống	như	đi	câu	trong	một	hố	sâu	không	có	nước;
Không	 bao	 giờ	 có	 gì	 xảy	 ra	 đúng	 như	 bạn	muốn,	 vậy	 hãy	 bỏ	 hết	 mọi	 kế
hoạch	tham	vọng	của	ngươi	đi.
Khi	bạn	phải	tính	toán	một	việc	gì.
Thì	hãy	xem	nó	không	chắc	như	cái	giờ	chết	mà	bạn	chưa	biết	chắc.
Với	người	Tây	Tạng,	lễ	hội	chính	trong	một	năm	là	Năm	Mới,	như	lễ	Giáng
sinh,	 Phục	 sinh,	 Tạ	 ơn,	 và	 sinh	 nhật	 của	 bạn,	 tất	 cả	 dồn	 vào	một	 dịp	 lễ.
Patrul	Rinpoché	 là	một	bậc	 thầy	vĩ	đại	mà	cuộc	đời	đầy	những	biến	cố	 lạ
lùng	có	 thể	 làm	sống	động	nền	giáo	 lý.	Thay	vì	ăn	 tết	và	chúc	mừng	năm
mới	như	mọi	người,	ngài	 lại	khóc.	Khi	hỏi	 tại	sao,	ngài	đáp	rằng	một	năm
nữa	lại	trôi	qua,	ai	cũng	tiến	gần	cái	chết	thêm	một	chút,	nhưng	nhiều	người
vẫn	chưa	chuẩn	bị.



Hãy	nghĩ	 đến	 cái	 gì	 có	 thể	xảy	đến	 cho	 tất	 cả	 chúng	 ta	một	 ngày	nào	đó.
Chúng	ta	đang	tản	bộ	trên	đường,	đang	suy	nghĩ	những	chuyện	làm	ta	phấn
chấn,	đang	trầm	tư	về	những	vấn	đề	quan	trọng,	hoặc	chỉ	đang	nghe	máy	thu
thanh	bỏ	túi.	Bỗng	thình	lình	một	chiếc	xe	hơi	vút	qua,	suýt	cán	chết	chúng
ta.
Hãy	bật	 truyền	hình	 lên	hay	nhìn	qua	một	 tờ	nhật	báo:	bạn	 sẽ	 thấy	chết	ở
khắp	mọi	nơi.	Những	nạn	nhân	của	những	tai	nạn	phi	cơ	hoặc	xe	hơi	ấy	có
bao	giờ	ngờ	họ	sẽ	chết	không?	Họ	xem	sống	là	chuyện	đương	nhiên,	cũng
như	chúng	ta.	Biết	bao	lần	ta	đã	nghe	những	câu	chuyện	về	người	quen,	bạn
bè,	chết	bất	thần,	đột	ngột?	Ta	không	cần	phải	bệnh	rồi	mới	chết,	cơ	thể	ta	có
thể	thình	lình	suy	sụp,	hỏng	máy,	hệt	như	chiếc	xe	hơi	của	ta.	Hôm	nay	ta	có
thể	 đang	 mạnh	 khỏe,	 rồi	 bỗng	 dưng	 ngã	 bệnh	 và	 chết	 ngay	 hôm	 sau.
Milarepa	có	khúc	hát:
Khi	đang	khỏe	mạnh
Bạn	khồng	hề	nghĩ	tới	ốm	đau
Nhưng	bệnh	tật	thình	lình	giáng	xuống
Nhanh	như	một	tia	chớp.
Khi	bận	những	việc	thế	gian
Bạn	không	bao	giờ	nghĩ	đến	cái	chết	gần	kề;
Nó	đến	nhanh	như	sấm	sét
Bổ	xuống	đầu	bạn.
Ta	cần	thỉnh	thoảng	tự	dạy	mình	mà	hỏi:	“Nếu	đêm	nay	ta	chết	thì	thế	nào?”
Ta	không	biết	ta	có	thức	dậy	sáng	hôm	sau	không,	thức	dậy	ở	đâu.	Nếu	bạn
thở	ra	mà	không	thể	hít	vào	lại,	thế	là	bạn	đã	chết.	Đơn	giản	là	vậy.	Người
Tây	Tạng	có	câu:	“Ngày	mai	hay	đời	sau,	cái	gì	tới	trước,	ta	không	thể	biết”.
Một	vài	bậc	 thầy	nổi	 tiếng	của	Tây	Tạng	ban	đêm	mỗi	khi	đi	ngủ,	 thường
rửa	ly	tách	úp	bên	cạnh	giường.	Họ	không	bao	giờ	chắc	chắn	mình	có	thức
dậy	để	cần	tới	chúng	sáng	hôm	sau.	Họ	tắt	hết	lửa,	không	buồn	lưu	lại	đóm
mồi	 cho	 sáng	hôm	 sau.	Từng	 sát	 na	họ	 sống	 trong	ý	niệm	có	 thể	 cái	 chết
đang	gần	kề.
Cạnh	am	cốc	của	Jikmé	Lingpa	có	một	cái	ao	mà	ông	phải	khó	nhọc	lắm	mới
vượt	qua.	Một	số	đệ	tử	xin	xây	một	cái	cầu,	song	ông	bảo:
Xây	làm	gì?	Ai	biết	được	ta	còn	sống	để	ngủ	tại	đây	đêm	mai?
Nhiều	bậc	 thầy	 cố	 cảnh	 tỉnh	 cho	 ta	 thấy	 rõ	 tính	mong	manh	 của	đời	 sống
bằng	những	hình	ảnh	mạnh	hơn:	Họ	bảo	mỗi	người	trong	chúng	ta	hãy	nghĩ
như	mình	là	một	tên	tù	tội	đang	đi	đến	nơi	hành	quyết,	như	một	con	cá	đang
vùng	vẫy	trong	lưới,	như	một	con	bò	đang	đợi	vào	nhà	tế	sinh.
Thân	 thể	nằm	dài	 trên	giường	 lần	cuối	Miệng	 thì	 thào	những	 lời	 trăn	 trối
Tâm	ngắm	nhìn	ký	ức	lần	cuối	diễn	ra:	Bi	kịch	ấy	khi	nào	sẽ	đến	với	ngươi?
Điều	quan	trọng	là	ta	phải	tư	duy	một	cách	thản	nhiên	và	thường	xuyên	rằng
cái	chết	thực	có,	và	nó	sẽ	tới	mà	không	báo	trước.	Đừng	để	như	con	bồ	câu



trong	ngạn	ngữ	Tây	Tạng,	suốt	đêm	lăng	xăng	soạn	chỗ	ngủ	cho	đến	sáng,
và	nó	không	còn	 thì	giờ	để	ngủ	nữa.	Như	Drakpa	Gyaltsen,	một	 bậc	 thầy
hiện	đại,	đã	nói:
-	Loài	người	trải	qua	suốt	cả	đời	để	chuẩn	bị	hết	việc	này	tới	việc	khác	chỉ	để
thình	lình	bắt	gặp	đời	sau	mà	họ	hoàn	toàn	không	chuẩn	bị.

XEM	TRỌNG	CUỘC	ĐỜI

Có	lẽ	chỉ	có	những	người	hiểu	được	tính	mong	manh	của	đời	sống	mới	biết
được	sự	sống	quý	báu	ngần	nào.	Một	 lần,	khi	 tôi	dự	hội	 thảo	ở	Anh	quốc,
phóng	viên	đài	BBC	phỏng	vấn	những	người	 tham	dự.	Đồng	 thời	họ	cũng
nói	chuyện	với	một	người	phụ	nữ	sắp	chết.	Bà	ta	vô	cùng	hãi	sợ,	vì	bà	chưa
từng	nghĩ	cái	chết	là	thực	có.	Bây	giờ	bà	đã	biết.	Bà	chỉ	có	một	thông	điệp
duy	nhất	cho	những	người	chết	sau	bà,	đó	là:	Hãy	xem	trọng	sự	sống	và	cái
chết.
Xem	trọng	cuộc	đời	không	có	nghĩa	phải	bỏ	cả	đời	mà	tĩnh	tọa	tư	duy	như
thể	là	ta	đang	ở	trên	Núi	Tuyết	hay	như	vào	những	ngày	xưa	tại	Tây	Tạng.
Trong	 thế	 giới	 tân	 tiến,	 ta	 phải	 làm	 việc	 và	 kiếm	 sống,	 nhưng	 không	 nên
vướng	vào	kiểu	sống	“chụp	giật”	không	nhìn	 thấy	một	ý	nghĩa	 sâu	xa	nào
của	cuộc	đời.	Công	việc	của	ta	là	tìm	một	thế	quân	bình,	trung	đạo,	không
quá	dấn	mình	vào	những	hoạt	động	và	bận	bịu	ngoại	vi,	mà	càng	ngày	càng
làm	cho	cuộc	sống	của	ta	 trở	 thành	đơn	giản.	Chìa	khóa	để	 tìm	ra	một	 thể
quân	bình	hạnh	phúc	cho	đời	sống	hiện	nay	là	tính	giản	dị.
Đó	là	ý	nghĩa	đích	thực	của	giới	luật	ở	trong	đạo	Phật.	Tạng	ngữ	gọi	giới	luật
là	Tsul	trim.	Tsul	có	nghĩa	là	thích	hợp,	chính	xác,	và	 trim	có	nghĩa	 là	quy
luật	 hay	 cách	 thức,	 con	 đường.	Vậy	 giới	 luật	 là	 làm	 cái	 gì	 thích	 hợp	 hay
chính	xác;	ở	trong	một	thời	đại	quá	phức	tạp	như	hiện	nay,	 thì	đó	chính	là
sống	giản	dị.
Chính	từ	đây	mà	ta	có	được	sự	an	bình	trong	tâm.	Ta	sẽ	có	nhiều	thì	giờ	hơn
để	theo	đuổi	sự	nghiệp	tâm	linh	và	những	hiểu	biết	có	thể	giúp	chúng	ta	giáp
mặt	cái	chết.
Buồn	thay,	đây	là	điều	mà	trong	chúng	ta	ít	có	ai	làm.	Có	lẽ	bây	giờ	ta	nên	tự
đặt	cho	mình	câu	hỏi:
-	Thực	sự	ta	đã	làm	được	cái	gì	trong	đời	ta?
Tôi	muốn	nói	là,	ta	đã	thực	sự	hiểu	được	bao	nhiêu	về	sống	chết.	Điều	làm
tôi	 lên	 tinh	 thần	 là	 sự	 xuất	 hiện	 những	 báo	 cáo	 về	 các	 nghiên	 cứu	 kinh
nghiệm	 cận	 tử,	 như	 những	 quyển	 sách	 của	 bạn	 tôi,	 anh	Kenneth	 Ring	 và
những	người	khác.	Một	số	đáng	kể	những	người	sống	sót	qua	 tử	nạn	hoặc
qua	kinh	nghiệm	lúc	suýt	chết	đều	mô	tả	họ	có	một	toàn	cảnh	cuộc	đời	họ
diễn	ra	trong	tâm	trí	vào	lúc	đó.	Một	cách	sống	động	và	chính	xác,	họ	sống



lại	những	biến	cố	quan	trọng	của	đời	họ.	Đôi	khi	họ	còn	thấy	sống	lại	những
hậu	quả	hành	động	của	họ	đối	với	kẻ	khác,	và	kinh	quá	những	cảm	xúc	mà
hành	động	họ	đã	gây	nên.	Một	người	đàn	ông	kể	cho	Kenneth	Ring	nghe:
-	Tôi	nhận	ra	rằng	có	những	việc	mà	mỗi	người	được	đưa	xuống	trần	gian
để	học	hỏi	và	 thực	chứng.	Chẳng	hạn	để	san	sẻ	 thêm	tình	yêu	 thương,	 lân
mẫn	đối	với	nhau	hơn.	Để	khám	phá	rằng	điều	quan	trọng	nhất	là	mối	tương
giao	giữa	người	với	người	và	lòng	nhân	ái	chứ	không	phải	là	những	thứ	duy
vật.	Để	thấy	rằng	mỗi	một	việc	làm	của	bạn	trong	đời	này	đều	được	ghi	lại,
và	mặc	dù	lúc	đó	bạn	không	nghĩ	tới,	nó	vẫn	xuất	hiện	lại	về	sau.
Đôi	khi	 cuộn	phim	về	 cuộc	đời	xảy	 ra	kèm	 theo	một	 “thực	 thể	ánh	sáng”
quang	vinh.	Điều	nổi	bật	 trong	nhiều	nhân	chứng	khác	nhau	 là,	 sự	gặp	gỡ
“thực	 thể”	 ấy	 chứng	 tỏ	 rằng	mục	 đích	 thực	 sự	 duy	 nhất	 trong	 đời	 là	 “tập
sống	yêu	thương	kẻ	khác	và	có	được	tri	kiến”.
Một	người	kể	với	Raymond	Moody:
-	Khi	ánh	sáng	xuất	hiện,	điều	đầu	tiên	ngài	nói	với	tôi	là:	“Con	đã	làm	gì	để
chứng	tỏ	với	ta	là	con	đã	sống	trọn	vẹn	đời	con?”	hoặc	một	điều	gì	tương	tự
như	thế...	Tựu	trung	suốt	buổi,	ngài	cứ	nhấn	mạnh	về	tầm	quan	trọng	của	yêu
thương...	Ngài	dường	như	cũng	rất	quan	tâm	đến	những	việc	liên	hệ	tới	hiểu
biết	nữa...
Một	người	khác	bảo	với	Kenneth	Ring:
-	Tôi	được	hỏi,	mà	không	nghe	 thành	 lời	–	nó	như	một	giao	cảm	tâm	linh
trực	 tiếp	 -	 rằng:	 “Tôi	 đã	 làm	 gì	 để	 đem	 lại	 lợi	 lạc	 hay	 tiến	 hóa	 cho	 loài
người?”
Những	hành	động	của	ta	lúc	sống	như	thế	nào,	thì	khi	chết	ta	như	thế	ấy.	Và
tất	cả	mọi	sự,	tuyệt	đối	tất	cả,	đều	đáng	kể.

MÂY	MÙA	THU

Ở	tu	viện	của	ngài	 tại	Népal,	 vị	 đệ	 tử	già	nhất	hiện	 còn	 sống	của	 thầy	 tôi
làDilgo	Khientse	Rinpoche,	 đã	 giảng	 dạy	 đến	 ngày	 cuối	một	 khóa	 tu	 học.
Ngài	là	một	trong	những	bậc	thầy	nổi	tiếng	hiện	nay,	đã	từng	dạy	cả	đến	đức
Dalai	Lama	và	 nhiều	 bậc	 thầy	 khác,	 những	 người	 xem	ngài	 như	một	 kho
tàng	bất	 tận	của	 trí	 tuệ	và	 từ	bi.	Tất	cả	chúng	tôi	đều	ngước	lên	mà	chiêm
ngưỡng	con	người	vĩ	đại	như	tuyết	ấy,	một	bậc	học	giả,	 thi	sĩ,	và	hành	giả
mật	tông	đã	trải	qua	hai	mươi	lăm	năm	trong	đời	để	nhập	thất	ẩn	cư.	Ngài
dừng	lại	và	đưa	mắt	nhìn	xa	xăm,	dạy	rằng:
-	Tôi	nay	đã	già	bảy	mươi	tám	tuổi,	đã	trông	thấy	quá	nhiều	việc	trong	đời.
Bao	 nhiêu	 người	 trẻ	 tuổi	 đã	 chết,	 bao	 nhiêu	 người	 bằng	 tuổi	 đã	 chết,	 bao
nhiêu	người	già	đã	chết.	Nhiều	người	ở	 trên	cao	đã	 tụt	xuống	 thấp.	Nhiều
người	ở	dưới	thấp	đã	vượt	lên	cao.	Nhiều	xứ	sở	đã	biến	đổi.	Đã	có	bao	nhiêu



biến	động	đau	thương,	bao	nhiêu	chiến	tranh,	tật	dịch,	bao	nhiêu	tàn	phá	trên
khắp	thế	giới.	Tuy	thế	tất	cả	những	biến	chuyển	kia	không	thực	gì	hơn	một
giấc	chiêm	bao.	Khi	ta	nhìn	thật	sâu	xa,	ta	nhận	ra	rằng	không	có	một	cái	gì
trường	cửu	miên	viễn,	không	một	cái	gì,	cả	đến	sợi	lông	măng	trên	thân	thể
ta.	 Và	 đây	 không	 là	một	 lý	 thuyết,	 mà	 là	 điều	 bạn	 có	 thể	 thực	 sự	 chứng
nghiệm,	 thấy	biết	bằng	chính	mắt	bạn.	Tôi	 thường	tự	hỏi:	“Tại	sao	mọi	sự
đều	thay	đổi?”	Và	chỉ	một	câu	trả	lời	duy	nhất	trở	lại	với	tôi:	“Đấy	là	cuộc
đời.”	Không	một	thứ	gì,	tuyệt	đối	không	thứ	gì,	có	một	tính	chất	trường	cửu
nào	cả.	Đức	Phật	dạy:
Hiện	hữu	của	chúng	ta	mong	manh	như	mây	mùa	thu	Cảnh	sống	chết	như
màn	nhảy	múa.
Đời	người	như	chớp	loáng	qua	bầu	trời	Vút	nhanh	như	thác	trên	núi	cao	đổ
xuống.
Một	trong	những	lý	do	chính	khiến	ta	lấy	làm	khó	khăn	lo	sợ	khi	đối	mặt	cái
chết	 là	vì	 ta	 tảng	lờ	sự	thật	về	vô	thường.	Chúng	ta	cứ	khăng	khăng	muốn
mọi	 sự	 tiếp	 tục	 như	 cũ,	 đến	 nỗi	 ta	 tưởng	 rằng	 chúng	 vẫn	 luôn	 như	 vậy.
Nhưng	đấy	chỉ	là	ảo	tưởng.	Chúng	ta	cũng	thường	thấy	rằng	lòng	tin	không
ăn	nhập	gì	 với	 thực	 tại.	Ảo	 tưởng	 ấy,	 cùng	với	 những	 thông	 tin	 sai	 lạc,	 ý
tưởng,	giả	thuyết,	là	một	nền	tảng	bấp	bênh	trên	đó	ta	xây	dựng	cuộc	đời	ta.
Dù	sự	thật	có	xen	vào	chứng	minh	ngược	lại,	chúng	ta	vẫn	cố	bám	giữ	lấy	ảo
tưởng	của	ta.
Trong	tâm	trí	ta,	sự	biến	chuyển	luôn	đồng	nghĩa	với	mất	mát,	đau	khổ.	Và
khi	nó	xảy	tới,	ta	cố	tự	“gây	mê”	cho	mình	càng	nhiều	càng	hay.	Ta	cứ	nghĩ
một	 cách	 ươn	 ngạnh	 phi	 lý	 rằng	 sự	 trường	 cửu	 đem	 lại	 an	 ninh,	 còn	 vô
thường	thì	không.	Nhưng	kỳ	thực	vô	thường	cũng	như	một	vài	người	ta	gặp
trong	đời,	lúc	đầu	khó	chịu	nhưng	khi	đã	quen	biết	lại	rất	thân	thiện,	không
đáng	bực	mình	như	ta	tưởng.
Hãy	suy	nghĩ	về	điều	này:	Sự	thực	chứng	về	vô	thường,	ngược	đời	thay,	lại
là	cái	duy	nhất	ta	có	thể	nắm	chắc,	có	lẽ	đấy	là	sở	hữu	bền	bỉ	duy	nhất	của	ta.
Nó	giống	như	bầu	trời	hay	trái	đất.	Bất	kể	vạn	vật	chung	quanh	ta	đều	có	thể
sụp	đổ,	đổi	thay	bao	nhiêu,	trời	đất	vẫn	tồn	tại	mãi.	Chẳng	hạn	chúng	ta	có
trải	qua	một	cơn	khủng	hoảng	đau	đớn	ê	chề,	toàn	bộ	cuộc	đời	ta	dường	như
tan	 rã	 thành	mảnh	 vụn...	 Chẳng	 hạn	 người	 bạn	 đời	 của	 ta	 đột	 ngột	 bỏ	 ta
không	 báo	 trước.	 Nhưng	 trái	 đất	 vẫn	 còn	 đó,	 bầu	 trời	 còn	 đây.	 Dĩ	 nhiên,
thỉnh	 thoảng	ngay	 cả	 trái	 đất	 cũng	 chấn	 động,	 chỉ	 để	mà	nhắc	 cho	 ta	 nhớ
đừng	có	chắc	ăn	bất	cứ	một	việc	gì...
Ngay	cả	đức	Phật	cũng	chết.	Cái	chết	của	ngài	là	một	cách	giáo	hóa,	để	gây
chấn	động	nơi	kẻ	ngây	ngô,	biếng	nhác,	tự	mãn,	để	đánh	thức	cho	ta	thấy	sự
thật	là	mọi	sự	đều	vô	thường,	và	cái	chết	là	một	sự	kiện	hiển	nhiên	của	cuộc
đời.	Khi	gần	chết,	đức	Phật	đã	dạy:
-	“Trong	các	dấu	chân,	dấu	chân	voi	là	lớn	hơn	cả.



Trong	các	phép	quán	niệm	xứ,	thì	niệm	vô	thường	là	hơn	cả.”
(Kinh	Đại	bát	Niết	Bàn)
Mỗi	khi	chúng	ta	đánh	mất	mục	tiêu	của	mình,	rơi	vào	lười	biếng	giải	đãi,	thì
sự	quán	niệm	vô	thường	và	chết	lay	ta	trở	về	sự	thật:
Cái	gì	đã	sinh	ra	sẽ	chết
Cái	gì	đã	tụ,	sẽ	tan
Cái	gì	có	tích	lũy	sẽ	cạn	kiệt
Cái	gì	đã	xây	dựng	sẽ	sụp	đổ
Và	cái	gì	lên	cao	sẽ	xuống	thấp.
Toàn	thể	vũ	trụ,	theo	các	nhà	khoa	học	hiện	nay,	chỉ	là	sự	chuyển	biến,	hoạt
động,	tiến	trình,	một	tổng	thể	biến	thiên	làm	nền	tảng	cho	mọi	sự	vật.
Mỗi	tác	động	hỗ	tương	trong	một	hạt	nhân	nguyên	tử	gồm	có	sự	hủy	diệt	và
tái	 tạo	những	hạt	nguyên	 tử	 (subatomic	particles).	Thế	giới	bên	 trong	một
nguyên	 tử	 là	cuộc	 luân	vũ	 liên	 tục	của	sinh	và	diệt,	vật	chất	chuyển	 thành
năng	 lượng	và	năng	 lượng	 thành	vật	 chất.	Những	hình	dạng	phù	du	 thoạt
hiện	thoạt	mất	tạo	thành	một	thực	thể	bất	tuyệt	mãi	mãi	được	tái	tạo.
Đời	chúng	ta	là	gì	nếu	không	phải	là	cuộc	luân	vũ	của	những	hình	dạng	phù
du	ấy?	Há	chẳng	phải	mọi	sự	luôn	luôn	thay	đổi:	Lá	trên	cành	cây	trong	công
viên,	ánh	sáng	trong	phòng	bạn	lúc	đang	xem	sách	này,	những	mùa,	khí	hậu,
thời	gian	trong	ngày,	người	qua	lại	trên	đường.	Còn	bạn	thì	thế	nào:	Không
phải	mọi	sự	 ta	 làm	trong	quá	khứ	bây	giờ	chỉ	như	một	giấc	mộng	đó	sao?
Những	bạn	bè	 thuở	bé,	những	chỗ	ngày	nhỏ	 ta	 thường	 lui	 tới,	những	quan
niệm,	ý	tưởng	mà	có	một	thời	ta	đã	say	mê	ấp	ủ:	Ta	đã	bỏ	lại	tất	cả	sau	lưng.
Bây	giờ,	trong	giây	phút	này,	bạn	thấy	sự	đọc	những	trang	sách	này	dường
như	rất	thực.	Nhưng	rồi	nó	cũng	chỉ	còn	là	một	ký	ức.
Những	tế	bào	trong	cơ	thể	ta	đang	chết,	những	tế	bào	não	ta	đang	tàn	tạ,	cả
đến	sự	biểu	hiện	trên	gương	mặt	ta	cũng	luôn	thay	đổi	tùy	theo	tâm	trạng	ta.
Cái	mà	 ta	gọi	 là	 tính	 tình	của	 ta	chỉ	 là	một	dòng	 tâm	thức,	không	gì	khác.
Hôm	nay	ta	cảm	thấy	thoải	mái	vì	mọi	sự	tiến	triển	tốt	đẹp,	ngày	mai	ta	cảm
thấy	ngược	lại.	Vậy	thì	cái	cảm	giác	thoải	mái	đi	đâu	rồi?	Những	ảnh	hưởng
mới	xâm	chiếm	lấy	ta,	mỗi	khi	hoàn	cảnh	thay	đổi:	Chúng	ta	đã	vô	thường,
hoàn	cảnh	cũng	vô	thường,	không	một	thứ	gì	chắc	chắn	bền	bỉ	ở	bất	cứ	đâu,
mà	ta	có	thể	chỉ	ra.
Không	gì	khó	tiên	liệu	hơn	là	những	ý	tưởng	và	tình	cảm	của	ta:	Bạn	có	bao
giờ	biết	được	bạn	sẽ	nghĩ	gì,	cảm	thấy	thế	nào	trong	thời	gian	sắp	tới	không?
Tâm	 ta	 quả	 thực	 trống	 rỗng,	 vô	 thường,	 phù	 du	 như	một	 giấc	mộng.	Hãy
nhìn	một	ý	tưởng:	Nó	đến,	ở	và	đi.	Quá	khứ	đã	qua,	tương	lai	chưa	tới,	và
ngay	cái	ý	nghĩ	hiện	tại	khi	ta	cảm	nhận	nó,	nó	đã	thành	dĩ	vãng.
-	Điều	duy	nhất	ta	thực	sự	có	được	là	cái	bây	giờ,	là	hiện	tại.
Có	đôi	lúc,	sau	khi	tôi	giảng	dạy	những	điều	này,	một	người	tiến	lên	bảo:
-	Tất	cả	chuyện	đó	rõ	ràng	quá	rồi.	Tôi	đã	biết.	Hãy	giảng	cho	tôi	nghe	một



điều	gì	mới	lạ.
Tôi	bảo	họ:

2

-	Bạn	có	bao	giờ	thực	sự	hiểu,	thân	chứng	sự	thật	vô	thường	hay	chưa?	Bạn
đã	thâm	nhập	nó	trong	từng	ý	tưởng,	hơi	thở	và	động	tác,	đến	nỗi	cuộc	đời
bạn	nhờ	vậy	mà	được	đổi	mới	hay	chưa?	Hãy	tự	hỏi	bạn	hai	câu	này:	Tôi	có
nhớ	vào	mọi	lúc,	rằng	tôi	đang	chết	hay	không,	và	mọi	người	mọi	vật	khác
cũng	đang	chết,	bởi	thế	đối	xử	với	mọi	chúng	sinh	với	lòng	bi	mẫn	trong	mọi
lúc?	Sự	hiểu	biết	về	chết	và	vô	thường	nơi	tôi	có	thực	đã	trở	nên	bén	nhạy,
cấp	thiết	đến	độ	tôi	đang	dành	mọi	giây	phút	còn	lại	của	đời	tôi	để	theo	đuổi
sự	nghiệp	giác	ngộ?	Nếu	bạn	có	thể	trả	lời	“Có”	cho	cả	hai	câu	hỏi	ấy,	 thì
bạn	mới	thực	sự	đã	hiểu	ý	vô	thường.

	



3.	TƯ	DUY	VÀ	THAY	ĐỔI

Hồi	còn	bé	ở	Tây	Tạng,	tôi	có	nghe	câu	chuyện	về	bà	Krisha	Gotami,	một
thiếu	phụ	có	cái	diễm	phúc	được	sống	vào	thời	Phật.	Đứa	con	đầu	lòng	của
nàng	mới	chừng	một	tuổi	bỗng	nhiên	ngã	bệnh	và	chết.	Quá	đau	khổ,	nàng
ôm	xác	con	đi	lang	thang	khắp	các	nẻo	đường,	gặp	ai	cũng	xin	cứu	cho	nó
sống	 lại.	Một	 số	 người	 tảng	 lờ,	 vài	 người	 cười	 nhạo,	 nghĩ	 nàng	 đã	 điên,
nhưng	cuối	cùng	nàng	gặp	một	người	thông	minh	chỉ	cho	nàng	biết	đức	Bụt
là	người	duy	nhất	 trên	đời	có	 thể	 làm	được	cái	phép	lạ	mà	nàng	đang	cần.
Bởi	thể	nàng	tới	nơi	Bụt,	đặt	xác	con	dưới	chân	ngài	và	kể	lại	chuyện	trên.
Bụt	lắng	nghe	với	lòng	bi	mẫn	vô	biên,	rồi	ngài	nhẹ	nhàng	bảo:
-	Chỉ	có	một	cách	duy	nhất	để	hàn	gắn	nỗi	đau	buồn	của	con.	Con	hãy	xuống
phố,	xin	về	cho	ta	một	hột	mù	tạt	từ	một	nhà	nào	chưa	hề	có	người	chết.
Gotami	 sung	sướng	đi	ngay	xuống	phố	 thị.	Nàng	đứng	 trước	ngôi	nhà	đầu
tiên	và	nói:
-	Bụt	đã	bảo	tôi	đi	tìm	một	hột	mù	tạt	từ	nơi	nhà	chưa	từng	biết	đến	cái	chết.
Người	trong	nhà	nói:
Nhiều	người	đã	chết	trong	nhà	này.
Nàng	đến	nhà	kế	tiếp,	và	cũng	được	bảo:
Trong	gia	đình	chúng	tôi,	có	vô	số	người	thân	đã	chết.
Cứ	thế	qua	đến	nhà	thứ	ba	thứ	tư	cho	đến	khi	nàng	đã	đi	quanh	hết	cả	thành
phố,	và	nhận	ra	rằng	cái	điều	kiện	mà	Bụt	đặt	 ra	không	 thể	nào	 thực	hiện.
Nàng	bèn	đem	xác	con	đến	nghĩa	địa	và	nói	lời	cuối	cùng	vĩnh	biệt	nó,	rồi
trở	về	nơi	Bụt.	Ngài	hỏi:
Con	có	đem	lại	hột	mù	tạt	đó	không?
Nàng	đáp:
Thưa	Bụt	không.	Con	bắt	đầu	hiểu	được	bài	học	Bụt	cố	dạy	con.	Sự	đau	khổ
đã	làm	cho	con	mù	quáng,	và	con	nghĩ	rằng	chỉ	có	con	là	khổ	vì	cái	chết.
Phật	hỏi:
Tại	sao	con	trở	lại?
Nàng	đáp:
Để	xin	Bụt	dạy	cho	con	chân	lý	về	chết	là	gì,	cái	gì	ở	đằng	sau	và	bên	kia	sự
chết,	và	có	cái	gì	ở	trong	con	sẽ	không	chết	hay	không.
Đức	Phật	khởi	sự	giảng	dạy	cho	nàng.
-	Nếu	con	muốn	biết	sự	thật	về	sống	và	chết,	con	hãy	tư	duy	liên	tục	về	điều
này:	“Có	một	định	luật	duy	nhất	trong	vũ	trụ	không	bao	giờ	thay	đổi,	đó	là
mọi	sự	đều	chuyển	biến	vô	thường.	Cái	chết	của	con	con	bây	giờ	đã	giúp	con
thấy	được	rằng	cái	thế	giới	của	sinh	tử	mà	ta	đang	sống	là	một	biển	khổ	vô
biên	không	thể	nào	chịu	nổi.	Chỉ	có	một	con	đường	duy	nhất	ra	khỏi	vòng



sống	chết	bất	tận	đó	là	con	đường	giải	thoát.	Vì	sự	đau	khổ	đã	khiến	con	sẵn
sàng	học	hỏi,	và	tâm	con	sẵn	sàng	mở	ra	để	đón	nhận	chân	lý,	nên	ta	sẽ	khai
thị	cho	con”.
Krisha	Gotami	 quỳ	dưới	 chân	Bụt	 và	 theo	Bụt	 suốt	 quãng	đời	 còn	 lại	 của
nàng.	Khi	gần	chết,	nàng	đã	giác	ngộ.

CHẤP	NHẬN	CÁI	CHẾT

Câu	 chuyện	 về	 Krisha	 Gotami	 chỉ	 cho	 ta	 một	 điều	 mà	 ta	 có	 thể	 chiêm
nghiệm	nghiền	ngẫm:	Một	sự	xúc	chạm	gần	gũi	với	cái	chết	có	thể	đem	lại
một	sự	tỉnh	thức	thực	sự,	một	sự	chuyển	hóa	trong	toàn	bộ	nhân	sinh	quan
của	ta.
Hãy	lấy	ví	dụ	cái	kinh	nghiệm	cận	tử.	Có	lẽ	một	trong	những	khải	thị	quan
trọng	nhất	của	nó	đã	chuyển	hóa	con	người	trải	qua	kinh	nghiệm	ấy	như	thế
nào.	Những	nhà	nghiên	tầm	đã	lưu	ý	một	số	hậu	quả	và	biến	đổi	đáng	ngạc
nhiên	nơi	những	người	ấy:	Đó	là	họ	bớt	sợ	hãi	và	biết	chấp	nhận	sự	chết;	họ
quan	tâm	đến	việc	giúp	đỡ	người	khác	nhiều	hơn,	họ	càng	thấy	rõ	tầm	quan
trọng	của	yêu	thương,	họ	ít	quan	tâm	đến	những	theo	đuổi	vật	chất,	họ	càng
tin	tưởng	vào	chiều	hướng	tâm	linh	và	ý	nghĩa	cuộc	đời,	và	dĩ	nhiên	họ	càng
mở	rộng	niềm	tin	về	đời	sau.	Một	người	đã	nói	với	Kenneth	Ring:
-	Tôi	đã	được	chuyển	hóa	từ	một	con	người	lạc	lõng	lang	thang	không	mục
đích,	không	thiết	gì	trong	đời	ngoài	ra	là	tài	sản	vật	chất,	đến	một	người	có
định	hướng,	có	động	cơ	sâu	xa,	có	một	mục	đích	trong	cuộc	đời,	và	một	niềm
tin	mãnh	liệt	rằng	sẽ	có	một	quả	báo	vào	cuối	cuộc	đời.	Lòng	say	mê	của
cải,	ham	muốn	sở	hữu	vật	chất	nơi	tôi	đã	được	thay	bằng	sự	khát	khao	tìm
hiểu	về	tâm	linh	và	ước	mong	thấy	thế	giới	được	cải	thiện.
Một	phụ	nữ	nói	 với	Margot	Grey,	một	 nhà	 nghiên	 cứu	Anh	quốc	 về	 kinh
nghiệm	cận	tử:
-	Tôi	dần	dần	cảm	thấy	có	một	ý	thức	cao	về	tình	yêu,	khả	năng	cảm	thông,
khả	năng	tìm	thấy	niềm	vui	và	lạc	thú	trong	những	việc	nhỏ	nhặt	tầm	thường
nhất	quanh	tôi...	Tôi	phát	sinh	một	lòng	bi	mẫn	lớn	lao	đối	với	người	bệnh
và	người	sắp	chết,	và	hết	sức	mong	sao	cho	họ	biết	và	ý	thức	được	rằng	tiến
trình	chết	chỉ	là	một	sự	nối	dài	của	đời	sống.	(1)
Tất	cả	chúng	ta	đều	biết	những	khủng	hoảng	đe	dọa	sự	sống	như	bệnh	nặng,
v.v.	có	thể	phát	sinh	những	chuyển	hóa	sâu	xa	tương	tự.	Freda	Naylor,	một
bác	sĩ	can	đảm	ghi	nhật	ký	khi	chết	vì	bệnh	ung	thư	như	sau:
-	Tôi	đã	có	những	kinh	nghiệm	mà	có	lẽ	không	bao	giờ	tôi	có	được,	về	điều
nầy	 tôi	phải	cảm	ơn	bệnh	ung	 thư.	Sự	khiêm	cung,	giảng	hòa	với	cái	chết
của	chính	 tôi,	 nhận	 ra	năng	 lực	 tâm	 linh	 tôi	 -	một	điều	 luôn	 làm	 tôi	ngạc
nhiên	-	và	nhiều	điều	khác	nữa	về	chính	mình	mà	tôi	đã	khám	phá	bởi	vì	tôi



đã	dừng	tại	chỗ,	xác	định	lại	và	tiến	lên.	(2)
Nếu	chúng	ta	quả	có	thể	“xác	định	lại	và	tiến	lên”	với	lòng	khiêm	cung	và
cởi	mở	ấy,	và	thực	sự	chấp	nhận	cái	chết	của	chúng	ta,	thì	ta	sẽ	tự	thấy	mình
sẵn	sàng	hơn	để	đón	nhận	những	chỉ	dẫn	về	tâm	linh	để	tu	tập.	Sự	sẵn	sàng
đón	nhận	này	còn	mở	đến	một	khả	năng	khác	kỳ	diệu	hơn:	Khả	năng	phục
hồi	đích	thực.
Tôi	nhớ	một	phụ	nữ	Mỹ	trung	niên	đến	viếng	Dudjom	Rinpoche	tại	Nữu	ước
vào	 năm	1976.	Bà	 ta	 không	 đặc	 biệt	 quan	 tâm	gì	 tới	 Phật	 giáo,	 nhưng	 bà
nghe	nói	có	một	bậc	thầy	vĩ	đại	đang	ở	trong	thành	phố.	Bà	đang	ốm	nặng,
và	 trong	cơn	 tuyệt	vọng	bà	muốn	thử	bất	cứ	gì,	cả	đến	sự	viếng	 thăm	một
bậc	thầy	Tây	Tạng!	Lúc	ấy	tôi	làm	người	thông	dịch.
Bà	vào	phòng,	ngồi	trước	mặt	Dudjom	Rinpoche.	Bà	quá	xúc	động	bởi	chính
tình	trạng	mình	và	sự	hiện	diện	của	ngài,	tới	nỗi	bà	òa	lên	khóc.	Bà	la	lên:

3,4

-	Bác	sĩ	của	tôi	bảo	tôi	chỉ	còn	sống	vài	tháng	nữa.	Thầy	có	thể	nào	giúp	tôi
không?	Tôi	đang	chết.
Ngạc	 nhiên	 cho	 bà	 làm	 sao,	 một	 cách	 nhẹ	 nhàng	 đầy	 từ	 mẫn	 Dudjom
Rinpoche	khởi	sự	cười	khúc	khích.	Rồi	ngài	bình	tĩnh	nói:
-	Bà	thấy,	ai	trong	chúng	ta	cũng	đang	chết	cả.	Chỉ	là	vấn	đề	thời	gian.	Một
số	người	chết	sớm	hơn	người	khác,	thế	thôi.
Với	những	lời	ít	ỏi	đó,	ngài	giúp	bà	ta	thấy	được	tính	chất	phổ	quát	của	sự
chết,	và	cái	chết	sắp	tới	của	bà	không	phải	là	duy	nhất.	Điều	ấy	làm	bà	đỡ	lo.
Rồi	 ngài	 nói	 về	 chết	 và	 chấp	 nhận	 cái	 chết.	Ngài	 nói	 về	 niềm	 hy	 vọng	 ở
trong	sự	chết.	Và	cuối	cùng	ngài	cho	bà	một	phương	pháp	tu	tập	để	chữa	trị,
mà	bà	đã	hăng	hái	tuân	theo.
Không	những	bà	khởi	sự	chấp	nhận	cái	chết,	mà	nhờ	tu	tập	một	cách	hoàn
toàn	 thành	khẩn,	bà	đã	khỏi	bệnh.	Tôi	đã	nghe	nhiều	 trường	hợp	khác,	 có
những	người	được	chẩn	đoán	là	bệnh	đã	tới	 thời	kỳ	sau	chót,	chỉ	còn	sống
vài	tháng,	nhưng	khi	họ	đi	vào	độc	cư,	tu	tập	tâm	linh,	thực	sự	đối	mặt	với
chính	mình	và	với	cái	chết,	thì	họ	lại	hết	bệnh.	Điều	này	cho	ta	thấy	gì?	Rằng
khi	ta	chấp	nhận	chết,	chuyển	hóa	thái	độ	của	ta	đối	với	cuộc	đời,	và	tìm	ra
mối	 liên	hệ	căn	để	giữa	sống	và	chết,	 thì	 lúc	ấy,	một	khả	năng	chữa	trị	kỳ
diệu	có	thể	xảy	ra.
Những	Phật	tử	Tây	Tạng	tin	rằng	những	bệnh	như	ung	thư	có	thể	là	một	lời
cảnh	cáo	nhắc	ta	nhớ	rằng	ta	đã	lãng	quên	những	khía	cạnh	sâu	xa	của	bản
thể	 ta,	những	nhu	cầu	 tâm	linh	chẳng	hạn.	Nếu	ta	nghiêm	túc	đón	nhận	sự
cảnh	cáo	này,	và	thay	đổi	một	cách	căn	bản	chiều	hướng	cuộc	đời	ta,	thì	rất
có	hy	vọng	chữa	lành	không	những	thân	xác	ta	mà	cả	toàn	thể	con	người	ta
nữa.

SỰ	THAY	ĐỔI	SÂU	XA	TRONG	TÂM	ĐỂ



Tư	 duy	 sâu	 xa	 về	 vô	 thường,	 như	Krisha	Gotami	 đã	 làm	 là	 thấu	 hiểu	 tận
trong	tim	bạn	cái	sự	thật	được	diễn	tả	trong	những	câu	thơ	của	một	bậc	thầy
hiện	nay,	Nyoshul	Khenpo:
Bản	chất	mọi	sự	đều	huyễn	hóa	phù	du
Những	người	nhận	thức	nhị	nguyên	thường	xem	khổ	là	vui
Như	kẻ	liếm	mật	nơi	lưỡi	dao	bén.
Đáng	thương	những	ai	bám	chặt	vào	thực	hữu
Hãy	xoay	sự	chú	ý	vào	trong,	hỡi	bạn	thân.
Nhưng	thật	là	khó	làm	sao	để	xoay	chú	ý	vào	trong!	Chúng	ta	dễ	dàng	quen
thói	cũ,	đặt	ra	những	mẫu	mực	để	nó	trở	lại	khống	chế	mình!	Mặc	dù,	như
bài	thơ	trên	cho	thấy,	chúng	đem	lại	đau	khổ	cho	ta,	ta	vẫn	chấp	nhận	chúng
một	cách	cam	chịu,	vì	đã	quen	đầu	hàng	chúng.	Chúng	ta	có	thể	xem	tự	do
giải	thoát	như	một	lý	tưởng,	song	khi	động	tới	những	thói	quen	của	mình,	thì
ta	hoàn	toàn	biến	thành	nô	lệ.
Tuy	thế,	nhờ	tư	duy	mà	ta	có	thể	dần	dần	đạt	đến	trí	tuệ.	Chúng	ta	có	thể	một
ngày	nào	đó	nhận	ra	rằng	mình	đang	tái	đi	tái	lại	những	mẩu	mực	cố	định,	và
khởi	 sự	mong	muốn	 thoát	 ra.	Dĩ	nhiên	chúng	 ta	có	 thể	 rơi	 trở	 lại	vào	 thói
quen,	nhiều	 lần,	nhưng	dần	dà	cũng	có	 thể	ngoi	 lên	khỏi	chúng	và	bắt	đầu
thay	đổi.	Bài	 thơ	 sau	đây	nói	 cho	 tất	 cả	 chúng	 ta,	 gọi	 là	 “Tự	 truyện	 trong
Năm	Chương”:
1.	Tôi	đi	xuống	đường	phố
Có	một	lỗ	sâu	bên	vệ	đường
Tôi	rớt	vào	đó.
Tôi	chới	với	vô	phương.
2.	Tôi	đi	xuống	cũng	con	đường	ấy
Có	một	lỗ	sâu	bên	vệ	đường
Tôi	làm	bộ	như	không	trông	thấy
Tôi	lại	rớt	như	thường.
Tôi	không	ngờ	mình	ở	ngay	chỗ	cũ
Nhưng	đó	đâu	phải	lỗi	tại	tôi
Mất	nhiều	thời	gian	mới	hòng	ra	được.
3.	Tôi	cũng	lại	đi	con	đường	cũ
Có	một	lỗ	sâu	bên	vệ	đường
Tôi	thấy	nó	vẫn	đang	ở	đấy
Và	tôi	vẫn	rơi	vào.	Đó	là	thói	quen
Mắt	tôi	vẫn	mở
Tôi	biết	mình	ở	đâu
Đấy	là	lỗi	tại	tôi
Tôi	liền	ra	tức	khắc.
4.	Tôi	đi	xuống	con	đường	phố	cũ



Có	một	lỗ	sâu	bên	vệ	đường
Tôi	đi	quành	qua	nó.
5.	Tôi	đi	xuống	bằng	con	đường	khác.
Mục	đích	của	tư	duy	về	cái	chết	(tử	tưởng)	là	làm	một	cuộc	đổi	mới	thực	sự
trong	đáy	tim	bạn,	và	tập	khởi	sự	tránh	cái	“lỗ	sâu	bên	vệ	đường”	bằng	cách
“đi	con	đường	khác”.	Thường	điều	này	cần	có	một	thời	gian	nhập	thất	quán
tưởngsâu	xa,	vì	chỉ	có	vậy	ta	mới	có	thể	mở	mắt	thực	sự	để	thấy	ta	đã	làm	gì
với	cuộc	đời	ta.
Nhìn	 thẳng	 cái	 chết	 không	nhất	 thiết	 phải	 hãi	 hùng	ghê	gớm	 lắm.	Tại	 sao
không	tư	duy	sự	chết	khi	bạn	đang	cao	hứng,	 thoải	mái,	nằm	trong	giường
ấm	áp	tiện	nghi,	hoặc	khi	bạn	đang	trải	qua	dịp	nghỉ	lễ,	đang	lắng	nghe	bản
nhạc	mà	 bạn	 yêu	 thích?	Tại	 sao	 không	 tư	 duy	 sự	 chết	 khi	 bạn	 đang	 hạnh
phúc,	khỏe	mạnh,	đầy	tin	tưởng	và	hoàn	toàn	an	vui?	Bạn	có	để	ý	rằng	có
những	giờ	phút	đặc	biệt	trong	đó	bạn	có	khuynh	hướng	nội	quán	hay	không?
Hãy	làm	việc	với	những	giây	phút	ấy	một	cách	nhẹ	nhàng,	vì	đấy	là	những
giây	phút	bạn	có	 thể	có	được	một	kinh	nghiệm	mãnh	 liệt	 sâu	xa,	 thay	đổi
toàn	thể	quan	niệm	của	bạn	về	thế	giới.	Có	những	thời	điểm	trong	đó	những
niềm	tin	cũ	của	bạn	 trước	kia	 tự	động	sụp	đổ	hoàn	 toàn,	bạn	 tự	 thấy	mình
được	đổi	mới	hẳn.
Sự	quán	niệm	cái	 chết	 sẽ	 đem	 lại	 cho	 bạn	một	 ý	 thức	 sâu	 xa	 về	 sự	 từ	 bỏ
trong	đạo	Phật,	Tạng	ngữ	là	Ngé	jung.	Ngé	có	nghĩa	là	“thực	sự”	hay	“quyết
định”,	jung	là	“ra	khỏi”,	“ngoi	lên”,	hay	“sinh	ra”.	Kết	quả	sự	tư	duy	thường
xuyên	và	sâu	xa	về	cái	chết	là,	bạn	sẽ	thấy	mình	“ngoi	lên”	khỏi	những	mẫu
mực	 thói	quen	của	mình,	 thông	 thường	 là	với	cảm	giác	ngấy	chán	đối	với
chúng.	Bạn	sẽ	thấy	mình	càng	lúc	càng	thêm	sẵn	sàng	rũ	bỏ	chúng,	và	cuối
cùng	bạn	có	thể	thoát	khỏi	chúng	một	cách	êm	thấm	nhẹ	nhàng,	“như	rút	một
cọng	tóc	ra	khỏi	một	thỏi	bơ”,	các	bậc	thầy	đã	ví	dụ.
Sự	từ	bỏ	mà	bạn	sẽ	đạt	tới	ấy,	đem	lại	cho	bạn	vừa	nỗi	buồn	vừa	niềm	vui:
Buồn	vì	bạn	nhận	thức	được	cái	vô	vị	của	những	thói	cũ	nơi	bạn,	và	vui	vì
cái	tri	kiến	sâu	xa	dần	dần	mở	ra	trong	bạn,	khi	bạn	có	thể	buông	bỏ	những
thói	cũ.	Đây	không	là	một	niềm	vui	phàm	tục,	mà	là	một	hỉ	lạc	làm	phát	sinh
một	năng	lực	mới	mẻ,	thâm	hậu,	một	niềm	tin,	một	cảm	hứng	bền	bỉ	thoát
thai	từ	nhận	thức	rằng	mình	không	phải	là	tên	nô	lệ	cho	những	thói	quen	của
mình,	quả	thế	mình	có	thể	ngoi	lên	khỏi	chúng,	rằng	mình	có	thể	thay	đổi,	và
trở	nên	càng	ngày	càng	giải	thoát	tự	do.

NHỊP	TIM	CỦA	THẦN	CHẾT

Sẽ	không	có	hy	vọng	nào	biết	được	cái	chết	nếu	nó	chỉ	xảy	đến	một	lần	mà
thôi.	Nhưng	may	thay,	cuộc	đời	toàn	thị	chỉ	là	một	màn	luân	vũ	của	sống	và



chết,	một	cuộc	nhảy	múa	của	vô	thường.	Mỗi	khi	tôi	nghe	tiếng	thác	đổ,	hay
tiếng	sóng	vỗ	vào	bờ,	hay	tiếng	tim	tôi	đập,	tôi	lại	nghe	tiếng	của	vô	thường.
Những	thay	đổi	ấy,	những	cái	chết	nhỏ	ấy	là	những	móc	nối	sống	động	giữa
ta	với	sự	chết.	Đó	là	mạch	nhảy	của	thần	chết,	là	nhịp	tim	của	thần	chết,	nhắc
ta	buông	mọi	sự	ta	đang	bám	víu.
Bởi	thế	ta	hãy	làm	việc	với	những	thay	đổi	ấy	ngay	bây	giờ,	trong	đời	sống:
Đấy	là	cách	thực	sự	để	chuẩn	bị	cho	cái	chết.	Đời	sống	có	thể	đầy	những	nỗi
đau	thể	xác	và	tinh	thần,	đầy	những	gian	khổ,	nhưng	tất	cả	những	thứ	này	lại
là	những	cơ	hội	giúp	ta	có	thể	chấp	nhận	cái	chết.	Chỉ	khi	ta	tin	tưởng	mọi	sự
vẫn	trường	tồn,	thì	ta	mới	không	thể	rút	bài	học	từ	biến	dịch.	Khi	ấy	ta	như
bị	nhốt	kín,	và	trở	nên	tham	lam	níu	kéo	(chấp	thủ).	Chấp	thủ	là	nguồn	gốc
mọi	vấn	đề	của	chúng	ta.	Vì	vô	thường	đối	với	chúng	ta	có	nghĩa	là	lo	âu	bất
trắc,	nên	 ta	bám	vào,	níu	kéo	mọi	sự	một	cách	 tuyệt	vọng,	mặc	dù	mọi	sự
đều	biến	đổi.	Chúng	ta	sợ	phải	buông	xả,	và	có	thể	nói	là	chúng	ta	sợ	phải
sống	thực	sự,	vì	tập	sống	thực	sự	có	nghĩa	tập	buông	xả.	Và	đấy	là	bi	kịch,	là
sự	nghịch	lý	của	cuộc	đấu	tranh	hòng	tiếp	tục	bám	víu:	Không	những	điều	ấy
là	bất	khả,	mà	nó	còn	mang	lại	cho	ta	cái	khổ	mà	ta	muốn	tránh.	Cái	ý	định
đằng	 sau	 sự	 bám	víu	 tự	 nó	 có	 thể	 không	 có	 gì	 quấy;	 không	 có	 gì	 sai	 lầm
trong	sự	việc	ta	muốn	được	hạnh	phúc	an	vui,	nhưng	cái	điều	ta	muốn	níu
kéo	thì	tự	bản	chất	đã	là	không	thể	níu	kéo	được.	Người	Tây	Tạng	nói	rằng:
“Chúng	ta	không	thể	rửa	tay	hai	lần	trong	cùng	một	dòng	nước”,	và	“Dù	có
ép	mạnh	bao	nhiêu,	bạn	cũng	không	thể	ép	cát	ra	dầu”.
Thâm	nhập	lý	vô	thường	thực	sự	chính	là	dần	dần	tự	giải	thoát	khỏi	chấp	thủ,
khỏi	quan	niệm	sai	lầm	tai	hại	của	ta	về	trường	tồn,	khỏi	sự	say	mê	an	ninh
bảo	đảm	trên	đó	ta	dựng	xây	mọi	thứ.	Dần	dà,	ta	nhận	ra	rằng,	cái	cơn	nhức
nhối	tim	gan	mà	ta	phải	trải	qua	do	cố	níu	những	gì	không	níu	được,	suy	cho
cùng	thực	không	cần	thiết.	Lúc	đầu,	ngay	đến	chuyện	này	cũng	thật	khó	mà
chấp	nhận,	vì	ta	chưa	quen	thuộc.	Nhưng	khi	càng	suy	nghĩ	và	tiếp	tục	suy
nghĩ,	tâm	trí	ta	sẽ	dần	dần	thay	đổi.	Sự	buông	xả	bắt	đầu	có	vẻ	tự	nhiên	hơn,
và	càng	ngày	càng	dễ.	Có	thể	phải	cần	nhiều	thời	gian	để	những	sự	điên	rồ
của	ta	lắng	xuống,	nhưng	càng	tư	duy,	ta	càng	phát	triển	cái	tri	kiến	của	sự
buông	xả,	chính	lúc	đó	một	sự	đổi	mới	xảy	ra	trong	lối	nhìn	của	ta	đối	với
mọi	sự.
Quán	niệm	tính	vô	thường	mà	thôi	chưa	đủ,	bạn	phải	làm	việc	với	nó	trong
cuộc	đời	của	bạn.	Cũng	như	học	y	khoa	cần	cả	lý	thuyết	lẫn	thực	hành,	học
sống	 cũng	 vậy,	 và	 trong	 sự	 học	 sống	 ở	 đời,	 sự	 thực	 hành	 nằm	 ngay	 đây,
trong	phòng	thí	nghiệm	của	biến	dịch.	Khi	những	đổi	thay	xảy	đến,	chúng	ta
tập	nhìn	chúng	với	một	tuệ	giác	mới.	Mặc	dù	mọi	sự	vẫn	tiếp	tục	xảy	ra	như
trước,	song	một	cái	gì	trong	ta	sẽ	đổi	khác.
Hoàn	cảnh	bây	giờ	đối	với	ta	có	vẻ	thoải	mái	hơn,	bớt	căng	thẳng	khổ	nhọc,
và	dù	 có	 trải	 qua	những	cuộc	bể	dâu,	 chúng	 ta	 cũng	 ít	 kinh	hãi	 trước	 ảnh



hưởng	của	chúng.	Mỗi	cuộc	bể	dâu	đem	lại	cho	ta	thêm	một	ít	thực	chứng,
và	quan	niệm	của	ta	về	sự	sống	trở	nên	càng	ngày	càng	sâu	sắc	và	khoáng
đạt	hơn.

LÀM	VIỆC	VỚI	NHỮNG	ĐỔI	THAY

Ta	hãy	thử	một	thí	nghiệm.	Hãy	nhặt	một	đồng	xu	lên,	và	tưởng	tượng	nó	là
cái	đối	tượng	mà	bạn	đang	bám	víu.	Bạn	hãy	giữ	nó	thật	chặt	trong	nắm	tay
đối	diện	với	mặt	đất.	Bấy	giờ	nếu	bạn	buông	ra	hay	thả	lỏng	nắm	tay,	bạn	sẽ
mất	cái	mà	bạn	đang	nắm	giữ.	Chính	đó	là	lý	do	làm	bạn	phải	nắm	lại.
Nhưng	có	một	khả	năng	khác:	Bạn	có	thể	buông	ra	mà	vẫn	giữ	được	đồng	xu
đó.	Bạn	duỗi	cánh	tay,	để	ngữa	nắm	tay	cho	đối	diện	với	bầu	trời.	Rồi	bạn
thả	nắm	tay,	thì	đồng	xu	vẫn	còn	nằm	trên	bàn	tay	mở	của	bạn.	Thế	là	bạn
buông	 xả	mà	 đồng	 xu	 vẫn	 còn	 là	 của	 bạn,	 mặc	 dù	 xung	 quanh	 nó	 là	 hư
không	bao	la.
Bởi	vậy	vẫn	có	cách	để	chúng	ta	có	thể	chấp	nhận	vô	thường	mà	vẫn	thưởng
thức	được	hương	vị	cuộc	đời,	và	đồng	thời	không	bám	víu.	Ta	hãy	nghĩ	đến
những	gì	thường	xảy	ra	trong	những	mối	tương	quan.	Phần	lớn	chỉ	khi	sắp
mất	 bạn,	 người	 ta	mới	 nhận	 ra	mình	 thương	bạn,	 và	khi	 ấy	người	 ta	 càng
bám	chặt	hơn.	Nhưng	càng	níu	kéo	thì	người	kia	càng	thoát	ly,	và	mối	liên
lạc	giữa	họ	càng	mong	manh	hơn.
Chúng	ta	muốn	có	hạnh	phúc,	nhưng	chính	cái	cách	ta	theo	đuổi	hạnh	phúc
lại	 quá	 vụng	 về	 đến	 nỗi	 nó	 chỉ	 đem	 lại	 thêm	 nhiều	 phiền	 muộn.	 Thông
thường	ta	tưởng	chừng	ta	phải	giữ	kỹ	để	có	được	cái	gì	mà	ta	cho	là	sẽ	bảo
đảm	hạnh	phúc	của	ta.	Ta	tự	hỏi:	“Làm	sao	ta	có	thể	sẽ	bảo	đảm	một	cái	gì
nếu	ta	không	thể	sở	hữu	nó?”	Quá	thường	khi,	ta	lẫn	lộn	sự	bám	víu	với	tình
yêu.	Ngay	 cả	 khi	mối	 tương	 giao	 thật	 tốt	 đẹp,	 thì	 tình	 yêu	 vẫn	 thường	 bị
hỏng	do	sự	bám	víu,	từ	bám	víu	có	nỗi	bất	an,	chiếm	hữu	và	kiêu	căng;	và
khi	tình	yêu	bay	mất,	thì	bạn	chỉ	còn	lại	những	hoài	niệm	để	chứng	tỏ	tình
yêu	của	bạn,	đó	là	vết	sẹo	của	sự	bám	víu.
Vậy	thì	làm	thế	nào	ta	có	thể	vượt	qua	sự	bám	víu?	Chỉ	bằng	cách	trực	nhận
bản	chất	vô	thường	của	nó;	sự	nhận	chân	này	sẽ	giải	thoát	ta	khỏi	nanh	vút
của	tính	chấp	thủ.	Chúng	ta	sẽ	thoáng	thấy	được	như	các	thiền	sư	đã	nói,	thái
độ	đích	thực	đối	với	sự	đổi	thay	là:	Ta	như	thể	bầu	trời	đang	nhìn	mây	bay
qua,	hay	“giải	thoát	như	thủy	ngân”.	Khi	thủy	ngân	giọt	trên	đất,	bản	chất	nó
là	vẫn	nguyên	vẹn	không	lấm	bụi.	Khi	ta	theo	lời	dạy	của	các	bậc	thầy,	dần
dần	buông	bỏ	sự	bám	víu,	thì	một	lòng	bi	mẫn	bao	la	cũng	nảy	sinh	trong	ta.
Những	 đám	 mây	 vô	 minh	 chấp	 thủ	 tan	 biến,	 và	 mặt	 trời	 là	 trái	 tim	 yêu
thương	chân	thực	bỗng	chiếu	sáng.	Chính	lúc	ấy	từ	bản	thể	sâu	xa,	ta	bắt	đầu
nếm	được	hương	vị	câu	thơ	chứa	đựng	chân	lý	siêu	thoát	của	William	Blake:



Kẻ	nào	ràng	buộc	mình	vào	một	lạc	thú
Làm	hỏng	đôi	cánh	cuộc	đời;
Kẻ	nào	chỉ	hôn	hạnh	phúc	khi	nó	lướt	qua
Sẽ	sống	trong	ánh	mặt	trời	Bất	tận.

TINH	THẦN	CHIẾN	SĨ

Chúng	ta	có	thói	quen	tin	rằng	nếu	ta	buông	xả,	ta	sẽ	không	còn	gì.	Nhưng
cuộc	đời	luôn	luôn	cho	thấy	cái	ngược	lại.	Đó	là,	sự	buông	xả	chính	là	con
đường	đưa	đến	giải	thoát	tự	do.
Cũng	như	khi	sóng	đánh	vào	bờ,	những	mỏm	đá	không	thiệt	hại	gì	mà	còn
được	giũa	mòn	và	chạm	trổ	thành	những	hình	dáng	đẹp,	nhân	cách	chúng	ta
cũng	vậy,	có	thể	được	un	đúc	nhờ	những	cuộc	đổi	thay,	những	góc	cạnh	thô
nhám	được	giũa	mòn	và	trở	nên	mềm	mại.	Nhờ	những	đổi	thay	mà	ta	có	thể
dần	phát	huy	một	thái	độ	hòa	nhã	nhưng	không	ai	lay	chuyển	nổi.	Lòng	tự
tín	nơi	ta	càng	thêm	tăng	trưởng	và	từ	đó	tự	nhiên	tỏa	ra	sự	tử	tế	từ	bi,	đem
lại	 niềm	vui	 cho	người	 khác.	Chính	 thiện	 tính	 ấy	 là	 cái	 gì	 còn	 lại	 sau	 khi
chết,	cái	thiện	tính	căn	để	sẵn	có	trong	tất	cả	mọi	người	chúng	ta.	Toàn	thể
cuộc	đời	chỉ	là	để	dạy	cho	ta	làm	thế	nào	để	hiển	lộ	thiến	tính	ấy,	và	luyện
cho	ta	thực	chứng	nó.
Bởi	thế	mỗi	khi	những	mất	mát,	vỡ	mộng	trong	đời	dạy	cho	ta	về	vô	thường,
chúng	lại	đưa	ta	đến	gần	sự	thật	hơn.	Khi	bạn	từ	trên	cao	rớt	xuống	thì	chỉ	có
một	chỗ	duy	nhất	có	thể	đậu	lại,	đó	là	nền	mặt	đất,	nền	tảng	của	chân	lý.	Và
nếu	 bạn	 có	 tuệ	 giác	 do	 sự	 tu	 tâm	 đem	 lại,	 thì	 việc	 rớt	 xuống	 tuyệt	 nhiên
không	là	một	tai	họa,	vì	chính	nhờ	vậy	bạn	tìm	được	một	chỗ	trú	nội	tâm.
Những	khó	khăn	và	chướng	ngại	nếu	hiểu	đúng	và	biết	vận	dụng,	thường	có
thể	biến	thành	nguồn	năng	lực	không	ngờ.	Trong	tiểu	sử	những	bậc	thầy,	ta
thường	thấy	rằng	nếu	họ	không	gặp	khó	khăn	chướng	ngại,	thì	họ	đã	không
khám	phá	được	sức	mạnh	cần	thiết	để	vượt	qua.	Chẳng	hạn	đời	của	Gesar,	vị
vua	chiến	sĩ	mà	những	cuộc	tẩu	thoát	đã	làm	nên	bản	anh	hùng	ca	vĩ	đại	nhất
của	văn	học	Tây	Tạng.	Gesar	 có	nghĩa	 là	không	ai	hàng	phục	nổi.	Từ	khi
ông	sinh	ra,	người	chú	ác	độc	tên	Trotung	 tìm	đủ	mọi	cách	để	giết,	nhưng
càng	gặp	nạnGesar	càng	trở	nên	hùng	mạnh.	Kỳ	thực,	chính	nhờ	những	nỗ
lực	của	chú	để	làm	hại	ông,	mà	ông	trở	thành	con	người	vĩ	đại	như	thế.	Do
đó	Tây	Tạng	có	ngạn	ngữ:	“Trotung	 tro	ma	 tung	na,	Gesar	ge	mi	sar,”	có
nghĩa	nếu	Trotungkhông	mưu	mô	quỷ	quyết,	thì	Gesar	đã	không	lên	cao	như
vậy.
Đối	với	dân	Tây	Tạng,	Gesar	không	những	là	một	chiến	sĩ	về	quân	sự	mà	cả
về	tâm	linh,	nghĩa	là	đã	luyện	được	một	thứ	dũng	cảm	đặc	biệt	có	tính	cách
thông	minh	thiên	phú,	vừa	hiền	hòa	vừa	bất	khuất.	Chiến	sĩ	tâm	linh	thì	dù



vẫn	còn	sợ	hãi	song	cũng	đủ	can	đảm	để	nếm	trải	khổ	đau,	nhớ	đến	nỗi	sợ
hãi	căn	để	của	mình,	và	 rút	 ra	được	bài	học	 từ	những	gian	khổ	nên	không
tránh	né.	Chogyam	Trungpa	Rinpoche	nói:
-	Trở	thành	một	chiến	sĩ	tâm	linh	có	nghĩa	là	có	thể	đổi	sự	phấn	đấu	cho	sự
bảo	đảm	an	ninh	nhỏ	nhen	của	ta	để	có	một	tri	kiến	rộng	lớn	hơn,	đầy	tính	vô
úy,	khoáng	đạt	và	anh	hùng.

5

THÔNG	ĐIỆP	CỦA	VÔ	THƯỜNG	TRONG	CÁI	CHẾT
CÓ	NIỀM	HY	VỌNG

Hãy	nhìn	 sâu	 thêm	nữa	vào	vô	 thường,	 bạn	 sẽ	 thấy	nó	 có	một	 thông	điệp
khác,	một	bộ	mặt	khác,	đầy	hy	vọng	lớn	lao,	một	thông	điệp	làm	bạn	mở	mắt
ra	trước	bản	chất	uyên	nguyên	của	vũ	trụ,	và	mối	tương	quan	kỳ	diệu	của	ta
với	nó.
Nếu	mọi	sự	là	vô	thường,	thì	mọi	sự	là	“không”	(trống	rỗng),	nghĩa	là	không
có	một	thực	hữu	nội	tại,	chắc	chắn,	trường	cửu.	Và	mọi	sự,	khi	được	thấy	và
hiểu	 trong	 tương	quan	đích	 thực	của	nó,	 thì	không	phải	 là	những	 thực	 thể
độc	lập	mà	hỗ	tương	lệ	thuộc	với	mọi	vật	khác.	Phật	so	sánh	vũ	trụ	như	một
cái	lưới	rộng	lớn	dệt	bằng	vô	số	hạt	châu	chiếu	sáng,	mỗi	hạt	có	vô	số	góc
cạnh.	Mỗi	 hạt	 châu	 phản	 chiếu	 vô	 số	 hạt	 khác	 trong	 lưới,	 và	 là	 một	 với
những	hạt	khác.
Hãy	nghĩ	đến	một	làn	sóng	trên	biển.	Nhìn	một	cách,	 thì	nó	dường	như	có
một	 thực	 thể	 riêng	biệt,	 có	đầu	 có	 cuối,	 có	 sinh	 có	diệt.	Nhưng	nhìn	 cách
khác,	 thì	 làn	 sóng	 chính	 nó	 không	 thực	 hữu	mà	 chỉ	 là	một	 dáng	 dấp	 của
nước,	 nó	 “trống	 rỗng”	hay	không	 có	 lý	 lịch	 riêng,	 nhưng	mà	 “đầy”	nước.
Vậy	khi	bạn	thực	sự	nghĩ	về	làn	sóng,	bạn	nhận	ra	rằng	nó	là	một	cái	gì	tạm
thời	có	được	nhờ	gió	và	nước,	và	tùy	thuộc	vào	một	loạt	những	trường	hợp
luôn	luôn	thay	đổi

6
.	Bạn	cũng	nhận	ra	rằng	mỗi	làn	sóng	đều	có	tương	quan

với	mỗi	làn	sóng	khác.
Không	một	thứ	gì	có	một	hiện	hữu	nội	tại	riêng	nó,	khi	bạn	thực	tình	nhìn
kỹ.	Và	sự	vắng	mặt	một	hiện	hữu	biệt	lập	ấy	ta	gọi	là	“trống	rỗng”.	Hãy	nghĩ
đến	một	cái	cây.	Khi	bạn	nghĩ	đến	cái	cây,	bạn	ưa	nghĩ	đến	một	sự	vật	được
xác	định	rõ	rệt,	và	ở	một	bình	diện,	nó	quả	có	thực,	như	làn	sóng	nói	trên.
Nhưng	 khi	 bạn	 nhìn	 kỹ	 hơn	 vào	 cái	 cây,	 bạn	 sẽ	 thấy	 cuối	 cùng	 nó	 cũng
không	có	hiện	hữu	biệt	lập.	Khi	ngắm	nhìn	nó,	bạn	sẽ	thấy	nó	tan	biến	vào
một	mạng	 lưới	 tương	quan	vô	cùng	vi	 tế	 trải	dài	suốt	vũ	 trụ.	Cơn	mưa	rơi
trên	lá	cây,	gió	lay	cành,	đất	nuôi	dưỡng	và	nâng	đỡ	nó,	bốn	mùa	và	thời	tiết,
trăng	sao	và	ánh	mặt	trời	-	tất	cả	đều	là	một	phần	của	cái	cây.	Khi	bạn	khởi
sự	nghĩ	về	cái	cây	càng	nhiều	hơn	nữa,	bạn	sẽ	khám	phá	rằng	mọi	sự	trong



vũ	trụ	đều	phụ	lực	để	làm	cho	cây	trở	thành	cái	nó	đang	thành,	rằng	không
một	lúc	nào	nó	có	thể	tách	biệt	nó	ra	khỏi	những	cái	khác;	rằng	mọi	lúc	bản
chất	nó	đang	thay	đổi	một	cách	tinh	tế.	Đây	là	ý	nghĩa	khi	chúng	tôi	bảo	mọi
sự	là	trống	rỗng,	không	có	hiện	hữu	độc	lập.
Khoa	học	hiện	nay	cho	ta	biết	phạm	vi	rộng	lớn	của	những	tương	quan	trong
vũ	trụ.	Những	nhà	sinh	môi	biết	rằng	một	cây	cháy	trong	rừng	Amazon	bằng
một	cách	nào	đó,	 làm	thay	đổi	bầu	không	khí	mà	một	thị	dân	thủ	đô	Ba	lê
đang	thở,	và	sự	rung	động	của	một	cánh	bướm	ở	Yucatan	có	ảnh	hưởng	tới
đời	sống	của	một	trang	trại	vùng	Hebrides.	Những	nhà	sinh	vật	học	bắt	đầu
khám	phá	cuộc	luân	vũ	phức	tạp	ly	kỳ	của	những	nhiễm	thể	trong	tế	bào	tạo
nên	cá	tính	và	sự	giống	nhau,	một	cuộc	luân	vũ	trải	dài	rất	xa	về	quá	khứ	và
chứng	minh	rằng	mỗi	sự	gọi	là	“giống	nhau”	gồm	rất	nhiều	ảnh	hưởng	khác
nhau.	Những	nhà	vật	lý	học	thì	giới	thiệu	chúng	ta	vào	thế	giới	của	lượng	tử,
một	 thế	giới	 giống	hệt	một	 cách	 lạ	 lùng	với	 thế	giới	mà	Phật	mô	 tả	 trong
hình	ảnh	cái	 lưới	châu	ngọc	(Phạm	võng)	 trải	khắp	vũ	 trụ.	Hệt	như	những
hạt	ngọc	 trong	 lưới	ấy,	mọi	phân	 tử	đều	hiện	hữu	kể	như	những	phối	hợp
khác	nhau	của	những	phân	tử	khác.
Bởi	thế	khi	ta	thực	sự	nhìn	vào	chính	mình	cùng	những	sự	vậy	chung	quanh
mà	ta	cho	là	chắc	chắn	bền	bỉ,	ta	đều	thấy	chúng	không	thực	gì	hơn	một	giấc
chiêm	bao.	Phật	dạy:
Hãy	quán	sát	vạn	pháp
Như	ảo	tượng,	lầu	mây
Như	mộng,	như	hóa	hiện,
Có	thấy,	không	thực	chất
Hãy	quán	sát	vạn	pháp
Như	bóng	trăng	phản	chiếu
Đáy	hồ	nước	lặng	trong
Trăng	chưa	từng	di	chuyển.
Hãy	quán	sát	vạn	pháp
Như	vang	của	âm	thanh
Tiếng	nhạc	và	tiếng	khóc
Trong	vang	không	điệu	gì.
Hãy	quán	sát	vạn	pháp
Như	huyễn	sư	tạo	huyễn
Đủ	thứ	ngựa,	xe,	bò
Chỉ	có	tưởng,	không	thực.
Sự	quán	tưởng	tính	chất	mộng	huyễn	của	thực	tại	không	nhất	thiết	làm	cho	ta
phải	 trở	nên	 lạnh	 lùng,	vô	vọng	hay	cay	đắng.	Ngược	 lại,	nó	có	 thể	mở	ra
trong	 ta	một	 tính	 hài	 hước	 thân	 thiện,	một	 lòng	 bi	mẫn	mà	 ta	 không	 ngờ
mình	cũng	có,	và	do	đó	càng	ngày	tâm	ta	càng	rộng	rãi	đối	với	mọi	sự	vật	và
hữu	tình.Milarepa	nói:



-	Thấy	được	Tánh	không,	thì	mở	lòng	thương	xót.
Khi	nhờ	quán	sát	mà	 ta	 thực	sự	 thấy	được	 tánh	không	và	 tính	hỗ	 tương	 lệ
thuộc	của	mọi	sự	và	chính	mình,	 thì	 ta	sẽ	 thấy	 thế	giới	dưới	môt	ánh	sáng
huy	hoàng,	 tươi	mát	 hơn,	 như	 cái	 lưới	 đan	 kết	 bằng	vô	 số	 bảo	 châu	 phản
chiếu	nhau	mà	Phật	đã	mô	tả.	Khi	ấy	ta	không	cần	phải	tự	che	chở	mình	hay
giả	bộ,	và	ta	sẽ	dễ	dàng	thực	hiện	lời	khuyên	của	một	bậc	thầy:
-	Hãy	luôn	nhận	chân	tính	mộng	huyễn	của	cuộc	đời	để	giảm	bớt	ái	luyến	và
thù	ghét.	Hãy	có	tâm	tốt	đối	với	mọi	loài.	Có	tâm	thương	xót,	bất	kể	kẻ	khác
đối	 xử	 với	 bạn	 ra	 sao.	Những	gì	 người	 khác	 làm	đối	 với	 bạn	 không	quan
trọng	lắm,	khi	bạn	xem	như	mộng	huyễn.	Cái	mánh	là,	bạn	phải	có	những	ý
định	tốt	trong	giấc	mộng.	Đây	là	điểm	cốt	yếu.	Đây	đích	thực	là	tu	tâm.
Tu	tâm	đích	thực	cũng	là	ý	thức	được	rằng	nếu	ta	có	tương	quan	mật	thiết
với	mọi	người	mọi	sự,	thì	ngay	cả	một	ý	nghĩ,	lời	nói,	hành	động	nhỏ	nhất
của	ta	cũng	có	những	hậu	quả	khắp	vũ	trụ.	Hãy	ném	một	hòn	sỏi	xuống	ao
nước.	Nó	liền	có	một	rung	động	trên	mặt	nước,	những	làn	sóng	nhỏ	lăn	tăn
tan	hòa	vào	nhau	và	tạo	thành	những	làn	sóng	mới.	Mọi	sự	đều	tương	thuộc
một	cách	chặt	chẽ:	Chúng	ta	sẽ	nhận	ra	rằng	chúng	ta	chịu	trách	nhiệm	về
mọi	điều	 ta	 làm,	nghĩ	và	nói,	 quả	 thế,	 có	 trách	nhiệm	về	 chính	 ta,	 về	mọi
người	và	mọi	sự	vật	khác,	cũng	như	với	toàn	thể	vũ	trụ.	Đức	Dalai	Lama	đã
dạy:
-	Trong	cái	thế	giới	hỗ	tương	lệ	thuộc	mật	thiết	này,	những	cá	nhân	và	quốc
gia	không	còn	có	thể	tự	giải	quyết	vấn	đề	riêng	của	họ	được.	Chúng	ta	cần
đến	nhau.	Bởi	 thế	 ta	phải	phát	huy	một	 ý	 thức	 về	 trách	nhiệm	hỗ	 tương...
Trách	nhiệm	của	tập	thể	và	của	từng	cá	nhân	là	bảo	vệ	và	nuôi	dưỡng	đại
gia	đình	địa	cầu,	nâng	đỡ	những	thành	viên	yếu	kém,	bảo	trì	và	săn	sóc	môi
trường	sống	của	tất	cả	chúng	ta.
Vô	thường	đã	khải	thị	cho	ta	nhiều	sự	thật,	nhưng	còn	một	kho	tàng	cuối	nó
đang	 giữ,	 một	 kho	 tàng	 mà	 phần	 lớn	 bị	 che	 khuất	 dưới	 mắt	 chúng	 ta,	 ta
không	ngờ	và	 cũng	không	nhận	 ra	 được,	 song	 lại	 là	 của	 ta	một	 cách	 thân
thiết	nhất.
Thi	sĩ	Rainer	Maria	Rilke	đã	nói	rằng	những	nỗi	sợ	sâu	xa	nhất	của	ta	giống
như	những	con	rồng	đang	giữ	kho	tàng	sâu	kín	nhất	của	ta.	Cái	nỗi	sợ	mà	vô
thường	khơi	dậy	trong	ta,	theo	đó	không	có	gì	là	thực,	không	gì	trường	cửu,
hóa	ra	lại	là	người	bạn	tốt	nhất	của	ta,	bởi	vì	nó	giục	ta	đặt	câu	hỏi:	Nếu	mọi
sự	đều	hủy	diệt,	thay	đổi,	thì	cái	gì	là	có	thực?	Có	chăng	một	cái	gì	đằng	sau
mọi	giả	 tưởng,	một	 cái	gì	vô	biên,	khoáng	đạt	vô	cùng,	 làm	sân	khấu	cho
cuộc	 luân	 vũ	 của	 vô	 thường	 chuyển	 biến?	 Có	 chăng	một	 cái	 gì	 ta	 có	 thể
nương	tựa	an	trú,	một	cái	gì	sống	lâu	hơn	cái	mà	ta	gọi	là	cái	chết?
Để	cho	câu	hỏi	ấy	xâm	chiếm	ta	một	cách	cấp	thiết,	tư	duy	về	nó,	ta	sẽ	dần
dần	thay	đổi	sâu	xa	lối	nhìn	của	ta	về	mọi	sự.	Với	sự	liên	tục	quán	tưởng	và
thực	hành	buông	xả,	ta	sẽ	thấy	hiển	lộ	trong	chính	ta	“một	cái	gì”	ta	không



thể	gọi	tên,	mô	tả,	đặt	thành	khái	niệm,	“một	cái	gì”	mà	ta	khởi	sự	thấy	đang
nằm	đằng	 sau	mọi	 sự	biến	dịch	 chết	 chóc	 của	 thế	giới.	Khi	 ấy	những	dục
vọng	và	giải	trí	thiển	cận	mà	ta	bị	trói	buộc	vào	do	chấp	thủ	tính	chất	trường
cửu	-	khởi	sự	tan	biến	và	rơi	rụng.

7

Khi	điều	này	xảy	đến,	ta	thường	thoáng	thấy	những	hàm	ẩn	rộng	lớn	ở	đằng
sau	sự	thật	về	vô	thường.	Nó	giống	như	suốt	buổi	ta	đã	bay	trong	một	chiếc
phi	cơ	luồng	qua	những	đám	mây	đen	vần	vũ,	rồi	bỗng	dưng	phi	cơ	vút	lên
trên	 những	 tầng	mây,	 bay	 vào	một	 bầu	 trời	 trong	 sáng	 bao	 la.	Được	 cảm
hứng,	vui	mừng	khi	ngoi	lên	trong	chiều	không	gian	mới	đầy	tự	do	ấy,	ta	dần
khám	phá	một	niềm	an	 lạc	 sâu	xa,	một	niềm	 tự	 tin	 làm	 ta	đầy	ngạc	nhiên
sung	sướng.	Dần	dần,	phát	sinh	một	niềm	xác	tín	rằng	“một	cái	gì”	đó	trong
ta	không	gì	phá	hủy	được,	không	gì	làm	thay	đổi	được,	và	không	thể	chết.
Milarepa	viết:
Vì	sợ	chết	tôi	đi	vào	núi,
Liên	tục	trầm	tư	về	tính	bất	định	của	giờ	chết.
Bỗng	bắt	gặp	thành	trì	bất	tử,	vô	tận	của	tâm	bản	nhiên.
Bây	giờ	tất	cả	nỗi	sợ	chết	đều	tan	biến.
Vậy,	dần	dần	ta	biết	được	trong	ta	có	sự	hiện	diện	của	tự	tính	như	bầu	trời
trong	sáng	mà	Milarepa	gọi	 là	 tâm	bản	nhiên,	vốn	bất	 tử	và	vô	 tận.	Khi	ý
thức	mới	mẻ	ấy	trở	nên	sống	động	và	gần	như	không	gián	đoạn,	thì	xảy	ra
cái	mà	Áo	nghĩa	thư	gọi	là	“một	sự	xoay	chiều	của	tâm	thức”	một	khải	thị	có
tính	cách	cá	nhân,	hoàn	toàn	không	thể	đặt	tên,	cho	thấy	ta	là	gì,	tại	sao	ta	ở
đây,	ta	phải	làm	thế	nào...	Điều	này	cuối	cùng,	không	khác	gì	một	đời	sống
mới	mẻ,	một	cuộc	phục	sinh.
Kỳ	diệu	 thay,	nhờ	quán	chân	 lý	về	vô	 thường	một	cách	 liên	 tục,	không	sợ
hãi,	mà	dần	dần	 ta	 thấy	mình	giáp	mặt	–	 trong	niềm	 tri	 ân	và	hỉ	 lạc	–	với
chân	lý	về	bản	chất	bất	biến,	bất	tử	và	vô	tận	của	tâm.

	



4.	BẢN	CHẤT	CỦA	TÂM

Vì	bị	nhốt	kín	trong	cái	lồng	hạn	hẹp	tối	tăm	của	bản	ngã	mà	ta	cho	là	cả	vũ
trụ,	rất	ít	người	trong	chúng	ta	khởi	sự	ngay	cả	tưởng	đến	một	chiều	không
gian	khác	của	thực	tại.	Patrul	Rinpoche	kể	cho	chúng	ta	câu	chuyện	về	một
con	ếch	già	suốt	đời	sống	trong	một	cái	giếng	ẩm.	Một	ngày	kia	có	con	ếch
từ	ngoài	biển	vào	thăm	nó.	Nó	hỏi:
-	Anh	từ	đâu	đến?
-	Từ	biển.
-	Biển	của	anh	to	bao	nhiêu?
-	To	khổng	lồ.
-	Anh	muốn	nói	là	bằng	cỡ	chừng	phần	tư	cái	giếng	của	tôi	đây	chứ	gì?
-	Không,	lớn	hơn	cơ.
-	Lớn	hơn	à?	Vậy	thì	bằng	nửa	cái	giếng	của	tôi	không?
-	Không,	lớn	nữa	kia.
-	Thế...	Chẳng	nhẽ	lại	bằng	cả	cái	giếng	của	tôi	à?
-	Không	có	thể	so	sánh	được.
-	Chuyện	vô	lý!	Tôi	phải	đi	xem	cho	tận	con	mắt.
-Chúng	cùng	đi.	Khi	con	ếch	ở	giếng	trông	thấy	đại	dương,	nó	bị	một	cú	sốc
kinh	hoàng	tới	nỗi	nó	nổ	tung	ra	thành	từng	mảnh.
Phần	lớn	những	hoài	niệm	tuổi	thơ	tôi	về	Tây	Tạng	đã	phai	tàn,	nhưng	có	hai
thời	điểm	mà	tôi	không	bao	giờ	quên.	Đó	là	khi	thầy	tôi	Jamyang	Khientse
khải	thị	cho	tôi	đi	vào	bản	chất	cốt	tủy,	uyên	nguyên	và	sâu	xa	nhất	của	tâm
tôi.	Lúc	đầu	tôi	cảm	thấy	dè	dặt	không	muốn	tiết	lộ	những	kinh	nghiệm	riêng
tư	này,	vì	ở	Tây	Tạng	không	bao	giờ	người	ta	làm	chuyện	đó,	nhưng	các	học
trò,	bạn	bè	tôi	tin	rằng	nếu	tôi	nói	ra	thì	có	thể	giúp	đỡ	nhiều	người,	và	họ
yêu	cầu	tôi,	năn	nỉ	tôi	viết	về	những	kinh	nghiệm	ấy.
Lần	đầu	tiên	nó	xảy	đến	khi	tôi	khoảng	sáu	bảy	tuổi,	tại	trong	cái	phòng	đặc
biệt	mà	 thầy	 tôi	ở,	 trước	mộ	bức	 tranh	 lớn	của	 tiền	nhân	 thầy	 là	Jamyang
Khientse	Wangpo.	Đấy	 là	một	hình	dáng	oai	vệ	nghiêm	 trang,	càng	oai	vệ
trang	nghiêm	hơn	khi	ánh	đèn	bơ	đặt	trước	bức	tranh	cứ	chập	chờn	soi	sáng
gương	mặt	trên	bức	tranh	ấy.	Tôi	chưa	biết	có	chuyện	gì	xảy	ra	thì	thầy	tôi
đã	làm	một	sự	bất	thường	chưa	từng	có.	Ngài	thình	lình	ôm	tôi	và	nhấc	bổng
lên.	Đoạn	ngài	hôn	tôi	một	cái	vào	một	bên	má.	Trong	một	lúc	lâu,	tâm	tôi
hoàn	toàn	biến	mất,	 tôi	được	bao	phủ	bởi	một	niềm	yêu	thương,	tin	tưởng,
một	năng	lực	phi	thường.
Biến	cố	kế	tiếp	thì	trang	trọng	hơn	và	xảy	ra	ở	Lhodrak	Kharchu	trong	một
hang	động	mà	Padmasambhava	bậc	thánh	vĩ	đại	và	là	cha	đẻ	của	Phật	giáo
Tây	 Tạng,	 đã	 nhập	 thất	 thiền	 định.	 Chúng	 tôi	 đã	 dừng	 chân	 tại	 đấy	 trên



đường	hành	hương	đến	miền	Nam.	Lúc	đó	tôi	chừng	chín	tuổi.	Thầy	tôi	gọi
tôi	đến	và	bảo	tôi	ngồi	trước	mặt	ôn.	Chỉ	có	hai	thầy	trò	chúng	tôi.	Thầy	tôi
bảo:
-	Bây	giờ	ta	sẽ	khai	thị	cho	con	về	bản	lai	diện	mục	của	tâm.
Cầm	cái	chuông	và	trống	tay	nhỏ	lên,	thầy	triệu	thỉnh	tất	cả	những	bậc	thầy
trong	hệ	truyền	thừa,	từ	Phật	nguyên	thủy	trở	xuống	đến	bậc	thầy	của	chính
thầy.	Rồi	thầy	bắt	đầu	khai	thị.	Bỗng	chốc	thầy	ném	vào	mặt	tôi	một	câu	hỏi
không	thể	trả	lời:
-	Tâm	là	gì?
Thầy	nhìn	xoáy	sâu	vào	mắt	 tôi.	Tôi	hoàn	 toàn	kinh	ngạc.	Tâm	 tôi	 tan	 ra.
Không	còn	ngôn	từ,	tên	gọi,	ý	tưởng	nào	ở	lại	–	Không	có	tâm	nào	hết,	quả
thế.
Cái	gì	xảy	ra	trong	giây	phút	đầy	kinh	ngạc	ấy?	Những	ý	niệm	quá	khứ	đã
chết,	tương	lai	chưa	đến;	dòng	tư	tưởng	của	tôi	bị	cắt	ngang	đột	ngột.	Trong
cú	sốc	đó	một	khoảng	trống	mở	ra,	 trong	khoảng	trống	ấy	chỉ	có	một	giác
tính	tuần	túy	trực	tiếp	về	hiện	tại,	một	cái	gì	hoàn	toàn	vượt	ngoài	mọi	bám
víu	chấp	thủ.	Giác	tính	ấy	đơn	giản,	sơ	nguyên	và	căn	để.	Tuy	vậy	sự	giản
đơn	thuần	túy	đó	cũng	tỏa	sáng	đầy	sự	ấm	áp	của	một	niềm	bi	mẫn	bao	la.
Biết	bao	nhiêu	điều	tôi	có	thể	nói	về	giây	phút	ấy!	Thầy	tôi	rõ	ràng	đang	đặt
cho	tôi	một	câu	hỏi,	nhưng	tôi	biết	thầy	không	chờ	đợi	một	câu	trả	lời.	Tôi
chưa	săn	tìm	giải	đáp	thì	đã	thấy	rằng	không	có	giải	đáp	nào	có	thể	tìm	kiếm.
Tôi	ngồi	thộn	ra	trong	kinh	ngạc,	nhưng	trong	khi	ấy	một	niềm	tin	vững	chắc
sâu	xa	sáng	chói	tôi	chưa	từng	biết	đến,	đang	dâng	tràn	trong	tôi.
Thầy	 tôi	 đã	hỏi:	 “Tâm	 là	gì?”	và	vào	 lúc	 ấy	 tôi	 tưởng	 chừng	 ai	 cũng	biết
rằng,	không	có	chuyện	có	hiện	hữu	một	cái	 tâm	nào	cả,	 làm	sao	tôi	có	 thể
tìm	ra.	Vậy,	dường	như	đi	tìm	tâm	thực	là	phi	lý.
Sự	khai	 thị	của	 thầy	 tôi	đã	gieo	một	hạt	giống	sâu	xa	 trong	 tôi.	Về	sau	 tôi
mới	biết	đấy	 là	phương	pháp	khai	 thị	được	dùng	trong	 truyền	thống	chúng
tôi.	Tuy	nhiên,	vì	lúc	đó	tôi	không	biết,	mà	những	gì	xảy	ra	có	vẻ	hoàn	toàn
bất	ngờ,	và	do	đó	càng	kinh	hoàng	mãnh	liệt.
Trong	truyền	thống	chúng	tôi	có	“ba	chân	xác”	cần	hội	đủ	để	khai	 thị	bản
tâm:
•	Sự	làm	phép	của	một	bậc	thầy	chân	xác
•	Lòng	sùng	tín	của	một	đệ	tử	chân	xác,	và
•	Tính	chính	thống	trong	phương	pháp	khai	thị.
Tổng	 thống	Mỹ	 không	 thể	 khai	 thị	 bản	 tâm	 cho	 bạn,	mà	 cha	 hay	mẹ	 bạn
cũng	không	 thể	 làm	việc	đó.	Một	người	 có	quyền	 thế	đến	bao	nhiêu	 cũng
không	ăn	thua	gì,	hoặc	họ	có	yêu	mến	bạn	bao	nhiêu	cũng	không	ăn	thua	gì.
Việc	 khai	 thị	 chỉ	 có	 thể	 được	 thực	 hiện	 bởi	một	 người	 đã	 hoàn	 toàn	 thực
chứng,	và	có	sự	ban	phép	và	kinh	nghiệm	thuộc	trong	hệ	phái	truyền	thừa.
Và	bạn,	người	học	trò,	phải	tìm	ra	và	luôn	hàm	dưỡng	cái	tri	kiến	khoáng	đạt



thênh	thang	ấy,	niềm	hăng	say,	nhiệt	tình	và	sự	tôn	trọng	nó	sẽ	làm	biến	đổi
cả	bầu	không	khí	trong	tâm	bạn,	làm	bạn	sẵn	sàng	đón	nhận	sự	khai	thị.	Đây
là	điều	mà	ta	gọi	là	 lòng	sùng	tín.	Nếu	không	có	 lòng	sùng	 tín,	 thì	 thầy	có
khai	thị	trò	cũng	không	nhận	ra.	Sự	khai	thị	bản	tâm	chỉ	có	thể	thực	hiện	khi
cả	thầy	lẫn	trò	cùng	thể	nhập	cái	kinh	nghiệm	ấy;	chỉ	trong	sự	giao	cảm	giữa
tâm	và	trí	ấy,	người	môn	sinh	mới	trực	ngộ	được.
Phương	pháp	khai	 thị	cũng	vô	cùng	quan	trọng.	Chính	phương	pháp	ấy	đã
được	thử	nghiệm	qua	hàng	ngàn	năm	và	đã	giúp	cho	những	bậc	thầy	trong
quá	khứ	đạt	đến	thực	chứng.	Khi	thầy	tôi	khai	thị	cho	tôi	một	cách	tự	nhiên
như	thế,	vào	lúc	tuổi	còn	bé	như	thế,	là	thầy	đã	làm	một	việc	hoàn	toàn	bất
thường.	Thông	thường	thì	việc	khai	thị	xảy	ra	muộn	hơn	nhiều,	khi	đệ	tử	đã
trải	qua	những	thực	tập	thiền	định	và	thanh	luyện	tâm	ý.	Chính	những	việc
làm	này	khiến	cho	 tâm	 trí	 người	đệ	 tử	 thuần	 thục	và	có	 thể	mở	 ra	để	đón
nhận	tri	kiến	trực	 tiếp	về	chân	lý.	Vào	cái	 thời	điểm	đầy	tiềm	năng	của	sự
khai	thị,	bậc	thầy	có	thể	truyền	cái	tâm	giác	ngộ	của	mình	vào	trong	tâm	của
người	đệ	tử	bấy	giờ	đã	chân	xác	sẵn	sàng	đón	nhận.	Bậc	thầy	làm	cái	việc
khai	thị	cho	trò	thấy	Phật	thật	là	gì,	nói	cách	khác	là	đánh	thức	trò	thấy	sự
hiện	diện	sống	động	của	tuệ	giác	nội	 tâm.	Trong	kinh	nghiệm	ấy,	 thì	Phật,
bản	tâm	của	người	đệ	tử,	và	tâm	giác	ngộ	của	bậc	thầy	tan	hòa	thành	một.
Khi	ấy	người	học	trò	nhận	ra,	trong	một	niềm	tri	ân	vô	bờ	bến,	rằng	không
còn	nghi	ngờ	gì	nữa,	giữa	thầy	và	trò,	giữa	tâm	giác	ngộ	của	bậc	thầy	và	bản
tâm	người	đệ	tử,	không	có	và	chưa	bao	giờ	có	sự	ngăn	cách	nào	cả.	Dudjom
Rinpoche	trong	bài	ca	chứng	đạo	nổi	tiếng	của	ngài	đã	viết:
-	Tuệ	giác	về	cái	bây	giờ	chính	là	Phật	thật,
Trong	tâm	trạng	cởi	mở,	hài	 lòng,	 tôi	gặp	Thầy	 trong	tim	tôi.	Khi	 ta	nhận
chân	được	rằng	cái	tâm	bản	nhiên	bất	tận	đó	chính	là	Thầy.
Thì	không	cần	bám	víu,	chấp	thủ,	cầu	khẩn	khóc	than.	Chỉ	cần	an	trú	thoải
mái	trong	trạng	thái	tự	nhiên	như	nhiên	ấy,
Là	ta	có	được	phúc	lạc	của	giải	thoát.
Khi	bạn	đã	nhận	chân	toàn	triệt	rằng	tự	tính	của	tâm	bạn	cũng	giống	như	của
thầy,	thì	từ	đấy	trở	đi	bạn	và	thầy	không	bao	giờ	ngăn	cách	vì	thầy	là	một	với
tâm	 bản	 nhiên	 của	 bạn,	 luôn	 luôn	 hiện	 tiền.	 Có	 lẽ	 bạn	 còn	 nhớ	 Lama
Tseten(Chương	một),	khi	sắp	chết	và	được	hỏi	có	muốn	gọi	bậc	thầy	đến	bên
giường	không,	ông	đã	trả	lời:
-	Với	bậc	thầy,	không	có	cái	gì	gọi	là	ngăn	cách.
Khi	nào	bạn	thấy	được	như	Lama	Tseten	 rằng	thầy	và	mình	không	từng	xa
nhau,	thì	một	niềm	tri	ân	vô	bờ	bến,	một	cảm	thức	úy	phục	và	kính	lễ	nảy
sinh	trong	bạn.	Dudjom	Rinpoche	gọi	đó	là	“Sự	kính	lễ	của	Tri	kiến.”	Đó	là
một	niềm	sùng	kính	luôn	phát	tự	nhiên	do	ngộ	được	cái	Tri	kiến	về	bản	tâm.
Đối	với	tôi,	còn	có	nhiều	lần	nhập	môn	khác	nữa:	Nhập	môn	về	giáo	lý	và
quán	 đảnh,	 và	 về	 sau	 tôi	 được	 sự	 khai	 thị	 của	 nhiều	 thầy	 khác.	 Sau	 khi



Jamyang	Khientse	 viên	 tịch,	Dudjom	Rinpoche	 chăm	 sóc	 tôi,	 bao	 bọc	 tôi
trong	tình	thương	mến	của	ngài,	và	tôi	làm	người	thông	dịch	cho	ngài	trong
nhiều	năm.	Việc	này	mở	ra	một	giai	đoạn	mới	trong	đời	tôi.
Dudjom	Rinpoche	 là	một	trong	những	bậc	thầy	mật	tông	nổi	tiếng	của	Tây
Tạng,	một	học	giả,	tác	giả	nổi	tiếng.	Thầy	Jamyang	Khientse	 tôi	thường	ca
tụngDudjom,	nói	ngài	là	một	đại	diện	sống	động	của	Padmasambhava	trong
thời	đại	này.	Bởi	thế	tôi	rất	kính	trọng	ngài,	mặc	dù	chưa	từng	tiếp	kiến	cũng
chưa	được	nghe	ngài	giảng	dạy.	Một	hôm,	sau	khi	thầy	tôi	đã	chết,	vào	lúc
tôi	chừng	hai	mươi	mấy	tuổi,	tôi	đến	viếng	Dudjom	Rinpoche	 tại	nhà	 riêng
của	ngài	ởKalimpong,	trên	một	ngọn	đồi	thuộc	dãy	núi	tuyết.
Khi	tới	nơi,	 tôi	 thấy	một	trong	những	đệ	tử	Mỹ	đầu	tiên	của	ngài	đang	thọ
giáo.	Bà	 ta	 đang	 khổ	 sở	 vì	 không	 có	 người	 nào	 biết	 đủ	Anh	 ngữ	 để	 dịch
những	lời	dạy	về	tự	tánh	của	tâm.	Khi	thấy	tôi	đi	vào,	Dudjom	Rinpoche	nói:
-	Ồ!	Có	con	đây	rồi.	Tốt.	Con	có	thể	thông	dịch	giùm	bà	ấy	không?
Thế	là	tôi	ngồi	xuống	và	khởi	sự	dịch.	Ngày	trong	một	thời	gian	giảng	dạy
chừng	một	tiếng	đồng	hồ,	ngài	đã	cho	một	bài	pháp	tuyệt	diệu,	bao	trùm	tất
cả	mọi	sự.	Tôi	xúc	cảm	và	phấn	chấn	đến	độ	mắt	tôi	rớm	lệ.	Tôi	nhận	ra	đây
là	điều	mà	Jamyang	Khientse	muốn	nói.
Ngay	sau	đó,	tôi	thỉnh	cầu	ngài	chỉ	giáo	cho	tôi.	Tôi	thường	đến	tư	thất	ngài
mỗi	chiều	và	ở	đó	vài	giờ.	Ngài	có	vóc	người	nhỏ	thó,	gương	mặt	đẹp	hiền
từ,	đôi	bàn	tay	tuyệt	vời,	và	một	dáng	dấp	mảnh	mai	gần	như	phụ	nữ.	Ngài
để	tóc	dài	bới	cao	lên	như	một	hành	giả	Du	già;	Mắt	ngài	luôn	ánh	lên	một
niềm	thích	 thú	huyền	bí.	Giọng	nói	ngài	dường	như	chính	 là	 tiếng	nói	của
tâm	đại	bi,	êm	và	hơi	khàn.	Ngài	 thường	ngồi	 trên	một	ghế	 thấp	 trải	 thảm
Tây	Tạng,	tôi	ngồi	dưới	chân	ngài.	Tôi	luôn	nhớ	lại	hình	ảnh	ngài	ngồi	đó,
bóng	trời	chiều	chiếu	qua	khung	cửa	sổ	sau	lưng	ngài.
Rồi	một	 hôm	 trong	khi	 tôi	 đang	 thụ	giáo	và	 thực	 tập	với	 ngài,	 tôi	 có	một
kinh	nghiệm	kỳ	lạ	nhất.	Mọi	sự	mà	tôi	đã	từng	nghe	trong	giáo	lý	mật	tông
dường	như	đang	xảy	đến	với	 tôi	–	 tất	cả	những	hiện	 tượng	vật	chất	quanh
chúng	tôi	đang	tan	biến	–	tôi	sung	sướng	ấp	úng:
-	Thầy,	thầy...	Nó	đang	xảy	ra!
Tôi	không	bao	giờ	quên	được	vẻ	bi	mẫn	trên	gương	mặt	thầy,	khi	 thầy	cúi
xuống	vỗ	về:
-	Được,	 được.	Đừng	 có	 náo	 nức	 quá.	Chung	 quy,	 điều	 ấy	 không	 tốt	 cũng
không	xấu...
Sự	 kinh	 ngạc	 và	 sung	 sướng	 bắt	 đầu	 cuốn	 hút	 tôi	 đi,	 nhưng	 Dudjom
Rinpoche	biết	rằng	mặc	dù	những	thực	chứng	có	thể	là	những	cái	mốc	hữu
ích	trên	đường	tu	thiền	định,	chúng	cũng	có	thể	thành	những	cái	bẫy	nếu	có
sự	bám	víu	xen	vào.	Ta	cần	phải	vượt	qua	kinh	nghiệm	ấy	để	đi	vào	một	nền
tảng	sâu	xa	vững	chắc	hơn:	Những	lời	minh	triết	của	thầy	để	đưa	tôi	đến	cái
nền	tảng	ấy.



Dudjom	Rinpoche	còn	giúp	 tôi	 thực	chứng	nhiều	 lần	bản	chất	của	 tâm	qua
những	lời	dạy	của	thầy,	chính	những	danh	từ	cũng	đã	nhen	nhúm	lên	những
tia	sáng	về	kinh	nghiệm	thực.	Trong	nhiều	năm,	mỗi	ngày	ngài	 thường	chỉ
giáo	cho	 tôi	về	bản	 tính	 tự	nhiên	của	 tâm	mà	người	 ta	gọi	 là	giáo	 lý	“trực
chỉ”	(pointing-out	instructions).	Mặc	dù	tôi	đã	thụ	huấn	tất	cả	những	gì	thiết
yếu	từ	nơi	thầyJamyang	tôi,	nhưng	đó	chỉ	như	mới	gieo	hạt.	Chính	Dudjom
là	người	đã	tưới	tẩm	chăm	bón	làm	cho	nó	đơm	hoa.	Và	khi	tôi	khởi	sự	ra
giảng	dạy,	thì	chính	tấm	gương	thầy	Dudjom	đã	gợi	cảm	hứng	cho	tôi	nhiều
nhất.

TÂM	VÀ	TỰ	TÍNH	CỦA	TÂM

Cái	thấy	thực	“cách	mạng”	trong	Phật	giáo	là,	sự	sống	và	chết	ở	ngay	trong
tâm,	 không	 đâu	 khác.	 Tâm	 được	 xem	 như	 nền	 tảng	 phổ	 quát	 của	 kinh
nghiệm	-	kẻ	sáng	tạo	ra	hạnh	phúc	và	đau	khổ,	kẻ	sáng	tạo	ra	cái	ta	gọi	là	sự
sống	và	cái	ta	gọi	là	sự	chết.
Có	nhiều	phương	diện	của	 tâm,	nhưng	có	hai	phương	diện	nổi	bật	hơn	cả.
Đầu	tiên	 là	cái	 tâm	thông	thường	mà	người	Tây	Tạng	gọi	 là	sem.	Một	bậc
thầy	đã	định	nghĩa:
-	Đó	là	cái	 tâm	có	khả	năng	phân	biệt,	có	ý	thức	về	nhị	nguyên	-	hoặc	lấy
hoặc	bỏ	một	đối	tượng	ngoài	–	đó	là	tâm.	Đó	là	cái	có	thể	giao	thiệp	với	một
cái	“khác”,	bất	cứ	cái	gì	khác,	được	xem	là	sở	tri	(bị	biết)	khác	với	cái	năng
tri(người	biết).	Sem	 là	cái	 tâm	suy	nghĩ,	 tâm	nhị	nguyên,	phân	biệt,	chỉ	có
thể	vận	hành	tương	quan	với	một	điểm	quy	chiếu	ở	ngoài,	bị	nhận	lầm	và	chỉ
là	một	cái	bóng	được	chiếu	ra.
Vậy	Sem	 là	cái	 tâm	suy	nghĩ,	 đặt	 kế	hoạch,	 ham	muốn,	 vận	động,	 cái	 tâm
bừng	lên	trong	cơn	giận	dữ,	tạo	ra	và	say	mê	trong	những	đợt	sóng	tư	duy	và
cảm	xúc	tiêu	cực,	cái	tâm	cứ	luôn	luôn	phải	tiếp	tục	quả	quyết,	đánh	giá,	và
xác	 định	 lại	 hiện	 hữu	 của	 nó	 bằng	 cách	 cắt	 xén,	 đặt	 tên,	 củng	 cố	 kinh
nghiệm.	Tâm	thông	thường	là	miếng	mồi	thụ	động	di	chuyển	không	ngừng
theo	 những	 ảnh	 hưởng	 bên	 ngoài,	 theo	 những	 khuynh	 hướng	 tập	 quán	 và
điều	kiện:	Những	bậc	thầy	ví	nó	với	một	ngọn	đèn	cầy	đặt	trước	gió,	phải	bị
lay	động	bởi	tất	cả	những	ngọn	gió	của	hoàn	cảnh.
Nhìn	từ	một	góc	cạnh,	thì	sem	 là	 lay	động,	không	dừng	trụ,	chấp	thủ,	 luôn
luôn	xía	vô	việc	của	người	khác;	năng	lực	nó	bị	tiêu	hao	do	chiếu	ra	ngoài
quá	nhiều.	Đôi	khi	tôi	vì	nó	như	hột	đậu	nhảy	của	xứ	Mexico	hay	một	con
khỉ	không	ngừng	nhảy	chuyền	cành.	Tuy	vậy	nhìn	một	cách	khác,	 thì	 tâm
thông	thường	có	một	tính	cố	định	cùn	nhụt	giả	tạm,	một	tính	trơ	lì	tự	về	và	tự
mãn,	một	sự	bình	thản	lạnh	lùng	của	thói	quen	ăn	sâu.	Sem	láu	cá	như	một
chính	 trị	 gia	 quỷ	 quyệt,	 hoài	 nghi,	 nhiều	muu	mô	 lừa	 dối,	 và	 “tinh	vi	 với



những	trò	lừa	gạt,”	Jamyang	Khientse	đã	viết.	Chính	trong	kinh	nghiệm	của
sem,	cái	 tâm	hỗn	mang	vô	 trật	 tự	này	mà	chúng	 ta	chịu	những	đổi	 thay	và
chết	chóc.
Nhưng	còn	có	bản	tính	tự	nhiên	của	tâm,	tính	chất	sâu	xa	của	nó,	cái	tuyệt
đối	 không	 dính	 tới	 đổi	 thay	 và	 chết	 chóc.	Hiện	 giờ	 nó	 đang	 ẩn	 trong	 tâm
semthông	 thường	 của	 ta,	 bị	 bao	 phủ	 và	 che	mờ	 bởi	 những	 huyên	 náo	 rộn
ràng	trong	tâm,	những	ý	nghĩ	và	cảm	xúc.	Cũng	như	mây	có	thể	bị	luồng	gió
mạnh	thổi	tan,	để	lộ	mặt	trời	sáng	chói	và	bầu	trời	rộng	mở,	cũng	thế,	trong
vài	trường	hợp	đặc	biệt,	một	cảm	hứng	nào	đó	có	thể	vén	mở	cho	ta	hé	thấy
bản	 tính	 tự	nhiên	ấy	của	 tâm.	Những	sự	hé	 thấy	này	có	nhiều	mức	độ	cạn
sâu,	song	đều	đem	lại	cho	ta	một	ít	tuệ	giác,	ý	nghĩa	và	giải	thoát	tự	do.	Bởi
vì	bản	tính	tự	nhiên	này	của	tâm	chính	là	gốc	rễ	của	trí	tuệ.	Tạng	ngữ	gọi	nó
là	Rigpa,	một	 sự	 tỉnh	giác	 trong	 sáng	nguyên	ủy	 có	 tính	 chất	 thông	minh,
biết	nhận	thức,	sáng	chói	và	luôn	luôn	tỉnh	thức.	Có	thể	nói	nó	là	cái	biết	của
chính	cái	biết.
Đừng	tưởng	lầm	bản	chất	tự	nhiên	của	tâm	chỉ	có	trong	tâm	ta	mà	thôi.	Kì
thực	nó	 là	bản	chất	của	mọi	sự	vật.	Điều	cần	nói	 là,	 trực	nhận	bản	 tính	 tự
nhiên	của	tâm	cũng	chính	là	trực	nhận	bản	tính	tự	nhiên	của	mọi	sự	vật.
Những	 bậc	 thánh	 và	 hành	 giả	 huyền	 học	 trong	 lịch	 sử	 thường	 nói	 về	 sự
chứng	ngộ	của	họ	bằng	những	 tên	khác	nhau,	khoác	 cho	nó	nhiều	bộ	mặt
khác	nhau,	lối	giải	thích	khác	nhau,	nhưng	tất	cả	đều	kinh	nghiệm	một	điều
căn	bản	là	bản	tính	thuần	túy	của	tâm.	Người	Ki	tô	và	Do	thái	giáo	gọi	nó	là
Thượng	đế;	Ấn	giáo	gọi	là	Đại	ngã,	Shiva,	Brahman	và	Vishnu;	những	nhà
thần	bí	Sufi	gọi	nó	là	“Tính	chất	ẩn	nấp;”	còn	Phật	tử	thì	gọi	là	“Phật	tính.”
Trọng	tâm	của	mọi	tôn	giáo	là	niềm	xác	tín	rằng	có	một	chân	lý	căn	để,	và
đời	sống	là	một	cơ	hội	thiêng	liêng	để	tiến	hóa	và	thực	chứng	chân	lý	ấy.
Khi	ta	nói	Phật,	ta	tự	nhiên	nghĩ	đến	thái	tử	xứ	Ấn	Gotama	Siddhartha	 đạt
giác	ngộ	vào	 thế	kỷ	 thứ	sáu	 trước	 tây	 lịch,	người	đã	giảng	dạy	con	đường
tâm	 linh	mà	hàng	 triệu	người	khắp	Á	châu	noi	 theo,	 ngày	nay	gọi	 là	Phật
giáo.	Tuy	nhiên	danh	 từ	Buddha	 có	một	 ý	 nghĩa	 sâu	xa	hơn	nhiều.	Nó	 có
nghĩa	là	một	con	người,	bất	cứ	người	nào,	đã	hoàn	toàn	thức	dậy	từ	giấc	ngủ
vô	minh	và	mở	mang	tiềm	năng	trí	tuệ	bao	la	của	mình.	Một	đức	Phật	là	một
người	đã	chấm	dứt	đau	khổ	và	bất	mãn,	đã	 tìm	ra	một	niềm	bình	an,	hạnh
phúc	dài	lâu	bất	tận.
Nhưng	đối	với	nhiều	người	trong	thời	đại	hoài	nghi	này,	thì	trạng	thái	ấy	có
vẻ	như	một	điều	huyễn	hoặc,	mộng	mị,	hay	một	sự	thành	tựu	hoàn	toàn	vượt
ngoài	tâm	chúng	ta.	Điều	quan	trọng	nên	nhớ	là,	đức	Phật	đã	từng	là	một	con
người	như	bạn	và	tôi.	Ngài	chưa	từng	tuyên	bố	là	thần	thánh	gì	cả,	ngài	chỉ
biết	ngài	có	Phật	 tính,	hạt	giống	của	giác	ngộ,	và	mọi	người	cũng	đều	có.
Phật	tính	là	quyền	sống	của	mọi	chúng	sinh,	và	tôi	thường	nói	rằng	Phật	tính
nơi	chúng	ta	cũng	tốt	như	Phật	tính	nơi	bất	cứ	đức	Phật	nào.	Đấy	là	tin	lành



mà	đức	Phật	mang	lại	cho	chúng	ta	từ	khi	ngài	giác	ngộ	tại	bồ	đề	tràng,	nơi
mà	nhiều	người	sau	đã	 tìm	thấy	nguồn	cảm	hứng	thiêng	 liêng.	Thông	điệp
của	ngài,	đem	lại	cho	ta	một	hy	vọng	tràn	trề.	Nhờ	luyện	tập,	chúng	ta	cũng
có	thể	đạt	đến	sự	tỉnh	thức.	Nếu	điều	này	không	đúng,	thì	vô	số	người	tư	xưa
cho	đến	ngày	nay	đã	không	giác	ngộ.
Tương	truyền	khi	Phật	mới	đạt	giác	ngộ,	điều	duy	nhất	ngài	muốn	làm	là	chỉ
cho	tất	cả	chúng	ta	tự	tính	của	tâm,	san	sẻ	cho	ta	những	gì	ngài	đã	trực	ngộ.
Nhưng	ngài	cũng	thấy,	với	nỗi	đau	buồn	và	 lòng	bi	mẫn	bao	la	-	 rằng	thật
khó	mà	làm	cho	chúng	ta	hiểu	được.
Vì	mặc	dù	ta	cũng	có	tự	tánh	của	tâm	như	Phật,	chúng	ta	không	nhận	ra	nó
được	vì	nó	bị	gói	kín,	bao	trùm	trong	những	cái	tâm	thông	thường	phàm	tục
của	ta.	Hãy	tưởng	tượng	một	cái	bình	trống.	Khoảng	không	trong	bình	cũng
giống	hệt	như	khoảng	không	bên	ngoài.	Chỉ	có	những	bức	thành	mong	manh
của	 cái	 bình	đã	ngăn	 cách	không	gian	bên	 trong	với	 bên	ngoài.	Tâm	Phật
trong	ta	bị	vây	kín	trong	những	bức	thành	của	tâm	thông	tục.	Nhưng	khi	ta
giác	ngộ,	thì	cũng	giống	như	cái	bình	vỡ	tan	thành	mảnh	vụn.	Khoảng	không
gian	“bên	trong”	liền	tan	hòa	ngay	vào	không	gian	“bên	ngoài”.	Cả	hai	trở
thành	một:	Ngay	 lúc	đó	và	 tại	 chỗ	đó,	 ta	 trực	nhận	được	 rằng	chúng	chưa
từng	bao	giờ	có	sự	ngăn	cách	hay	sai	khác;	chúng	vẫn	luôn	luôn	là	một.

BẦU	TRỜI	VÀ	NHỮNG	ĐÁM	MÂY

Bởi	thể,	dù	đời	ta	có	thế	nào	đi	nữa,	Phật	tính	của	ta	cũng	luôn	luôn	ở	đấy.
Và	nó	luôn	luôn	toàn	hảo.	Ngay	cả	chư	Phật	với	trí	tuệ	vô	biên	cũng	không
thể	làm	cho	nó	tốt	hơn	được,	và	chúng	sinh	với	tất	cả	vô	minh	có	vẻ	bất	tận,
cũng	không	thể	làm	cho	nó	lấm	lem.	Tính	bản	nhiên	của	chúng	ta	có	thể	ví
như	 bầu	 trời,	 và	 sự	mờ	mịt	 của	 tâm	 thông	 tục	 giống	 như	mây.	Có	 những
ngày	bầu	trời	hoàn	toàn	bị	mây	phủ	kín.	Khi	ấy	nếu	nằm	xuống	đất	mà	nhìn
lên,	 thì	 ta	 thực	 khó	mà	 tin	 nổi	 trên	 trời	 còn	 có	 cái	 gì	 khác	 ngoài	 ra	mây.
Nhưng	chỉ	cần	bay	 trong	một	chiếc	phi	cơ	 ta	sẽ	 thấy	 tít	 trên	cao	xa	nữa	 là
một	 vùng	 trời	 xanh	 trong	 bao	 la	 vô	 tận.	 Từ	 đấy	 mà	 nhìn	 xuống	 thì	 thấy
những	đám	mây	–	mà	khi	ở	dưới	đất,	ta	tưởng	là	tất	cả	mọi	sự	-	thật	xa	xăm
nhỏ	bé	làm	sao.
Ta	phải	cố	nhớ	luôn	luôn	rằng:	Những	đám	mây	không	phải	là	bầu	trời,	và
không	“thuộc	về”	bầu	trời.	Chúng	chỉ	lơ	lửng	giữa	từng	không,	và	đi	qua	với
kiểu	hơi	lố	bịch,	không	lệ	thuộc	vào	đâu.	Nhưng	chúng	không	bao	giờ	có	thể
để	dấu	vết	làm	lấm	lem	nền	trời.
Vậy	thì	Phật	tính	ấy	đích	thực	nằm	ở	đâu?	Nó	nằm	ngay	nơi	tự	tính	của	tâm,
cái	tự	tính	được	ví	như	bầu	trời	ấy.	Hoàn	toàn	cởi	mở,	tự	do,	vô	biên,	Phật
tính	ấy	thực	đơn	giản,	 tự	nhiên	như	nhiên	tới	nỗi	không	bao	giờ	có	thể	trở



thành	phức	tạp,	hư	hỏng,	hay	bị	nhiễm	ô;	nó	thuần	tịnh	tới	nỗi	vượt	ngoài	cả
ý	niệm	dơ	sạch.	Nhưng	nói	về	tự	tính	của	tâm	ví	như	bầu	trời	ấy	chỉ	là	một
ẩn	dụ	để	giúp	ta	bắt	đầu	tưởng	tượng	được	tính	chất	vô	biên	bao	trùm	tất	cả
của	nó;	vì	Phật	tính	có	một	tính	chất	mà	bầu	trời	không	có	được,	đó	là	tính
sáng	chói	của	tỉnh	thức.	Như	có	câu:
-	Đó	là	cái	giác	tính	hiện	tiền	không	lỗi	nơi	bạn,	biết	nhận	thức	mà	vẫn	trống
rỗng,	giản	đơn	mà	sáng	suốt.
Dudjom	Rinpoche	viết:
Không	lời	nào	có	thể	mô	tả,
Không	ví	dụ	nào	để	chỉ	rõ
Sinh	tử	không	làm	nó	xấu	hơn
Niết	bàn	không	làm	nó	tốt	hơn
Nó	chưa	từng	sinh
Nó	chưa	từng	diệt
Chưa	từng	giải	thoát
Chưa	từng	mê	lầm
Chưa	từng	có	cũng	chưa	từng	không
Nó	không	có	một	giới	hạn	nào
Không	thể	xếp	nó	vào	một	phạm	trù	nào	cả.
Nyoshul	Khen	Rinpoche	nói:
Sâu	xa	vắng	lặng,	thoát	mọi	rắc	rối
Sáng	suốt	không	do	kết	hợp	mà	thành
Vượt	ngoài	tâm	phân	biệt	đặt	tên;
Đấy	là	tâm	sâu	xa	của	những	Đấng	Chiến	thắng.
Trong	đó	không	một	vật	gì	phải	vứt	ra
Cũng	không	một	vật	gì	cần	thêm	vào.
Đấy	thuần	là	cái	vô	nhiễm
Đang	nhìn	vào	chính	nó	một	cách	tự	nhiên.

BỐN	LỖI

Tại	sao	người	ta	thấy	khó,	ngay	cả	cái	chuyện	nghĩ	đến	chiều	sâu	và	vẻ	sáng
chói	của	tự	tính	tâm?	Tại	sao	đối	với	nhiều	người,	đấy	dường	như	là	một	ý
niệm	lạ	lùng	vô	lối?	Giáo	lý	nói	đến	bốn	lỗi	ngăn	cản	chúng	ta	không	trực
nhận	được	bản	tâm	ngay	bây	giờ:
1.	Tự	tính	tâm	quá	gần	gũi	đến	nỗi	 ta	khó	nhận	ra.	Cũng	như	ta	không	thể
nhìn	 chính	 cái	mặt	 của	mình,	 tâm	 cũng	 thấy	 rất	 khó	 nhìn	 vào	 tự	 tính	 của
chính	nó.
2.	Nó	quá	sâu	xa	chúng	ta	khó	dò	thấu.	Ta	không	thể	biết	tâm	ta	sâu	tới	mức
nào,	nếu	biết,	ta	đã	ngộ	một	phần	nào	tự	tính	của	nó.



3.	Nó	quá	dễ	 ta	không	tin	nổi.	Điều	duy	nhất	 ta	cần	làm	là	an	 trú	 trong	sự
tỉnh	giác	sơ	nguyên	thuần	túy	của	tự	tính	tâm,	cái	luôn	luôn	có	mặt	hiện	tiền.
4.	Nó	quá	kỳ	tuyệt	ta	không	dung	chứa	nổi.	Nội	một	tính	chất	bao	la	của	nó
cũng	quá	lớn	rộng	không	lọt	được	vào	lối	suy	nghĩ	hẹp	hòi	của	 tâm	ta.	Ta
không	thể	tin	nổi,	cũng	không	thể	tưởng	tượng	nổi	rằng	giác	ngộ	lại	là	bản
chất	thực	sự	của	tâm	chúng	ta.
Nếu	sự	phân	tích	trên	đây	về	bốn	lỗi	đã	đúng	trong	nền	văn	minh	Tây	Tạng,
một	nền	văn	minh	hầu	như	dành	trọn	cho	sự	nghiệp	giác	ngộ,	thì	nó	lại	càng
đúng	 xiết	 bao	 ở	 trong	 nền	 văn	minh	 tân	 tiến	 hiện	 nay,	một	 nền	 văn	minh
dành	phần	lớn	cho	sự	nghiệp	tôn	thờ	ảo	tưởng.	Không	bao	giờ	ở	tây	phương
có	một	thông	tin	tổng	quát	nào	về	bản	chất	của	tâm.	Văn	sĩ	và	những	nhà	trí
thức	chưa	từng	đề	cập	tới	nó;	những	triết	gia	hiện	đại	không	bàn	về	nó	một
cách	trực	tiếp;	đa	số	khoa	học	gia	hoàn	toàn	phủ	nhận	sự	hiện	hữu	của	nó.
Nó	 không	 có	 chỗ	 đứng	 trong	 văn	 hóa	 nhân	 gian:	Không	 ai	 hát	 ca	 về	 nó;
không	ai	nói	về	trong	những	vở	kịch;	nó	không	có	trên	truyền	hình.	Chúng	ta
thực	sự	được	giáo	dục	để	tin	rằng	không	gì	có	thực	ngoài	ra	là	những	cái	ta
có	thể	nhận	thức	được	bằng	những	giác	quan	thông	thường	của	chúng	ta.
Mặc	dù	sự	chối	bỏ	toàn	diện	ấy	về	hiện	hữu	của	tự	tính	tâm,	chúng	ta	vẫn
thỉnh	thoảng	thoáng	thấy	được	nó.	Những	“thoáng	thấy”	ấy	được	cảm	hứng
bởi	một	khúc	nhạc	hay,	bởi	thiên	nhiên,	hoặc	bởi	một	sự	cố	nhỏ	nhặt	thường
ngày.	Chúng	có	thể	phát	sinh	khi	ngắm	tuyết	rơi,	hay	nhìn	mặt	trời	lên	sau
dãy	núi,	hay	ngắm	một	tia	nắng	rơi	vào	phòng.	Những	giây	phút	của	sự	thắp
sáng,	của	bình	an	và	hạnh	phúc.
Mặc	dù	sự	chối	bỏ	toàn	diện	ấy	về	hiện	hữu	của	tự	tính	tâm,	chúng	ta	vẫn
thỉnh	thoảng	thoáng	thấy	được	nó.	Những	“thoáng	thấy”	ấy	được	cảm	hứng
bởi	một	khúc	nhạc	hay,	bởi	thiên	nhiên,	hoặc	bởi	một	sự	cố	nhỏ	nhặt	thường
ngày.	Chúng	có	thể	phát	sinh	khi	ngắm	tuyết	rơi,	hay	nhìn	mặt	trời	lên	sau
dãy	núi,	hay	ngắm	một	tia	nắng	rơi	vào	phòng.	Những	giây	phút	của	sự	thắp
sáng,	của	bình	an	và	hạnh	phúc	ấy	vẫn	thường	xảy	đến	với	tất	cả	chúng	ta	và
một	cách	lạ	lùng,	nó	ở	lại	với	chúng	ta.
Tôi	nghĩ	rằng	chúng	ta	đôi	khi	cũng	hiểu	được	lờ	mờ	những	cái	thoáng	thấy
ấy,	nhưng	nền	văn	hóa	ngày	nay	không	cung	cấp	cho	ta	một	bối	cảnh	nào	để
có	 thể	 hiểu	 được	 chúng.	 Tệ	 hơn	 nữa	 là,	 thiên	 hạ	 đã	 không	 khuyến	 khích
chúng	ta	nên	thám	hiểm	những	cái	thấy	ấy	và	đào	sâu	xem	nó	từ	đâu	tới,	mà
lại	còn	bảo	ta,	bằng	cách	vừa	tinh	vi	vừa	lộ	liễu,	phải	gạt	nó	ra	ngoài.	Không
ai	sẽ	nghe	ta	một	cách	nghiêm	túc	nếu	ta	cố	san	sẻ	kinh	nghiệm	ấy	với	họ.
Bởi	thế	ta	thường	tảng	lờ	những	gì	có	thể	thực	sự	là	kinh	nghiệm	mặc	khải
nhất	 trong	đời	 ta,	 nếu	 ta	 hiểu	 được	 chúng.	Đấy	 có	 lẽ	 là	 khía	 cạnh	đen	 tối
đáng	buồn	nhất	của	văn	minh	hiện	đại;	Vô	minh	và	áp	chế	đối	với	sự	thật	là
ai.



NHÌN	VÀO	TRONG

Giả	sử	bây	giờ	ta	làm	một	cuộc	thay	đổi,	ta	không	nhìn	vào	một	hướng	duy
nhất	như	trước	nữa.	Ta	được	dạy	phải	dành	suốt	đời	để	theo	đuổi	những	tư
tưởng	và	dự	phóng	của	ta.	Ngay	cả	khi	nói	về	“tâm,”	thì	ta	cũng	chỉ	nói	tới
những	ý	tưởng	và	cảm	xúc	của	nó;	và	khi	những	nhà	nghiên	cứu	khảo	sát	cái
mà	 họ	 tưởng	 là	 tâm,	 thì	 họ	 cũng	 chỉ	 nhìn	 thấy	 những	 phóng	 ảnh	 của	 nó.
Chưa	từng	có	ai	thực	sự	nhìn	vào	chính	cái	tâm,	nền	tảng	từ	đó	tất	cả	những
tư	 tưởng	 ngôn	 từ	 khởi	 lên,	 và	 điều	 này	 có	 những	 hậu	 quả	 bi	 thảm.	 Như
Padmasambhava	nói:
-	Ngay	cả	khi	 cái	 thường	gọi	 là	“tâm”	được	nhiều	người	bàn	 tới,	Nó	vẫn
không	được	hiểu	thấu,	hoặc	hiểu	sai	lạc,	một	chiều.	Vì	tâm	không	được	hiểu
đúng	như	nó	là,	trong	bản	chất	nó,	Cho	nên	có	nhiều	tư	tưởng	triết	học	và	lý
thuyết	ra	đời.	Lại	vì	người,	thường	không	hiểu	được	tâm.
Nên	họ	không	nhận	ra	bản	lai	diện	mục	họ
Và	tiếp	tục	lang	thang	trong	sáu	nẻo	luân	hồi	và	ba	cõi	hữu	mà	kinh	quá	khổ
đau.
Bởi	thế	không	hiểu	được	bản	tâm	của	bạn	là	một	lỗi	rất	đáng	buồn.
Làm	sao	chúng	ta	có	thể	lật	ngược	tình	huống?	Rất	giản	dị.	Tâm	ta	chỉ	có	hai
vị	trí:	Nhìn	ra	và	nhìn	vào.
Nay	ta	hãy	nhìn	vào.
Điều	khác	biệt	mà	việc	chuyển	hướng	nhìn	ấy	đem	đến	lại	có	thể	rất	lớn	lao,
có	thể	lật	lại	những	tai	ách	đang	đè	nặng	thế	giới.	Khi	có	một	số	lớn	người
biết	được	bản	tâm	của	họ,	họ	cũng	sẽ	biết	được	bản	chất	đầy	quang	vinh	của
cái	thế	giới	trong	đó	họ	sống,	và	phấn	đấu	một	cách	dũng	cảm	cấp	thiết	để
bảo	trì	nó.	Một	điều	thú	vị	là	tiếng	Tây	Tạng	gọi	Phật	tử	là	nangpa	là	“người
ở	trong”,	nghĩa	là	người	không	tìm	kiếm	chân	lý	ở	bên	ngoài	mà	tìm	trong
bản	chất	của	tâm.	Mọi	giáo	lý	và	thực	tập	trong	Phật	giáo	đều	dẫn	đến	một
điểm	duy	nhất	là	nhìn	vào	tự	tính	của	tâm,	và	nhờ	vậy	giải	thoát	ta	khỏi	nỗi
sợ	chết	và	giúp	ta	nhận	chân	được	sự	thật	của	cuộc	đời.
Việc	nhìn	vào	trong	(nội	quán)	đòi	hỏi	 ta	phải	có	sự	tế	nhị	sâu	sắc	và	đức
can	đảm	lớn	lao	-	một	thay	đổi	tận	gốc	trong	thái	độ	của	ta	đối	với	cuộc	đời
và	tâm	thức.	Chúng	ta	đã	quá	ghiền	nhìn	ra	ngoài	đến	nỗi	ta	hầu	như	hoàn
tòan	mất	liên	lạc	với	bản	thể	sâu	xa	của	ta.	Chúng	ta	sợ	phải	nhìn	vào	trong,
vì	nền	văn	hóa	chúng	ta	không	cho	ta	biết	một	tí	gì	về	những	cái	 ta	sẽ	tìm
gặp.	Chúng	ta	lại	còn	nghĩ	rằng	nếu	nhìn	vào	trong,	ta	sẽ	có	nguy	cơ	bị	điên
loạn.	Điều	này	là	một	trong	những	mánh	khóe	cuối	cùng,	hiệu	lực	nhất	của
bản	ngã	để	ngăn	cản	ta	khám	phá	bản	chất	chân	thực	của	mình.
Chúng	ta	đã	làm	cho	đời	sống	trở	nên	cuồng	nhiệt	tới	nỗi	ta	trừ	khử	mọi	lăm



le	muốn	nhìn	vào	trong.	Cả	đến	ý	nghĩ	“ngồi	thiền”	cũng	làm	cho	người	ta
sợ	hãi.	Khi	nghe	nói	đến	“Không”	hay	“vô	ngã”,	họ	tưởng	là	mình	phải	trải
qua	 những	 trạng	 thái	 như	 bị	 ném	 ra	 khỏi	 con	 tàu	 vũ	 trụ	 để	 chơi	 vơi	 giữa
khoảng	không	lạnh	lẽo	âm	u.	Thực	không	gì	sai	lạc	sự	thật	hơn	thế.	Nhưng
trong	một	thế	giới	dành	trọn	cho	cuộc	giải	trí,	thì	sự	im	lặng	và	yên	lặng	làm
cho	ta	sợ	hãi;	 ta	 tự	bảo	về	để	tránh	né	chúng	bằng	sự	huyên	náo	và	những
công	việc	rộn	ràng.	Nhìn	vào	bản	chất	của	tâm	ta	là	chuyện	chót	bẹt	mà	ta
dám	làm.
Đôi	khi	tôi	nghĩ	rằng	chúng	ta	không	muốn	đặt	câu	hỏi	nghiêm	túc	nào	về	ta
là	ai,	vì	sợ	sẽ	khám	phá	có	một	thực	tại	khác	hơn	sự	thực,	hiện	tại	này.	Sự
khám	phá	ấy	sẽ	làm	gì	với	cái	kiểu	sống	của	ta	bấy	lâu	nay?	Bạn	bè,	đồng
nghiệp	của	ta	sẽ	phản	ứng	ra	sao	trước	cái	điều	mà	bây	giờ	ta	mới	biết?	Kèm
theo	hiểu	biết	là	trách	nhiệm.	Có	đôi	khi	kẻ	tù	nhân	chọn	lựa	ở	lại,	ngay	cả
khi	cánh	cửa	ngục	tù	đã	được	mở	tung.

NHỮNG	HỨA	HẸN	CỦA	GIÁC	NGỘ

Trong	 thế	giới	hiện	nay,	 ít	 có	những	mẫu	người	 thể	hiện	được	những	đức
tính	do	sự	trực	ngộ	bản	tâm	đem	lại.	Bởi	 thế	 thực	khó	cho	chúng	ta	 tưởng
tượng	được	giác	ngộ	ra	sao,	nhận	thức	của	một	người	đã	giác	ngộ	là	thế	nào,
huống	hồ	tin	nổi	rằng	chính	mình	cũng	có	thể	giác	ngộ.
Mặc	dù	luôn	luôn	đề	cao	giá	trị	đời	sống	và	tự	do	cá	nhân,	xã	hội	chúng	ta
kỳ	thực	xem	chúng	ta	như	những	kẻ	luôn	bị	ám	ảnh	bởi	quyền	lực,	tiền	và
dục	tính,	và	bất	cứ	lúc	nào	cũng	cần	phải	lôi	kéo	chú	ý	của	ta	ra	khỏi	sự	chết
chóc,	hay	sự	sống	chân	thực.	Nếu	có	ai	bảo	cho	ta	biết,	hay	nếu	ta	bắt	đầu
“đánh	hơi”	 được	 tiềm	năng	 sâu	 xa	 của	mình,	 thì	 ta	 không	 thể	 nào	 tin	 nổi
chuyện	ấy;	và	khi	ta	động	nghĩ	tới	việc	làm	một	cuộc	chuyển	hóa	tâm	linh,	ta
lại	thấy	rằng	chỉ	có	những	bậc	thánh	hiền	trong	quá	khứ	mới	làm	nổi	điều	ầy.
Đức	Dalai	Lama	 thường	nói	đến	sự	 thiếu	niềm	tự	 tôn	 trọng,	 tự	 thương	 lấy
mình	nơi	nhiều	người	 trong	 thế	giới	hiện	nay.	Bên	dưới	 toàn	bộ	nhân	sinh
quan	của	ta	là	một	sự	cả	quyết	–	có	tính	cách	thần	kinh	loạn	-	về	những	giới
hạn	của	chúng	ta.	Điều	ấy	làm	cho	ta	mất	hết	hy	vọng	thức	tỉnh,	và	ngược	lại
với	chân	lý	trọng	tâm	của	lời	Phật	dạy,	đó	là,	tự	cốt	tủy,	chúng	ta	vốn	toàn
thiện.
Ngay	cả	khi	có	thể	nghĩ	đến	chuyện	đạt	giác	ngộ,	thì	chỉ	cần	nhìn	vào	những
gì	làm	nên	cái	tâm	thường	ngày	của	ta	-	giận	dữ,	tham	lam,	ganh	tị,	ác	ý,	bạo
tàn,	nhục	dục,	sợ	hãi,	lo	lắng,	giao	động	–	cũng	đủ	làm	cho	ta	không	còn	hy
vọng	gì	đạt	giác	ngộ,	nếu	ta	không	được	bảo	cho	biết	rõ	về	tự	tính	thanh	tịnh
của	tâm,	và	về	khả	năng	ta	chắc	chắn	có	thể	thực	chứng	được	tự	tính	ấy.
Nhưng	sự	giác	ngộ	vốn	thực	có,	và	có	nhiều	bậc	thầy	đã	giác	ngộ	hiện	còn



sống	trên	trái	đất.	Khi	bạn	gặp	được	một	vị	như	vậy,	bạn	sẽ	xúc	động	tận	tâm
can	và	sẽ	thấy	rằng	mọi	danh	từ,	như	“giác	ngộ”	và	“trí	tuệ”,	mà	lâu	nay	bạn
tưởng	chỉ	là	những	ý	niệm,	thì	ra	là	có	thực.	Mặc	dù	đầy	những	nguy	hiểm,
thế	giới	nay	vẫn	là	một	cõi	thật	hấp	dẫn.	Tâm	thức	tây	phương	đang	dần	mở
ra	trước	những	tri	kiến	khác	nhau	về	thực	tại.	Những	bậc	thầy	vĩ	đại	như	đức
Dalai	Lamavà	Mẹ	Teressa	có	thể	được	trông	thấy	trên	màn	ảnh	truyền	hình;
nhiều	bậc	 thầy	đông	phương	đang	viếng	 thăm	và	giảng	dạy	giáo	 lý	ở	Tây
phương;	và	những	sách	vở	từ	mọi	truyền	thống	huyền	học	đang	càng	ngày
càng	có	nhiều	độc	giả.	Tình	trạng	tuyệt	vọng	của	hành	tinh	này	đang	dần	dần
đánh	 thức	mọi	 người	 tỉnh	 dậy	 để	 thấy	 sự	 cấp	 thiết	 phải	 thay	 đổi	 trên	một
phạm	vi	rộng	lớn	có	tính	cách	toàn	cầu.
Sự	giác	ngộ,	như	tôi	đã	nói,	là	có	thực,	và	bất	cứ	ai	trong	mỗi	chúng	ta	cũng
có	thể,	nếu	được	huấn	luyện	đúng	cách,	và	gặp	đúng	“thời	tiết	nhân	duyên”,
sẽ	trực	nhận	được	tự	tính	tâm	và	nhờ	thế	biết	được	trong	ta	có	cái	bất	tử	và
vĩnh	viễn	thuần	tịnh.	Đấy	là	sự	hứa	hẹn	trong	mọi	truyền	thống	huyền	học
của	nhân	loại,	và	nhiều	ngàn	người	đã	và	đang	thực	chứng	điều	đó.
Điều	kỳ	diệu	của	sự	hứa	hẹn	này	là,	nó	không	phải	là	một	cái	gì	thần	kỳ,	xa
lạ	gì	cả,	nó	không	phải	chỉ	dành	cho	một	số	ít	người	xuất	sắc	được	chọn	lọc,
mà	dành	cho	 toàn	 thể	 loài	người;	và	khi	 trực	nhận	được	bản	 tâm,	 thì	 thấy
như	 lời	 các	 thiền	 sư	bảo,	 nó	bình	 thường	một	 cách	kỳ	 lạ.	Chân	 lý	 về	 tâm
không	phải	là	một	cái	gì	rắc	rối	bí	truyền,	nó	kỳ	thực	là	lương	tri	sâu	xa.	Khi
ta	trực	ngộ	bản	tâm,	thì	những	tầng	lớp	mê	lầm	rơi	rụng.	Thực	sự	không	phải
là	bạn	“thành”	Phật,	mà	bạn	chỉ	có	chấm	dứt	mê	hoặc,	hết	bị	ảo	tưởng	lừa
dối.	Và	 thành	Phật	không	có	nghĩa	 là	 thành	một	siêu	nhân	có	nhiều	quyền
năng	tâm	linh,	mà	thành	một	con	người	đúng	nghĩa.
Một	trong	những	truyền	thống	lớn	của	Phật	giáo	Tây	Tạng	gọi	bản	chất	của
tâm	 là	 “trí	 tuệ	 của	bình	 thường”.	 Tôi	 phải	 nhắc	 lại	 lời	 này	 nhiều	 lần	mới
được:	Tự	tính	chân	thực	của	chính	ta,	với	bản	tính	của	mọi	sự	vật	không	phải
là	một	cái	gì	lạ	lùng.	Điều	mỉa	mai	là,	chính	cái	thế	giới	mà	ta	gọi	là	thường
nhật	ấy	mới	thực	lạ	lùng,	một	màn	ảo	hóa	li	kỳ	tinh	vi	của	cái	thấy	mê	lầm
trong	sinh	tử.	Chính	cái	thấy	“lạ	lùng”	ấy	đã	làm	ta	mù	mắt	đối	với	bản	tính
tự	nhiên,	“bình	thường”	của	tâm.	Hãy	thử	tưởng	tượng	những	vị	Phật	đang
nhìn	 xuống	 chúng	 ta:	 các	 ngài	 sẽ	 kinh	 ngạc	 đau	 buồn	xiết	 bao	 để	 thấy	 sự
khôn	lanh	chết	người,	và	tính	phức	tạp	trong	cái	vô	minh	của	chúng	ta.
Đôi	 khi,	 chính	 vì	 ta	 vẫn	 thường	 rắc	 rối	một	 cách	 không	 cần	 thiết,	mà	 khi
được	một	bậc	thầy	khai	thị	bản	tâm,	ta	không	thể	tin	được	rằng	nó	quá	đơn
giản	như	 thế.	Cái	 tâm	thường	ngày	của	 ta	bảo	 ta	 rằng	không	 thể	 thế	được,
phải	có	cái	gì	khác	hơn	thế	chứ.	Chắc	phải	“huy	hoàng”	hơn,	phải	có	nhiều
hào	quang	xẹt	xung	quanh	ta,	có	chư	thiên	với	đầu	tóc	vàng	óng	bay	lả	tả	từ
trên	trời	sà	xuống	gặp	ta	mà	loan	tin	“Thế	là	bạn	đã	được	khai	thị	bản	tâm
rồi	đấy”.	Hoàn	toàn	không	có	cái	màn	ấy	đâu.



Vì	trong	nền	văn	hóa	chúng,	ta,	chúng	ta	đã	quen	đánh	giá	tri	thức	quá	cao,
nên	ta	cứ	tưởng	rằng	muốn	giác	ngộ	thì	cần	phải	có	một	trí	thông	minh	phi
thường.	Tây	Tạng	có	một	ngạn	ngữ	rằng:	“Nếu	bạn	quá	thông	minh,	bạn	có
thể	hụt	mất	hoàn	toàn	cái	cốt	tủy.”
Patrul	Rinpoche	nói:
-	Cái	tâm	duy	lý	có	vẻ	hay	đấy,	nhưng	chính	nó	là	hạt	giống	của	mê	lầm.
Con	người	có	thể	bị	ám	ảnh	bởi	chính	những	lý	thuyết	của	mình	và	hụt	mất
cái	cốt	tủy	trong	mọi	sự.	Ở	Tây	Tạng	chúng	tôi	thường	nói:	“Lý	thuyết	giống
như	những	miếng	vá	trên	chiếc	áo,	có	ngày	cũng	phải	cũ	mòn.”
Tôi	xin	kể	cho	bạn	nghe	một	mẫu	chuyện	lý	thú:
-	Một	 bậc	 thầy	 vĩ	 đại	 vào	 thế	 kỷ	 trước	 có	một	 đệ	 tử	 rất	 ngu	đần.	Ông	đã
giảng	dạy	nhiều	 lần,	 cố	khai	 thị	 cho	y	 trực	ngộ	bản	 tâm,	mà	y	vẫn	không
ngộ.	Cuối	cùng,	bậc	thầy	nổi	giận	bảo,	“Này,	ngươi	hãy	mang	bao	lúa	mạch
này	lên	trên	đỉnh	núi	xa	kia,	nhưng	không	được	dừng	lại	nghỉ.	Phải	đi	một
mạch	cho	tới	đỉnh	núi”.	Người	đệ	tử	tuy	ngu	đần	song	có	lòng	sùng	kính	và
hoàn	 tòan	 tin	 tưởng	 nơi	 thầy,	 nên	 đã	 làm	 y	 như	 lời	 thầy	 dạy.	Bao	 lúa	 rất
nặng,	nhưng	y	vẫn	mang	lên	giốc	núi	không	dám	dừng	lại	nghỉ.	Y	cứ	đi	mãi
đi	mãi,	và	cái	bao	mỗi	lúc	một	năng	thêm.	Y	phải	mất	một	thời	gian	dài,	và
cuối	cùng,	khi	lên	tới	đỉnh	núi,	y	thả	cái	bao	ngồi	phịch	xuống	đất,	kiệt	sức
vì	mệt	nhọc	nhưng	bắt	đầu	thư	giãn,	nhẹ	nhàng.	Y	cảm	thấy	gió	núi	mát	lạnh
trên	mặt.	Tất	cả	sự	trơ	lì	đối	với	giác	ngộ	nơi	y	bỗng	tan	biến,	cùng	với	cái
tâm	thường	ngày	của	y.	Mọi	sự	dường	như	ngừng	phắt	 lại.	Ngay	lúc	ấy,	y
thình	lình	trực	ngộ	bản	tâm.	Y	nghĩ,	“Ồ,	thì	ra	đây	là	cái	mà	thầy	đã	chỉ	cho
ta	bấy	lâu	nay”.	Y	chạy	xuống	núi	 trở	về,	và	 trái	với	mọi	quy	ước	 thường
ngày	y	đâm	sầm	vào	phòng	thầy.	“Con	nghĩ	rằng	con	đã	được	nó...	Con	thực
sự	đã	được	nó!”	Vị	thầy	mỉm	cười	đầy	cảm	thông	nhìn	y	mà	nói:	“Thế	là	con
đã	có	một	chuyến	leo	núi	thú	vị	đấy	chứ?”
Ngay	cả	bạn,	bất	kể	bạn	là	ai,	cũng	có	thể	có	cái	kinh	nghiệm	mà	người	môn
đệ	kia	đã	gặp	trên	đỉnh	núi,	và	chính	cái	kinh	nghiệm	ấy	sẽ	đem	lại	cho	bạn
đức	tính	vô	úy	để	điều	đình	với	sống	chết.	Nhưng	gì	là	cách	tốt	nhất,	nhanh
nhất,	và	hiệu	nghiệm	nhất	để	khởi	hành	đi	tìm	nó?	Bước	đầu	tiên	là	thực	tập
thiền	định.	Chính	thiền	định	dần	dần	thanh	lọc	cái	tâm	thường	ngày,	lột	mặt
nạ	nó,	làm	cho	kiệt	quệ	những	ảo	tưởng	và	tập	quán	của	nó,	để	chúng	ta	có
thể,	vào	đúng	thời	tiết,	trực	nhận	ra	ta	là	ai.

	



5.	ĐƯA	TÂM	VỀ	NHÀ

Trên	hai	 ngàn	năm	 trăm	năm	về	 trước,	một	người	đã	đi	 tìm	chân	 lý	 trong
nhiều	đời	kiếp,	đi	đến	một	chỗ	thanh	vắng	miền	Bắc	Ấn	và	ngồi	dưới	một
bóng	cây.	Người	ấy	tiếp	tục	ngồi	dưới	cây	với	một	tâm	cả	quyết	vô	biên,	và
thề	 sẽ	 không	 đứng	 dậy	 nếu	 không	 tìm	 ra	 chân	 lý.	 Tương	 truyền	 vào	 lúc
hoàng	hôn,	người	ấy	đã	chiến	 thắng	 tất	cả	những	năng	 lực	hắc	ám	của	mê
vọng;	và	bình	minh	hôm	sau,	khi	ngôi	sao	Mai	xuất	hiện	trên	nền	trời,	người
ấy	đã	được	đền	bù	cho	lòng	kiên	nhẫn	trường	kỳ,	cho	kỉ	luật	và	sự	tập	trung
toàn	hảo	của	mình	bằng	sự	chứng	đắc	tuệ	giác,	cái	mục	đích	tối	thượng	của
đời	người.	Vào	giờ	phút	 thiêng	 liêng	ấy,	 trái	đất	cũng	phải	 rùng	mình	như
thể	“say	sưa	trong	niềm	phúc	lạc”,	và	kinh	điển	đã	ghi	rằng	“Không	ai	trong
giờ	phút	ấy,	ở	bất	cứ	đâu,	nổi	giận,	hay	ốm	đau,	buồn	khổ,	không	ai	làm	ác,
không	ai	kiêu	căng	ngã	mạn;	thế	giới	trở	nên	hoàn	toàn	thanh	tịnh,	dường
như	thể	vừa	đạt	tới	sự	toàn	thiện.”	Con	người	ấy	được	biết	dưới	danh	hiệu	là
Đức	Phật.	Thầy	Nhất	Hạnh	đã	mô	tả	sự	giác	ngộ	của	Phật	bằng	những	 lời
đẹp	đẽ	như	sau:
-	Gautama	cảm	thấy	như	thể	là	cái	ngục	tù	giam	giữ	mình	cả	ngàn	đời,	vừa
mới	mở	tung.	Vô	minh	chính	là	người	giữ	ngục.	Vì	vô	minh,	tâm	người	đã	bị
che	mờ,	hệt	như	trăng	sao	bị	mây	che	trong	bầu	trời	giông	bão.	Bị	vây	bủa
bởi	nhiều	làn	sóng	vọng	tưởng	bất	tận,	tâm	ta	đã	cắt	xén	thực	tại	một	cách
sai	lầm	thành	ra	chủ	thể	và	đối	tượng,	ta	và	người,	hữu	và	phi	hữu,	sinh	và
tử,	và	do	phân	biệt	khởi	lên	tà	kiến	–	đó	là	những	ngục	tù	của	thọ,	ái,	thủ	và
hữu.	Nỗi	khổ	sinh	già	bệnh	chết	chỉ	 làm	cho	 tường	vách	nhà	 tù	dày	 thêm.
Điều	duy	nhất	phải	làm	là	tóm	lấy	kẻ	giữ	ngục	mà	nhìn	vào	mặt	thật	của	y.
Kẻ	giữ	ngục	chính	là	vô	minh...	Khi	kẻ	giữ	ngục	đã	bỏ	đi,	thì	nhà	tù	sẽ	tan
biến	và	không	bao	giờ	được	xây	trở	lại.
Những	gì	Phật	thấy	là,	sự	không	biết	bản	tâm	chính	là	nguồn	gốc	của	tất	cả
đau	khổ	trong	sinh	tử,	và	nguồn	gốc	của	vô	minh	chính	là	khuynh	hướng	xao
lãng	của	tâm	ta,	cái	khuynh	hướng	đã	thành	thói	quen	khó	gỡ.	Chấm	dứt	cái
tâm	lơ	đễnh	ấy	chính	là	chấm	dứt	sinh	tử;	và	chìa	khóa	đưa	đến	sự	chấm	dứt
là	đưa	tâm	về	nhà,	 trở	về	bản	tính	chân	thực	của	nó,	nhờ	sự	thực	tập	thiền
định.
Đức	Phật	ngồi	trên	đất	với	cung	cách	khiêm	hạ	bình	an,	 trên	cao	và	quanh
ngài	là	trời	đất	bao	la,	như	thể	chỉ	cho	ta	rằng	trong	khi	thiền	định,	bạn	nên
ngồi	với	một	tâm	thái	rộng	mở	khoáng	đạt	như	bầu	trời,	mà	đồng	thời	vẫn
hiện	diện,	có	nền	tảng	vững	vàng	trên	mặt	đất.	Bầu	trời	là	bản	tính	tuyệt	đối
của	chúng	ta,	vốn	không	có	rào	ngăn,	không	biên	giới,	còn	mặt	đất	là	thực	tại
của	chúng	ta,	hoàn	cảnh	tương	đối	và	thường	nhật	của	ta.	Dáng	ngồi	khi	ta



thiền	định	có	nghĩa	rằng	ta	đang	nối	cái	tuyệt	đối	với	tương	đối,	trời	và	đất,
như	đôi	cánh	của	một	con	chim,	thể	nhập	cái	bản	tâm	bất	tử	như	bầu	trời,	với
cái	bản	chất	phù	du	khả	loại	của	ta	như	đất.
Năng	khiếu	tập	thiền	định	là	năng	khiếu	vĩ	đại	nhất	mà	bạn	có	thể	tự	đem	lại
cho	mình	trên	cuộc	đời	này.	Vì	chỉ	nhờ	thiền	định	bạn	mới	có	thể	khởi	hành
cuộc	hành	trình	đi	tìm	bản	chất	chân	thực	của	bạn,	và	nhờ	vây	tìm	thấy	niềm
tin	vững	chải	mà	bạn	cần,	để	sống	tốt	đẹp	và	chết	tốt	đẹp.	Thiền	định	chính
là	con	đường	đưa	đến	tuệ	giác.

LUYỆN	TÂM

Có	rất	nhiều	cách	trình	bày	về	thiền	định,	và	có	lẽ	tôi	đã	giảng	dạy	cả	ngàn
lần	về	thiền,	nhưng	mỗi	lần	một	khác,	và	mỗi	lần	nó	đều	trực	tiếp	và	mới	mẻ.
May	thay	ta	sống	trong	một	thời	đại	mà	tất	cả	mọi	người	trên	thế	giới	đều
quen	thuộc	với	thiền	định.	Càng	ngày	thiền	càng	được	chấp	nhận	như	một	lối
tập	luyện,	bỏ	qua	và	vượt	trên	tất	cả	những	hàng	rào	văn	hóa	và	tín	ngưỡng,
giúp	hành	giả	thiết	lập	một	tiếp	xúc	thẳng	với	sự	thật	của	bản	thể	họ.	Đấy	là
một	luyện	tập	vượt	ngoài	giáo	điều	của	các	tôn	giáo,	và	là	tinh	túy	của	tôn
giáo.
Thông	thường	chúng	ta	lãng	phí	đời	mình,	lạc	ra	ngoài	cái	ngã	chân	thực	của
ta,	trong	những	hoạt	động	bất	tận.	Thiền	trái	lại,	là	phương	pháp	đưa	ta	trở
về	chính	mình,	ở	đấy	ta	có	thể	thực	sự	chứng	nghiệm	và	thưởng	thức	cái	bản
thể	toàn	vẹn	của	ta,	vượt	ngoài	mọi	mẫu	mực	thói	quen.	Những	cuộc	đời	của
chúng	ta	được	sống	trong	đấu	tranh	căng	thẳng	và	lo	âu,	trong	sự	quay	cuồng
của	tốc	độ	và	bạo	động,	trong	cạnh	tranh,	bám	víu,	chiếm	hữu,	thành	công,	ta
mãi	mãi	chất	đầy	những	hoạt	động	và	bận	rộn	thuộc	ngoại	vi.	Thiền	chính	là
cái	ngược	 lại.	Thiền	định	 là	 làm	một	cuộc	 tuyệt	giao	với	 cái	 cách	 ta	hành
động	 “bình	 thường,”	 vì	 đấy	 là	 trạng	 thái	 không	 lo	 lắng	 không	 bận	 tâm,
không	có	cạnh	 tranh,	không	có	ham	muốn	sở	hữu	hay	níu	kéo	một	 thứ	gì,
không	 có	 sự	 phấn	đấu	quyết	 liệt	 đầy	 âu	 lo,	 và	 không	 có	 sự	 khao	khát	 đạt
thành:	Một	 trạng	 thái	không	có	 tham	vọng	không	có	 lấy	hay	bỏ,	không	hy
vọng	cũng	không	sợ	hãi,	một	 trạng	 thái	 trong	đó	 ta	dần	khởi	 sự	buông	bỏ
mọi	cảm	xúc	và	khái	niệm	đã	giam	hãm	ta	để	tung	cánh	vào	bầu	không	gian
của	tính	tự	nhiên	đơn	giản.
Những	bậc	thầy	về	thiền	định	trong	Phật	giáo	biết	rõ	tính	dẻo	dai,	dễ	sử	dụng
của	 tâm	 là	như	 thế	nào.	Nếu	 ta	 luyện	được	nó,	 thì	không	có	gì	 là	bất	khả.
Quả	thực	ta	đã	được	huấn	luyện	một	cách	thuần	thục	bởi	sinh	tử	và	cho	sinh
tử,	 được	 luyện	để	 nổi	 ghen	 tuông,	 được	 luyện	 để	 bám	víu	 chấp	 thủ,	 được
luyện	để	lo	âu,	phiền	muộn,	thất	vọng,	thèm	khát;	được	luyện	để	phản	ứng
một	cách	tức	giận	đối	với	bất	cứ	gì	khiêu	khích	chúng	ta.	Thực	vậy,	chúng	ta



được	luyện	thuần	thục	tới	mức	độ	mà	những	cảm	xúc	tiêu	cực	ấy	khởi	 lên
một	cách	tự	nhiên,	chúng	ta	không	cần	cố	gắng	làm	cho	chúng	phát	sinh	ra.
Bởi	 thế,	mọi	sự	đều	 là	vấn	đề	huấn	 luyện,	và	năng	 lực	của	 thói	quen.	Nếu
tâm	chuyên	chú	vào	sự	nghiệp	vô	minh	thì	ta	sẽ	thấy	nó	trở	thành	một	chúa
tể	của	vô	minh,	chuyên	viên	nghiện	ngập,	tinh	vi	và	mềm	dẻo	trong	thói	nô
lệ	của	nó.	Nếu	tâm	chuyên	chú	vào	thiền	định,	vào	sự	nghiệp	tự	giải	thoát	ra
khỏi	ảo	tưởng,	thì	ta	sẽ	thấy	với	thời	gian,	kiên	nhẫn,	kỷ	luật,	và	luyện	đúng
–	tâm	ra	khởi	sự	mở	gút	và	biết	được	niềm	phúc	lạc	và	trong	sáng	nguyên	ủy
của	nó.
“Luyện”	tâm	tuyệt	nhiên	không	có	nghĩa	là	gượng	ép	ức	chế	nó,	hay	tẩy	não
cái	tâm.	Luyện	tâm	là	trước	hết	thấy	được	một	cách	trực	tiếp	và	cụ	thể,	tâm
thực	sự	vận	hành	như	thế	nào,	một	hiểu	biết	mà	ta	có	thể	rút	từ	những	giáo	lý
tâm	 linh	và	qua	kinh	nghiệm	của	mình	 trong	sự	 thực	hành	 thiền	định.	Rồi
bạn	có	thể	dùng	sự	hiểu	biết	ấy	để	thuần	hóa	cái	tâm	và	làm	việc	với	nó	một
cách	khéo	 léo,	 làm	cho	nó	càng	ngày	nhu	nhuyến,	để	bạn	có	 thể	 trở	 thành
chủ	nhân	của	chính	tâm	mình	và	sử	dụng	nó	cho	cứu	cánh	viên	mãn	và	lợi
lạc	nhất.
Bậc	thầy	Shantideva	vào	thế	kỷ	thứ	tám	có	nói:
-	Nếu	buộc	chặt	con	voi	tâm	bằng	sợi	dây	chánh	niệm
Thì	mọi	sợ	hãi	tan	biến,	hạnh	phúc	toàn	vẹn	đến	với	ta
Tất	cả	kẻ	thù:	cọp,	sư	tử,,	voi,	gấu,	rắn	những	cảm	xúc;
Tất	cả	ngục	tốt	ở	địa	ngục;	ngạ	quỷ,	những	sự	khủng	khiếp
Tất	cả	thứ	ấy	đều	bị	trói	nhờ	bạn	đã	làm	chủ	được	tâm.
Hàng	phục	một	tâm	ấy,	thì	mọi	sự	đều	được	hàng	phục.
Vì	do	tâm	mà	có	ra	mọi	sợ	hãi	và	vô	lượng	khổ	đau.
Cũng	như	một	văn	sĩ	sau	nhiều	năm	dày	công	học	hỏi	mới	có	được	cách	diễn
đạt	 tự	 nhiên,	 hoặc	 như	một	 vũ	 công	 chỉ	 thành	đạt	 nhờ	nỗ	 lực	 lớn	 và	 kiên
nhẫn,	cũng	thế	khi	bạn	bắt	đầu	hiểu	được	thiền	định	sẽ	đưa	bạn	tới	đâu,	thì
bạn	sẽ	xem	nó	như	sự	nghiệp	lớn	nhất	của	đời	mình,	và	nó	đòi	hỏi	ở	bạn	một
sự	kiên	trì	sâu	xa,	lòng	hăng	hái,	trí	thông	minh,	và	kỷ	luật.

TRỌNG	TÂM	CỦA	THIỀN	ĐỊNH

Mục	đích	 thiền	định	 là	để	 làm	 thức	dậy	 trong	 ta	cái	 tự	 tính	của	 tâm	giống
như	bầu	trời	ấy,	và	để	cho	ta	thấy	bản	lai	diện	mục	của	ta,	tính	giác	không
thay	đổi	nơi	ta,	cái	nằm	đằng	sau	toàn	thể	sự	sống	và	chết.
Trong	cái	yên	lặng	và	im	lặng	của	thiền,	ta	thoáng	thấy	và	quay	về	với	sự	tự
tính	sâu	xa	ấy,	cái	mà	từ	quá	lâu	ta	đã	không	thấy	được	giữa	những	bận	rộn
và	xao	lãng	của	tâm.	Có	phải	lạ	lùng,	là	tâm	ta	không	thể	ở	yên	lâu	hơn	chốc
lát	mà	không	theo	đuổi	bám	víu	một	lối	xao	lãng	nào	đó;	nó	bất	an,	rộn	ràng



tới	nỗi	 lắm	lúc	tôi	nghĩ	rằng,	sống	trong	một	đô	thị	 tân	tiến,	 là	 ta	đã	giống
như	những	linh	hồn	bị	dày	vò	trong	trạng	thái	trung	gian	sau	khi	chết,	lúc	mà
tâm	(theo	Tử	thư)	được	mô	tả	là	vô	cùng	xao	xuyến.	Theo	tài	liệu	đáng	tin,
thì	hết	mười	ba	phần	trăm	người	ở	Mỹ	mắc	phải	chứng	rối	 loạn	thần	kinh.
Điều	ấy	nói	gì	về	cách	sống	của	chúng	ta?
Chúng	 ta	bị	phân	đoạn	 thành	quá	nhiều	phương	diện	khác	nhau.	Chúng	 ta
không	biết	mình	 thực	sự	 là	ai,	hay	 ta	nên	đồng	hóa	mình	với	phương	diện
nào,	nên	tin	tưởng	cái	gì.	Quá	nhiều	tiếng	nói	mâu	thuẫn,	nhiều	mệnh	lệnh
và	cảm	thức	khác	nhau	giành	giựt	quyền	kiểm	soát	đời	sống	nội	tâm	ta,	đến
nỗi	ta	tự	thấy	mình	rã	rời	ra	từng	mảnh	ở	khắp	mọi	nơi,	mọi	hướng,	không
còn	ai	ở	nhà.
Thiền	định,	như	vậy,	chính	là	đem	tâm	trở	về	nhà.
Trong	giáo	lý	Phật,	chúng	ta	nói	có	ba	việc	làm	nên	sự	khác	nhau	sự	tu	thiền
của	bạn,	hoặc	để	đem	lại	thoải	mái	bình	an	tạm	thời,	hoặc	để	đưa	đến	tự	giác
giác	tha.	Ba	việc	đó	gọi	là	“tốt	ở	chặng	đầu,	chặng	giữa	và	chặng	cuối.”
•	Tốt	ở	chặng	đầu	bắt	nguồn	từ	cái	ý	thức	rằng	chúng	ta	và	mọi	hữu	tình	tự
căn	để,	đều	có	Phật	tính,	tinh	chất	sâu	xa	nhất	của	ta,	và	trực	ngộ	được	nó	thì
thoát	 khỏi	 vô	minh	 và	 chấm	dứt	 vĩnh	 viễn	mọi	 đau	 khổ.	Bởi	 vậy	mỗi	 lần
khởi	sự	tập	thiền	định,	chúng	ta	được	điều	động	bởi	cái	ý	thức	ấy,	và	phát
tâm	cống	hiến	sự	tập	thiền	của	mình	và	cả	cuộc	đời	mình	cho	việc	giác	ngộ
tất	cả	chúng	sinh,	trong	tinh	thần	lời	nguyện	sau	đây,	mà	chư	Phật	trong	quá
khứ	đã	từng	phát	ra:
Nhờ	năng	lực	và	chân	lý	của	tập	luyện	này,
Mong	tất	cả	hữu	tình	được	hạnh	phúc,	và	nhân	của	hạnh	phúc;
Mong	tất	cả	đều	thoát	khổ	đau,	và	nhân	của	khổ	đau;
Mong	tất	cả	không	rời	hạnh	phúc	tối	thượng,	không	sầu;	Mong	tất	cả	sống
hỉ	xả	không	thương	ghét	Và	sống	tin	ở	bình	đẳng	của	mọi	loài.
•	Tốt	ở	chặng	giữa	là	tâm	thái	khi	ta	đi	vào	trọng	tâm	của	luyện	tập,	mong
thực	chứng	bản	tâm,	từ	đấy	khởi	lên	sự	không	chấp	thủ,	thoát	khỏi	mọi	khái
niệm	phân	biệt,	và	một	tỉnh	thức	để	thấy	mọi	sự	tự	nó	trống	rỗng	không	thực
chất,	như	huyễn,	như	mộng.
•	Tốt	ở	chặng	cuối	là	cách	ta	kết	thúc	thời	thiền	tập	bằng	sự	hồi	hướng	tất	cả
công	đức,	với	lời	cầu	nguyện	thành	thiết	như	sau:
-	Mong	rằng,	bất	cứ	công	đức	gì	có	được	do	thời	thiền	tập	này,	đều	hướng	về
sự	giác	ngộ	tất	cả	hữu	tình;	mong	rằng	nó	trở	thành	một	giọt	nước	trong	biển
công	hạnh	của	chư	Phật	đang	 làm	việc	không	biết	mệt	để	giải	 thoát	 tất	 cả
chúng	sinh.
Công	đức	là	công	năng	tích	cực	và	lợi	lạc,	niềm	bình	an	hạnh	phúc	mà	sự	tu
tập	thiền	định	của	bạn	tỏa	chiếu	ra.	Bạn	cống	hiến	công	đức	ấy	cho	sự	an	lạc
lâu	dài	của	hữu	tình,	cho	sự	giác	ngộ	của	chúng.	Gần	hơn,	thì	bạn	hồi	hướng
cầu	nguyện	cho	hòa	bình	thế	giới,	cho	mọi	người	thoát	khỏi	thiếu	thốn	bệnh



tật,	được	sức	khỏe	và	hạnh	phúc	lâu	bền.	Rồi,	khi	nhận	thức	bản	chất	mộng
huyễn	 của	 thực	 tại,	 bạn	 tư	 duy	 rằng,	 trong	 ý	 nghĩa	 sâu	 kín	 nhất,	 thì	 bạn,
người	hồi	hướng,	những	chúng	sinh	mà	bạn	cống	hiến	công	đức,	và	chính	cái
hành	vi	hồi	hướng,	cả	ba	thứ	đều	trống	rỗng,	huyễn	hóa.	Điều	này	được	nói
trong	giáo	 lý	 là	 để	 “niêm	phong”	 thời	 thiền	định,	 bảo	đảm	 sao	 cho	không
một	giọt	nào	của	công	năng	thuần	tịnh	của	nó	bị	rò	rỉ,	và	để	chắc	chắn	không
một	chút	công	đức	nào	của	sự	thực	hành	là	bị	lãng	phí.
Những	nguyên	tắc	thiêng	liêng	này	–	cách	khởi	tâm	thiện	xảo,	thái	độ	không
chấp	thủ,	và	sự	hồi	hướng	sau	cùng	để	niêm	phong,	là	những	gì	làm	cho	việc
thiền	tập	của	bạn	thực	sự	có	năng	lực,	đem	lại	giác	ngộ.	Ba	nguyên	lý	này
đượcLongchenpa	bậc	thầy	Tây	Tạng	mô	tả	là	“trái	tim,	con	mắt	và	sức	sống
của	sự	thực	hành	chân	chính.”	Như	Nyoshul	Khenpo	nói:
-	Muốn	đạt	toàn	giác,	nhiều	hơn	thế	thì	dư,	mà	ít	hơn	thì	thiếu.

LUYỆN	TẬP	CHÁNH	NIỆM

Thiền	định	là	đưa	tâm	về	nhà,	và	việc	này	trước	hết	được	hoàn	tất	nhờ	luyện
tập	chánh	niệm.
Một	 lần	có	một	 thiếu	phụ	đến	hỏi	Bụt	 làm	cách	 thế	nào	để	 thiền.	Bụt	bảo
nàng	hãy	ý	thức	từng	động	tác	của	đôi	tay	khi	nàng	kéo	nước	giếng,	vì	ngài
biết	như	vậy	nàng	sẽ	tự	thấy	mình	ở	trong	tâm	trạng	an	bình,	khoáng	đạt	và
bén	nhạy,	mà	chính	là	thiền	định.
Sự	thực	tập	chánh	niệm,	đưa	cái	tâm	phân	tán	trở	về	nhà	và	do	đó	tập	trung	ý
thức	vào	những	khía	cạnh	khác	nhau	của	con	người	chúng	ta	-	được	gọi	là
“Tịnh	trú”	hay	“An	trú,”	thành	tựu	được	ba	việc.	Trước	hết,	mọi	mảnh	vụn
của	con	người	ta	-	thường	mâu	thuẫn	chống	chọi	nhau	–	bây	giờ	ổn	định,	tan
hòa	và	trở	thành	bạn.	Trong	sự	ổn	định	ấy	ta	bắt	đầu	hiểu	mình	hơn,	và	đôi
khi	còn	thoáng	thấy	được	tia	sáng	tự	tính	bản	nhiên	của	ta.	Thứ	hai	là,	luyện
tập	thiền	định	làm	tiêu	tan	tính	tiêu	cực,	bạo	hành	nơi	ta,	những	cảm	xúc	hỗn
độn	 đã	 chứa	 nhóm	 nhiều	 đời.	 Thay	 vì	 đàn	 áp	 chúng	 hay	 bị	 lôi	 cuốn	 theo
chúng,	ở	đây	điều	quan	trọng	là	ngắm	nhìn	chúng	và	bất	cứ	gì	khởi	lên	trong
tâm,	với	sự	chấp	nhận	và	bao	dung,	càng	cởi	mở	càng	tốt.	Những	bậc	thầy
Tây	Tạng	thường	bảo	rằng	tính	độ	lượng	sáng	suốt	ấy	giống	như	không	gian
vô	biên,	thân	thiết	và	dễ	chịu,	làm	bạn	cảm	thấy	như	thể	được	bao	phủ,	được
che	chở	trong	một	cái	mền	bằng	ánh	sáng.
Dần	dần,	khi	bạn	vẫn	ở	trong	trạng	thái	cởi	mở,	 tỉnh	giác	ấy,	và	dùng	một
trong	những	phương	pháp	sẽ	nói	sau,	để	làm	cho	tâm	càng	lúc	càng	tập	trung
hơn,	tính	tiêu	cực	nơi	bạn	càng	ngày	càng	tan	loãng	ra;	bạn	khởi	sự	cảm	thấy
thoải	mái	 trong	 toàn	 diện	 bản	 thể	 bạn,	 hay	 như	 ngưòi	 Pháp	 nói,	 être	 bien
dans	sa	peau.	Từ	đấy	phát	sinh	sự	buông	xả	và	một	niềm	an	lạc	sâu	xa.	Theo



tôi	thì	sự	tập	luyện	này	là	cách	tốt	nhất	để	chữa	trị	thân	bệnh	và	tâm	bệnh	nơi
bạn.
Thứ	ba,	sự	tập	luyên	này	vén	màn,	làm	hiển	lộ	Thiện	tâm	căn	bản	của	bạn,	vì
nó	làm	tan	biến	thói	hung	ác	hay	tác	hại	ở	trong	bạn.	Chỉ	khi	trừ	khử	được
thói	ấy	 ta	mới	 thực	sự	hữu	 ích	cho	người	khác.	Vậy	 thì	nhờ	 tập	 luyện,	 trừ
khử	dần	thói	ác	tác	hại	khỏi	tâm	ta,	mà	ta	có	thể	để	cho	Thiện	tâm	chân	thực
của	ta	–	lòng	tử	tế,	từ	bi	tự	nhiên	nơi	ta	-	chiếu	sáng,	và	trở	thành	bầu	khí	hậu
cho	bản	thể	đích	thực	của	ta	phát	triển.
Bây	giờ	bạn	thấy	tại	sao	tôi	gọi	thiền	định	là	sự	thực	hành	chân	thực	để	đi
đến	hòa	bình,	đi	đến	sự	không	gây	hấn,	đi	đến	sự	bất	bạo	động.	Ðấy	là	sự
giải	trừ	vũ	khí	chân	thực	và	quan	trọng	nhất.

SỰ	BÌNH	AN	TỰ	NHIÊN

Mỗi	khi	giảng	dạy	thiền	định,	tôi	thường	bắt	đầu	bằng	câu	nói:
-	Hãy	đưa	tâm	bạn	về	nhà.	Buông	xả,	và	thư	giãn.
Toàn	thể	sự	thực	hành	thiền	định	có	thể	rút	gọn	vào	ba	điểm	cốt	yếu	đó:Ðưa
tâm	về	nhà,	buông	xả	và	thư	giãn.
Ðưa	tâm	về	nhà	có	nghĩa	là	hướng	dẫn	tâm	đến	trạng	thái	An	trú	nhờ	thực
tập	chánh	niệm.	Trong	ý	nghĩa	sâu	xa	nhất,	thì	đưa	tâm	về	nhà	có	nghĩa	là
xoay	tâm	vào	trong	và	an	trú	trong	bản	tánh	tự	nhiên	của	nó.	Ðiều	này	chính
là	thiền	định	tối	thượng.
Buông	xả	là	giải	phóng	tâm	khỏi	ngục	tù	chấp	thủ,	vì	bạn	đã	nhận	thấy	rằng
mọi	đau	khổ,	sợ	hãi	và	lo	buồn	đều	bắt	nguồn	từ	sự	khát	ái	của	tâm	chấp	thủ.
Ở	bình	diện	sâu	xa	hơn,	 sự	 thực	chứng,	niềm	 tin	phát	 sinh	do	hiểu	 rõ	bản
chất	của	tự	tâm	sẽ	làm	cho	bạn	có	được	tính	bao	dung	sâu	sắc	và	tự	nhiên,
khiến	bạn	dễ	dàng	buông	hết	mọi	chấp	thủ	của	mình,	để	cho	nó	tự	bay	mất,
tan	vào	trong	nguồn	cảm	hứng	của	thiền	định.
Cuối	 cùng,	 thư	giãn	 có	 nghĩa	 là	 khoáng	 đạt,	 giải	 tỏa	 tâm	 khỏi	mọi	 căng
thẳng.	Sâu	hơn	nữa,	là	bạn	thể	nhập	vào	bản	tính	chân	thực	tự	nhiên	của	tâm
bạn	một	cách	thoải	mái,	vào	trạng	thái	Rigpa.	Tạng	ngữ	diễn	tả	tiến	trình	này
là	 “thư	giãn	 trên	Rigpa”.	Giống	 như	 khi	 ta	 đổ	một	 nắm	 cát	 trên	một	mặt
phẳng,	thì	mỗi	hạt	cát	tự	động	an	trú.	Ðấy	là	cách	bạn	thư	giãn	vào	trong	bản
tính	chân	thực	của	bạn,	để	cho	mọi	ý	nghĩa	cảm	xúc	tự	động	rút	lui,	tan	biến
vào	trong	trạng	thái	tâm	tự	nhiên.
Mỗi	khi	thiền	định,	bài	thơ	sau	đây	của	Nyoshul	Khenpo	luôn	luôn	gây	cho
tôi	nguồn	cảm	hứng:
Hãy	an	trú	tịch	nhiên
Cái	tâm	mệt	mỏi	này	bị	nghiệp	làm	xơ	xác
với	tư	duy	cuồng	loạn



như	sóng	vỗ	không	ngừng	trong	biển	lớn	sinh	tử.
Hãy	an	trú	tịch	nhiên.
Cần	nhất	là	ta	hãy	thoải	mái	tự	nhiên	và	khoáng	đạt	như	hư	không.	Hãy	lặng
lẽ	chuồn	ra	khỏi	cái	thòng	lọng	của	bản	ngã	đầy	lo	âu	thường	ngày,	buông
mọi	sự	bám	víu,	và	thả	mình	vào	trong	bản	tính	chân	thực	của	bạn.
Hãy	tưởng	đến	cái	tôi	thường	nhật	của	bạn	như	một	khối	băng	hay	một	thỏi
bơ	để	dưới	ánh	mặt	trời.	Nếu	bạn	đang	cảm	thấy	cứng	cỏi	lạnh	lùng,	thì	hãy
để	cho	sự	cứng	cỏi	ấy	tan	ra	trong	ánh	mặt	trời	thiền	định.	Ðể	cho	niềm	bình
an	làm	việc	trên	bạn,	giúp	bạn	thâu	nhặt	lại	cái	tâm	phân	tán	gom	vào	trong
sự	An	trú,	và	đánh	thức	dậy	sự	tỉnh	giác	và	cái	thấy	sâu	xa	của	Minh	kiến.
Rồi	bạn	sẽ	thấy	tất	cả	thói	tiêu	cực	nơi	mình	bị	tước	khí	giới,	tính	bạo	động
tan	ra,	vọng	tưởng	chầm	chậm	tiêu	tan	như	thể	sương	mù	tan	vào	trong	bầu
trời	khoáng	đạt	vô	nhiễm	của	tính	tự	nhiên	tuyệt	đối	nơi	bạn.
Khi	 ngồi	 lặng	 lẽ,	 thân	 yên,	 lời	 im,	 tâm	 am	 tĩnh,	 bạn	 hãy	 để	 cho	 những	 ý
tưởng,	cảm	xúc	hay	bất	cứ	gì	khởi	lên,	tự	đến	và	đi,	không	bám	víu	vào	cái
gì.
Trạng	 thái	 ấy	 ra	 thế	 nào?	Dudjom	Rinpoche	 thường	 nói,	 hãy	 tưởng	 tượng
một	nông	phu	suốt	ngày	làm	lụng	mệt	nhọc	ngoài	đồng,	bây	giờ	đang	ngồi
thoải	mái	trước	lò	sưởi,	trong	chiếc	ghế	mà	ông	yêu	thích.	Ông	đã	làm	lụng
trọn	ngày	và	biết	mình	đã	làm	những	gì	cần	hoàn	tất,	không	còn	gì	phải	lo,
không	còn	việc	gì	chưa	xong,	ông	có	thể	buông	bỏ	hoàn	toàn	mọi	lo	âu	bận
bịu,	và	bây	giờ	hài	lòng,	ông	chỉ	là,	không	còn	gì	phải	làm	nữa.
Vậy,	khi	 thiền	định,	điều	cần	 thiết	 là	bạn	phải	 tạo	ra	bối	cảnh	nội	 tâm	cho
thích	hợp.	Mọi	nỗ	lực	và	phấn	đấu	xảy	ra	đều	do	bởi	cái	tâm	không	khoáng
đạt	như	hư	không,	bởi	thế	tạo	ra	bối	cảnh	thích	hợp	ấy	là	điều	cốt	yếu	để	cho
thiền	định	thực	sự	xảy	đến.	Khi	điều	kiện	ấy	có	mặt,	thì	thiền	định	phát	sinh
không	cần	nỗ	lực.
Ðôi	khi,	 lúc	 thiền	định,	 tôi	không	dùng	một	phương	pháp	đặc	biệt	nào	cả.
Tôi	chỉ	để	cho	tâm	an	nghỉ,	và	thấy	rằng	tôi	có	thể	đưa	tâm	về	nhà	và	thư
giãn	một	cách	mau	lẹ,	nhất	là	mỗi	khi	được	cảm	hứng.	Tôi	ngồi	yên	lặng	và
an	trú	trong	tự	tính	của	tâm;	tôi	không	cần	tự	hỏi	mình	có	ở	trong	trạng	thái
“đúng”	 hay	 không.	Không	 có	 nỗ	 lực,	 chỉ	 có	 sự	 hiểu	 biết	 dồi	 dào,	 sự	 tỉnh
thức,	và	một	niềm	xác	tín	không	lay	chuyển.	Khi	tôi	ở	trong	trạng	thái	tâm
bản	nhiên	ấy,	thì	cái	tâm	thường	ngày	không	còn	ở	đấy.	Không	cần	xác	định
một	cảm	thức	hiện	hữu	nào:	tôi	chỉ	đang	là,	một	cách	đơn	giản.	Một	niềm	tin
tưởng	căn	để	đang	có	mặt.	Không	có	việc	gì	đặc	biệt	phải	làm.

PHƯƠNG	PHÁP	TRONG	THIỀN

Nếu	tâm	bạn	tự	nó	có	thể	an	trú	một	cách	tự	nhiên	và	nếu	bạn	thấy	mình	có



thể	trú	trong	sự	tỉnh	thức	thuần	tịnh	của	tâm	bạn,	thì	khi	ấy	bạn	không	cần
phương	pháp	nào	để	thiền	định	nữa.	Quả	thế,	đôi	khi	còn	không	nên	cố	sử
dụng	một	phương	pháp,	khi	tâm	bạn	đã	ở	trong	một	trạng	thái	như	vậy.	Tuy
nhiên,	 phần	 đông	 chúng	 ta	 thấy	 khó	mà	 đạt	 tới	 trạng	 thái	 đó	 ngay	 được.
Chúng	ta	không	biết	làm	sao	để	đánh	thức	tâm,	tâm	ta	quá	hoang	vu	và	xao
lãng	đến	độ	ta	cần	một	phương	tiện	thiện	xảo,	một	phương	pháp	tốt,	để	hô
triệu	nó	lên.
Tôi	muốn	nói	“thiện	xảo”	nghĩa	là	hợp	nhất	cái	biết	của	bạn	về	tự	tánh	tâm,
cái	biết	những	tâm	trạng	đang	thay	đổi	nơi	bạn	và	cái	biết	đối	trị	mà	bạn	đã
phát	triển	qua	sự	thực	tập	–	những	vọng	tưởng	trong	từng	giai	đoạn.	Nhờ	hòa
hợp	chúng	lại,	mà	bạn	học	được	nghệ	thuật	áp	dụng	phương	pháp	thích	hợp
cho	bất	cứ	một	tình	huống	hay	vấn	đề	đặc	biệt	nào,	để	chuyến	hóa	bối	cảnh
của	tâm	bạn.
Nhưng	nên	nhớ	rằng	phương	pháp	chỉ	 là	phương	tiện,	không	phải	chính	là
thiền	định.	Nhờ	thực	hành	phương	pháp	một	cách	thiện	xảo	mà	bạn	có	thể
đạt	đến	trạng	thái	thuần	tịnh	của	sự	tỉnh	giác	toàn	vẹn,	mà	chính	là	thiền	đích
thực.
Tạng	ngữ	có	câu:	“Gompa	ma	yin,	kompa	yin”	nghĩa	là,	không	có	thiền	định
mà	chỉ	có	sự	quen	thực	hành	thiền	định.	Thiền	định	không	phải	là	nỗ	lực,	mà
tự	 nhiên	 thấm	nhuần.	Khi	 bạn	 tiếp	 tục	 áp	 dụng	 phương	 pháp,	 thì	 dần	 dần
thiền	định	phát	sinh.	Thiền	định	không	phải	là	một	cái	gì	bạn	có	thể	làm,	nó
xảy	đến	một	cách	tự	nhiên,	chỉ	khi	bạn	đã	thuần	thục	trong	sự	thực	tập.
Tuy	nhiên	muốn	thiền	định	xảy	đến,	thì	cần	tạo	những	điều	kiện	yên	tĩnh	và
tốt	lành.	Muốn	làm	chủ	được	tâm,	ta	cần	phải	làm	cho	hoàn	cảnh	xung	quanh
được	an	tịnh.	Lúc	này	tâm	ta	giống	như	ngọn	đèn	cầy	luôn	luôn	lay	động	bởi
những	ngọn	gió	mạnh	của	ý	tưởng	và	cảm	xúc.	Ngọn	đèn	chỉ	đứng	yên	khi
ta	làm	cho	không	khí	xung	quanh	nó	lắng	xuống.	Ta	chỉ	có	thể	thoáng	thấy
tự	 tính	 tâm	và	an	 trú	 trong	đó,	khi	những	ý	 tưởng	và	cảm	xúc	quay	cuồng
của	ta	đã	lắng	xuống.	Ngược	lại,	khi	ta	đã	an	trú	trong	thiền	định	thì	những
tiếng	ồn	và	rối	loạn	đủ	loại	sẽ	rất	ít	ảnh	hưởng.
Ở	Tây	phương,	người	ta	quen	thói	chú	mục	vào	cái	mà	tôi	gọi	là	“kỹ	thuật
thiền	định”.	Thế	giới	 ngày	nay	 thực	 say	mê	máy	móc	cơ	khí,	 và	 chỉ	 thích
những	công	thức	thực	tiễn.	Nhưng	điều	quan	trọng	hơn	nhiều	ở	trong	thiền
không	phải	là	kỹ	thuật,	mà	là	tinh	thần,	cách	thế	thiện	xảo	và	đầy	sáng	tạo
trong	đó	ta	thực	hành	thiền	định,	gọi	là	thế	ngồi.

THẾ	NGỒI

Những	bậc	thầy	nói:
-	Nếu	bạn	tạo	một	điều	kiện	tốt	lành	trong	thân	và	cảnh,	thì	thiền	và	ngộ	sẽ



tự	động	sinh	khởi.
Nói	về	 thế	ngồi	không	phải	 là	dạy	một	chuyện	bí	 truyền;	 toàn	bộ	của	việc
ngồi	đúng	cách	chỉ	là	để	tạo	một	bối	cảnh	gợi	cảm	hứng	cho	thiền,	cho	sự
thức	dậy	của	Rigpa.	Có	sự	tương	quan	giữa	thế	ngồi	của	thân	với	thái	độ	của
tâm,	và	 thiền	định	phát	 sinh	một	 cách	 tự	nhiên	khi	 có	 thế	ngồi	và	 thái	 độ
thích	hợp.
Nếu	bạn	đang	ngồi	mà	tâm	không	hoàn	toàn	hòa	điệu	với	thân	–	chẳng	hạn
bạn	đang	lo	lắng	bận	rộn	một	việc	gì	–	thì	thân	bạn	sẽ	kinh	quá	nỗi	bực	dọc
vật	lý,	và	những	khó	khăn	dễ	dàng	xảy	ra.	Trong	khi	nếu	tâm	bạn	an	tĩnh,	nó
sẽ	ảnh	hưởng	đến	toàn	thể	thế	ngồi	của	bạn,	bạn	có	thể	ngồi	tự	nhiên	không
cần	cố	gắng.	Bởi	thế	thực	rất	quan	trọng	để	phối	hợp	thế	ngồi	của	thân	với
niềm	tin	phát	sinh	từ	sự	trực	ngộ	bản	tâm	nơi	bạn.
Thế	ngồi	tôi	sắp	giải	thích	có	thể	khác	những	thế	ngồi	mà	bạn	đã	quen.	Nó
rút	từ	giáo	lý	Dzogchen	ngày	xưa,	đó	là	thế	ngồi	mà	các	bậc	thầy	đã	dạy	tôi,
và	tôi	thấy	nó	đầy	hiệu	lực.
Trong	giáo	 lý	Dzogchen	nói	 rằng	Cái	 thấy	 và	 Thế	 ngồi	 của	 bạn	 phải	 như
ngọn	núi.	Cái	thấy	là	đỉnh	cao	của	toàn	thể	tri	kiến	và	tuệ	giác	về	bản	tâm	mà
bạn	đem	vào	thiền	định.	Bởi	vậy	cái	thấy	ấy	gợi	cảm	hứng	cho	thế	ngồi	của
bạn,	diễn	tả	cốt	lõi	của	bản	thể	bạn	trong	lối	bạn	ngồi.
Vậy,	hãy	ngồi	như	thể	bạn	là	một	ngọn	núi,	với	tất	cả	uy	thế	lẫm	liệt	vững
chắc	 không	 ai	 lay	 chuyển	 nổi,	 của	một	 ngọn	 núi.	 Ngọn	 núi	 hoàn	 toàn	 tự
nhiên,	thoải	mái	dù	có	bao	nhiêu	ngọn	gió	mạnh	tạt	qua	nó,	bao	nhiêu	đám
mây	đen	dày	vần	vũ	quanh	nó.	Ngồi	như	một	ngọn	núi,	bạn	để	tâm	bạn	vươn
lên	và	bay	lượn.
Ðiều	quan	trọng	nhất	trong	thế	ngồi	này	là	giữ	lưng	thẳng	như	một	mủi	tên
hay	một	cọc	tiền	vàng.	Nội	khí	hay	prana	sẽ	tuôn	chảy	thông	suốt	qua	các
huyệt	đạo	cơ	thể,	và	tâm	bạn	sẽ	tìm	được	trạng	thái	an	nghỉ	thực	sự	của	nó.
Ðừng	gắng	gượng	cưỡng	ép	cái	gì	cả.	Phần	dưới	của	cột	sống	có	một	đường
cong	tự	nhiên;	nên	thư	dãn	nó	theo	chiều	thẳng	đứng.	Ðầu	bạn	nên	an	nghỉ
thoải	mái	trên	cần	cổ.	Ðôi	vai	và	phần	trên	ngực	mang	tất	cả	sức	mạnh	và	vẻ
đẹp	 của	 thế	 ngồi,	 cần	 giữ	 yên,	 vững,	 nhưng	 không	 được	 có	một	 sự	 căng
thẳng	nào.
Hãy	ngồi	khoanh	chân,	không	cần	phải	theo	thế	hoa	sen	(kiết	già)	như	trong
pháp	Yoya	cao	cấp.	Ðôi	chân	khoanh	lại	biểu	trưng	sự	nhất	thể	giữa	sống	và
chết,	 thiện	và	ác,	phương	 tiện	và	 trí	 tuệ,	nguyên	 lý	âm	dương,	sinh	 tử	niết
bàn,	trạng	thái	bất	nhị.	Bạn	cũng	có	thể	ngồi	trên	ghế	để	thỏng	chân,	nhưng
điều	cần	thiết	là	phải	giữ	lưng	cho	thẳng.
Trong	truyền	thống	thiền	của	tôi,	thì	đôi	mắt	phải	mở:	Ðây	là	điều	tối	quan
trọng.	Nếu	bạn	nhạy	cảm	đối	với	những	quấy	rầy	bên	ngoài,	thì	mới	đầu	bạn
có	thể	nhắm	mắt	lại	một	lúc,	và	lặng	lẽ	xoay	cái	nhìn	vào	trong	(nội	quán).
Khi	đã	định	tĩnh,	và	từ	từ	mở	mắt	ra	bạn	sẽ	thấy	cái	nhìn	của	bạn	đã	trở	nên



an	tịnh	hơn.	Bấy	giờ	bạn	nhìn	xuống	dọc	theo	sóng	mũi,	làm	thành	một	góc
bốn	mươi	lăm	độ	trước	mặt.	Thông	thường	một	cái	mánh	thực	tiễn	là	khi	tâm
tán	loạn,	tốt	nhất	là	hạ	tầm	nhìn	xuống,	và	khi	lừ	đừ	muốn	ngủ	thì	đưa	tầm
nhìn	lên.
Khi	tâm	đã	định	tĩnh,	sự	sáng	suốt	của	tuệ	giác	bắt	đầu	sinh	khởi,	bạn	có	thể
tự	 nhiên	 nhìn	 lên,	mở	 lớn	mắt	 hơn	 và	 nhìn	 vào	 khoảng	 không	 gian	 ngay
trước	mặt.	Ðấy	là	cái	nhìn	mà	giáo	lý	Dzogchen	thường	dạy.
Giáo	lý	Dzogchen	dạy	 rằng	 thiền	định	và	cái	nhìn	của	bạn	phải	giống	như
không	gian	bao	 la	 của	đại	 dương:	Cùng	 khắp,	 khoáng	đạt	 và	vô	giới	 hạn.
Cũng	như	Cái	thấy	và	Thế	ngồi	không	rời	nhau,	 thiền	định	và	 lối	nhìn	 của
bạn	cũng	tan	hòa	thành	một.
Khi	ấy	đừng	chú	ý	vào	một	cái	gì	đặc	biệt,	trái	lại	nhẹ	nhàng	xoay	vào	trong
tâm	bạn,	cứ	để	cái	nhìn	 trải	 rộng,	càng	 lúc	càng	bao	 la,	 thấm	nhuần	khắp.
Bấy	giờ	bạn	sẽ	thấy	“cái	thấy”	của	bạn	cũng	rộng	rãi	hơn,	và	nhờ	thế	trong
tia	mắt	của	bạn	có	niềm	bình	an	hơn,	có	niềm	bi	mẫn,	hỉ	xả	và	trầm	tĩnh	hơn.
Tạng	ngữ	gọi	vị	Phật	của	 lòng	Từ	bi	 là	Chenrezig.	Chen	 là	 con	mắt,	 re	 là
khóe	mắt,	và	zig	là	nhìn;	có	nghĩa	rằng,	với	đối	mắt	bi	mẫn,	ngài	nhìn	thấy
nhu	cầu	của	mọi	chúng	sinh.	Vậy	bạn	hãy	dồn	sự	bi	mẫn	–	phát	sinh	từ	thiền
quán	–	vào	đôi	mắt,	sao	cho	cái	nhìn	của	bạn	chính	là	cái	nhìn	của	tâm	đại
bi,	bao	la	như	đại	dương,	và	soi	thấy	cùng	khắp.
Có	nhiều	lý	do	để	giữ	đôi	mắt	mở.	Khi	mở	mắt,	bạn	ít	buồn	ngủ.	Và	thiền
định	không	phải	là	một	cách	trốn	đời,	hay	để	tâm	thoát	li	vào	một	trạng	thái
xuất	 thần	mê	mẩn.	Trái	 lại,	 đó	 là	 cách	 trực	 tiếp	giúp	 ta	 thực	 sự	biết	mình
trong	tương	giao	với	cuộc	đời	và	mọi	người.
Bởi	 thế,	 trong	 thiền	 định,	 bạn	 để	 con	mắt	mở,	 không	 nhắm	mắt.	 Thay	 vì
đóng	cửa	để	cuộc	đời	ra	ngoài,	bạn	có	thái	độ	phóng	khoáng	và	hòa	bình	với
mọi	sự.	Bạn	để	cho	các	giác	quan	-	thấy	nghe	cảm	giác	–	cứ	mở	ra	tự	nhiên
mà	không	bám	víu	vào	những	cái	biết	của	chúng.	Dudjom	Rinpoche	nói:
-	Mặc	dù	nhiều	hình	sắc	được	thấy,	tự	bản	chất	chúng	là	không	(trống	rỗng);
tuy	thế	trong	không	ta	thấy	sắc.	Mặc	dù	nhiều	âm	thanh	được	nghe,	tự	bản
chất	chúng	là	không;	 tuy	thế	trong	không	ta	nghe	tiếng,	Cũng	vậy,	nhiều	ý
nghĩ	khởi	 lên,	 chúng	vốn	 là	 trống	 rỗng,	 tuy	 thế	 trong	không,	 ta	 thấy	có	 tư
tưởng.
Bất	cứ	gì	bạn	thấy,	nghe,	cứ	để	mặc	chúng,	đừng	bám	víu.	Ðể	cái	nghe	cứ	là
cái	nghe,	để	cái	thấy	cứ	là	cái	thấy,	không	để	cho	sự	bám	víu	của	bạn	đi	vào
trong	đó.
Theo	sự	thực	tập	quang	sắc	đặc	biệt	của	Dzogchen,	mọi	ánh	sáng	của	trí	tuệ
ta	nằm	ở	tim,	liên	lạc	tới	con	mắt	qua	những	huyệt	đạo	thuộc	trí	tuệ.	Con	mắt
là	cửa	ngõ	của	quang	tướng,	bởi	thể	bạn	để	mắt	mở	để	khỏi	bế	tắc	các	huyệt
đạo	trí	tuệ.
Khi	 thiền	 định,	 bạn	 để	 miệng	 hơi	 hé	 mở,	 như	 thể	 sắp	 thốt	 ra	 một	 tiếng



Aaaahsâu	dài	 thư	dãn.	Khi	hé	miệng	và	thở	phần	lớn	qua	ngõ	ấy,	người	ta
bảo,	những	luồng	gió	nghiệp	gây	ra	tư	tưởng	tán	loạn	làm	chướng	ngại	thiền
định,	nhờ	thế	mà	ít	có	dịp	phát	sinh.
Tay	bạn	nghỉ	ngơi	 thoái	mái	bao	bọc	hai	đầu	gối.	Ðây	gọi	 là	 thế	ngồi	 làm
cho	tâm	an	lạc.
Có	một	tia	hy	vọng	lạc	quan	trong	thế	ngồi	này,	do	sự	ngầm	hiểu	chúng	ta
đều	có	Phật	tính.	Bởi	vậy	khi	ngồi	như	thế,	ta	đang	bắt	chước	một	đức	Phật,
xác	nhận	và	khuyến	khích	sự	xuất	hiện	của	Phật	tính	trong	ta.	Quả	thế,	bạn
khởi	sự	tôn	trọng	chính	mình	như	một	vị	Phật	tiềm	tàng.
Đồng	thời,	bạn	vẫn	nhận	ra	hoàn	cảnh	tương	đối	của	mình.	Nhưng	vì	bạn	đã
được	cảm	hứng	từ	niềm	tin	ở	Phật	tính	thực	sự	của	bạn,	ban	có	thể	dễ	chấp
nhận	những	khía	cạnh	tiêu	cực	nơi	mình	hơn,	đối	xử	với	chúng	tử	tế	hơn,	và
có	thái	độ	hài	hước	hơn.	Vậy	khi	thiền	định,	bạn	nên	mời	chính	bạn	hãy	cảm
thấy	tự	tôn	trọng,	hãy	thấy	mình	có	tư	cách,	và	có	sự	khiêm	cung	của	một	vị
Phật.	Bạn	chỉ	cần	gợi	lên	niềm	tin	lạc	quan	đó	là	đủ:	Từ	niềm	vui	và	sự	hiểu
biết	ấy,	tự	nhiên	thiền	định	sẽ	phát	sinh.

BA	PHƯƠNG	PHÁP	THIỀN	QUÁN

Đức	Phật	dạy	tám	muôn	bốn	ngàn	pháp	môn	để	thuần	hóa	và	an	định	những
cảm	xúc	tiêu	cực,	và	trong	Phật	giáo	có	vô	số	phương	pháp	thiền	định.	Tôi
tìm	thấy	có	ba	kỹ	thuật	thiền	đặc	biệt	hiệu	nghiệm	trong	thế	giới	ngày	nay,
mà	ai	cũng	có	thể	sử	dụng	để	được	lợi	lạc.	Đó	là	phương	pháp	“canh	chừng”
hơi	thở,	sử	dụng	một	vật	làm	đối	tượng,	và	nhẩm	đọc	một	câu	thần	chú.

1.	Quán	hơi	thở

Phương	pháp	này	rất	xưa	và	có	mặt	trong	tất	cả	trường	phái	Phật	giáo.	Đó	là
để	tâm	chú	ý	vào	hơi	thở	một	cách	nhẹ	nhàng	đầy	chánh	niệm.
Hơi	thở	là	sự	sống,	sự	biểu	hiện	căn	bản	nhất	của	cuộc	đời	ta.	Trong	Do	thái
giáo	thì	ruah,	hơi	thở,	là	linh	hồn	của	Thượng	đế	thấm	khắp	tạo	vật;	trong	Ki
tô	giáo	cũng	có	dây	nối	mật	thiết	giữa	đấng	Thánh	linh	–	nguồn	gốc	của	mọi
sự	 sống	–	và	hơi	 thở.	Trong	giáo	 lý	Phật,	 thì	 hơi	 thở,	Phạn	ngữ	 là	prana,
được	gọi	là	“cỗ	xe	của	tâm”,	vì	chính	hơi	thở	làm	cho	ta	tâm	ta	di	chuyển.
Bởi	thế	khi	ta	làm	an	tịnh	tâm	bằng	cách	làm	việc	khéo	léo	với	hơi	thở,	thì
cũng	như	 ta	đang	 luyện	 tâm	và	hàng	phục	 tâm.	Có	phải	 ai	 trong	 chúng	 ta
cũng	đã	từng	thấy	khỏe	khoắn	biết	bao	khi	đang	gặp	căng	thẳng	mà	ngồi	lại
vài	phút	để	thở	những	hơi	thở	vào	ra	thật	chậm	và	sâu	không?	Ngày	cả	một
tập	luyện	đơn	giản	như	thế	cũng	có	thể	giúp	ta	rất	nhiều.
Vậy	 khi	 thiền	 định,	 bạn	 hãy	 thở	 tự	 nhiên,	 như	 thường	 ngày	 bạn	 thở.	 Tập



trung	sự	chú	ý	của	bạn	vào	hơi	thở	ra.	Khi	thở	ra,	bạn	hãy	buông	ra	theo	hơi
thở	 tất	 cả	 sự	 bám	 víu	 của	 bạn.	 Tưởng	 tượng	 hơi	 thở	 bạn	 tan	 vào	 trong
khoảng	không	bao	la	của	chân	lý.	Mỗi	lần	thở	ra,	trước	khi	hít	vào	lại,	bạn	sẽ
thấy	có	một	khoảng	hở	tự	nhiên,	khi	sự	chấp	thủ	đã	tan	biến.
Hãy	an	trú	trong	khoảng	hở	ấy,	không	gian	rộng	mở	ấy.	Và	khi	tự	nhiên	bạn
thở	vào,	thì	đừng	chú	ý	hơi	thở	vào,	mà	cứ	tiếp	tục	an	trú	tâm	nơi	khoảng	hở
đã	mở	ra	ấy.
Khi	thực	tập,	điều	quan	trọng	là	bạn	đừng	vướng	vào	sự	luận	giải,	phân	tích
trong	 tâm,	hay	 thói	 lải	nhải	nội	 tâm.	Đừng	 lầm	sự	 lặp	đi	 lặp	 lại	 trong	 tâm
rằng	“Bây	giờ	 tôi	đang	 thở	vào,	bây	giờ	 tôi	đang	 thở	 ra”	cho	đó	 là	chánh
niệm;	cái	quan	trọng	là	sự	tỉnh	giác	thuần	túy	không	xao	lãng.
Đừng	quá	 tập	 trung	 vào	hơi	 thở;	 chỉ	 để	 cho	nó	 chừng	hai	mươi	 lăm	phần
trăm,	còn	bảy	mươi	 lăm	phần	 trăm	thì	bạn	hãy	buông	xả	một	cách	 lặng	 lẽ
bao	la.	Càng	chánh	niệm	hơi	thở,	bạn	càng	tỉnh	thức	về	chính	mình,	gom	lại
những	mảnh	vụn	phân	 tán	của	bạn	 thành	một	nhất	 thể,	 tính	nhị	nguyên	và
ngăn	cách	tan	biến.
Chính	tiến	trình	chánh	niệm	ấy	lọc	sạch	tư	tưởng	và	cảm	xúc	bạn.	Khi	ấy,
bạn	 cảm	như	đã	 rũ	bỏ	một	 cái	 lốt	 da	ngoài,	 có	 cái	 gì	 được	 lột	 sạch,	 được
phóng	thích.
Tuy	nhiên	có	nhiều	người	không	được	thoải	mái	với	pháp	quán	hơi	thở,	họ
còn	thấy	gần	như	bị	ngộp.	Đối	với	họ,	kỹ	thuật	sau	đây	có	thể	tốt	hơn.

2.	Dùng	một	vật	làm	đối	tượng

Phương	pháp	thứ	hai,	mà	nhiều	người	thấy	tốt,	là	an	tâm	vào	một	đối	tượng.
Bạn	có	thể	dùng	một	vật	đẹp	tự	nhiên	gợi	cảm	đối	với	bạn,	như	một	đóa	hoa
hay	bình	pha	lê.	Nhưng	một	cái	gì	biểu	tượng	cho	chân	lý,	như	tượng	Phật,
Chúa,	hay	nhất	là	bậc	thầy	của	bạn.	Thầy	là	gạch	nối	giữa	bạn	với	chân	lý,
và	nhờ	bạn	có	quan	hệ	mật	thiết	với	thầy,	nên	nhìn	gương	mặt	thầy	bạn	có
thể	được	cảm	hứng	và	nhớ	đến	Phật	tính	của	bạn.
Nhiều	 người	 đã	 có	 được	 liên	 hệ	 đặc	 biệt	 với	 bức	 tranh	 của	 tượng
đứcPadmasambhava	gọi	là	“Trông	giống	tôi,”	bức	tượng	được	tạc	 lúc	sinh
thời	 của	 ngài	 và	 được	 ngài	 ban	 phép	 vào	 thế	 kỷ	 thứ	 tám	 ở	 Tây	 Tạng.
Padmasambhava,	bằng	năng	lực	tâm	linh	khổng	lồ	của	ngài	đã	đưa	giáo	lý
Phật	vào	Tây	Tạng.
Ngài	được	xem	là	vị	Phật	 thứ	hai,	và	được	dân	Tây	Tạng	gọi	một	cách	âu
yếm	là	“Thầy	Rinpoche”	hay	“Bậc	thầy	quý	báu.”	Dilgo	Khientse	Rinpoche
nói:
-	 Trên	 đất	Ấn	 và	Tây	Tạng,	 đã	 từng	 có	 nhiều	 bậc	 thầy	 tuyệt	 luân,	 nhưng
người	có	công	bi	mẫn	lớn	 lao	nhất,	người	nhiều	ân	đức	với	hữu	tình	 trong
thời	đại	khó	khăn	này,	chính	là	Padmasambhava,	người	tượng	trưng	từ	bi	và



trí	tuệ	của	tất	cả	chư	Phật.	Một	trong	những	đức	của	ngài	là,	ngài	ban	phúc
ngay	lập	tức	cho	ai	cầu	khẩn	ngài,	và	bất	cứ	gì	ta	cầu	xin,	ngài	đều	có	năng
lực	làm	ta	toại	nguyện	tức	khắc.
Khi	được	cảm	hứng	từ	điều	này,	thì	bạn	hãy	gắn	một	tấm	hình	của	bức	tượng
ngài	ngang	tầm	mắt	bạn,	 rồi	hướng	sự	chú	ý	của	bạn	đến	gương	mặt	ngài,
nhất	là	tia	nhìn	nơi	đôi	mắt.	Có	niềm	an	tịnh	sâu	xa	trong	cái	nhìn	ấy,	như
đang	phóng	ra	từ	bức	tranh	để	đưa	bạn	đi	vào	một	trạng	thái	tỉnh	giác	không
bám	víu,	 trạng	 thái	 thiền	 định.	Rồi	 bạn	 để	 yên	 cho	 tâm	bạn	 an	 nghỉ	 cùng
vớiPadmasambhava.

3.	Nhẩm	đọc	một	thần	chú

Một	kỹ	thuật	thứ	ba	được	sử	dụng	rất	nhiều	trong	Phật	giáo	Tây	Tạng	(và	cả
trong	đạo	Sufism,	Ki	tô	giáo	chính	thống,	và	Ấn	giáo),	là	hợp	nhất	tâm	bạn
với	âm	thanh	của	một	bài	chú.	Định	nghĩa	của	mantra	là	“cái	che	chở	tâm.”
Cái	 che	 chở	 tâm	khỏi	 tính	 tiêu	 cực,	 hay	 che	 chở	bạn	khỏi	 tâm	bạn,	 gọi	 là
mantra.
Khi	bạn	đang	nóng	nảy,	mất	hướng	đi,	hoặc	cảm	thấy	yếu	đuối	tình	cảm,	thì
tụng	đọc	thần	chú	có	thể	thay	đổi	hoàn	toàn	tâm	thái	của	bạn	bằng	cách	thay
đổi	năng	lực	và	bầu	khí	hậu	của	nó.	Việc	này	xảy	ra	được	bằng	cách	nào?
Thần	chú	là	tinh	túy	của	âm	thanh,	và	là	hiện	thân	của	chân	lý	qua	hình	thức
âm	thanh.	Mỗi	âm	đều	thấm	nhuần	năng	lực	tâm	linh,	cô	đọng	một	sự	thật	về
tâm	linh,	và	rung	động	với	ân	đức	của	Lời	chư	Phật.	Người	ta	bảo	rằng	tâm
cỡi	trên	Pranahay	Khí	lực,	khí	này	di	chuyển	khắp	cơ	thể	và	thanh	lọc	những
huyệt	đạo	vi	tế.	Bởi	thế	khi	đọc	chú,	là	bạn	đang	chở	đầy	năng	lực	của	thần
chú	trong	hơi	thở	và	khí	lực	của	mình,	tác	động	trực	tiếp	trên	tâm	và	thân	vi
tế.
Câu	chú	tôi	khuyên	các	học	trò	tôi	đọc	là:
OM	AH	HUM	VAJRA	GURU	PADMA	SIDDHI	HUM
(Người	Tây	Tạng	nói:
Om	Ah	Hung	Benzaa	Guru	Péma	Siddhi	Hung)
Là	 thần	 chú	 của	 Padmasambhava,	 của	 tất	 cả	 chư	 Phật,	 các	 bậc	 thầy	 và
những	bậc	đã	chứng	ngộ,	bởi	thế	rất	có	mãnh	lực	đem	lại	bình	an,	chữa	bệnh,
chuyển	hóa	và	che	chở	người	ta	trong	thời	đại	hỗn	độn	bạo	hành	này.	Hãy
lặng	lẽ	đọc	câu	chú	với	sự	chú	tâm	sâu	xa,	và	để	hơi	thở,	câu	chú	và	sự	tỉnh
thức	của	bạn	dần	trở	thành	một.	Hoặc	tụng	nó	lên	một	cách	hứng	khởi,	rồi	an
trú	trong	sự	im	lặng	bao	la	đôi	khi	tiếp	theo	sau	đó.
Mặc	dù	suốt	đời	quen	thuộc	với	sự	thực	hành	này,	tôi	vẫn	còn	đôi	lúc	kinh
ngạc	bởi	năng	lực	của	thần	chú.	Vài	năm	trước,	khi	tôi	đang	hướng	dẫn	một
thiền	hội	gồm	ba	trăm	người	ở	Lyon,	Pháp,	phần	đông	là	những	bà	nội	trợ	và
những	nhà	chữa	tâm	bệnh.	Tôi	đã	giảng	dạy	suốt	ngày,	nhưng	họ	dường	như



muốn	tận	dụng	khoản	thời	gian	ở	gần	tôi,	nên	cứ	tiếp	tục	hỏi	hết	câu	này	tới
câu	khác	không	ngừng.	Cuối	ngày	thì	tôi	hoàn	toàn	kiệt	sức,	một	bầu	không
khí	nặng	nề	tẻ	nhạt	lan	khắp	phòng.	Bởi	thế	tôi	tụng	lên	bài	chú	nói	trên.	Tôi
kinh	ngạc	trước	hiệu	quả:	Trong	vài	phút	tôi	cảm	thấy	năng	lực	được	phục
hồi,	bầu	khí	quanh	chúng	tôi	thay	đổi,	và	toàn	thể	thính	giả	trở	lại	tươi	sáng
say	mê.	Tôi	vẫn	thường	có	kinh	nghiệm	ấy	nhiều	lần,	nên	tôi	biết	không	phải
chỉ	là	một	“phép	lạ”	tình	cờ.

TÂM	TRONG	THIỀN	ĐỊNH

Vậy,	ta	nên	làm	gì	với	tâm	ta	trong	thiền	định?	Không	gì	cả.	Cứ	để	mặc	nó
như	 nó	 là.	Một	 bậc	 thầy	 mô	 tả	 thiền	 định	 là	 “Tâm	 lơ	 lửng	 trong	 không,
không	ở	đâu.”
Có	một	câu	nói	nổi	tiếng:
-	Nếu	tâm	không	bị	gượng	ép,	thì	nó	tự	nhjiên	đầy	hỉ	lạc,	cũng	như	nước,	khi
không	bị	quấy	động	thì	tự	nhiên	trong	suốt.
Tôi	thường	so	sánh	tâm	thiền	với	một	chun	nước	bùn:	Ta	càng	để	yên	đừng
khuấy	động	nước	lên,	thì	những	phân	tử	bụi	càng	chìm	xuống	đáy,	làm	cho
tính	trong	sáng	tự	nhiên	của	nước	chiếu	suốt	đáy.	Tính	tự	nhiên	của	tâm	là
nếu	bạn	để	nó	trong	trạng	thái	đừng	thay	đổi,	thì	nó	sẽ	tìm	thấy	tính	tự	nhiên
chân	thực	của	nó,	hỉ	lạc	và	trong	sáng.
Bởi	vậy	cẩn	thận	đừng	áp	đặt	lên	tâm	bạn	một	cái	gì.	Khi	thiền	định,	không
được	có	nỗ	 lực	để	kiểm	soát,	 không	cố	để	được	 an.	Đừng	quá	quan	 trọng
cảm	thấy	mình	đang	làm	một	lễ	lạc	gì	đặc	biệt;	hãy	buông	xả	ngay	cả	cái	ý
niệm	rằng	bạn	đang	thiền.	Hãy	để	thân	bạn	tự	nhiên,	hơi	thở	tự	nhiên.	Tưởng
về	bạn	như	bầu	trời,	bao	trùm	tất	cả	vũ	trụ.

QUÂN	BÌNH	TẾ	NHỊ

Trong	thiền	định	cũng	như	trong	mọi	nghệ	thuật,	cần	có	một	quân	bình	tế	nhị
giữa	thư	dãn	và	bén	nhạy.
Một	lần,	một	tu	sĩ	tên	Shrona	học	thiền	với	một	trong	những	đệ	tử	gần	nhất
của	Phật.	Ông	đang	gặp	khó	khăn	trong	việc	để	tâm	như	thế	nào.	Ông	có	hết
sức	để	tập	trung,	làm	cho	ông	bị	nhức	đầu.	Rồi	khi	buông	tâm	ra,	thì	buông
quá	độ	nên	ông	buồn	ngủ.	Cuối	cùng	ông	phải	tới	cầu	xin	Bụt	giúp	đỡ.	Biết
ông	ta	đã	từng	là	nhạc	công	nổi	tiếng	lúc	còn	tại	gia,	Bụt	hỏi:
-	Có	phải	ông	đã	từng	chơi	đàn	lúc	còn	là	cư	sĩ	không?
Shrona	thưa	vâng.	Bụt	hỏi:
-	Ông	làm	sao	để	gãy	ra	tiếng	hay	nhất?	Đó	là	lúc	dây	đàn	thật	căng,	hay	lúc



dây	thật	chùng?
-	Bạch	Thế	tôn,	không	quá	căng	cũng	không	quá	chùng	mới	được.
-	Vậy,	với	tâm	ông	cũng	như	thế	đó.
Ma	Chik	Lap	Dron,	một	trong	những	bậc	nữ	đạo	sư	của	Tây	Tạng,	nói:
-	Tỉnh,	 tỉnh,	mà	buông,	 buông.	Đây	 là	 điểm	cốt	 yếu	 trong	 thiền	để	 có	Tri
kiến.
Hãy	khơi	dậy	 sự	 tỉnh	giác,	nhưng	đồng	 thời	buông	xả,	xả	cho	đến	độ	bạn
không	bám	vào	một	ý	niệm	về	buông	xả.

Ý	TƯỞNG	VÀ	CẢM	XÚC:	SÓNG	VÀ	ĐẠI	DƯƠNG

Khi	bắt	đầu	thiền,	người	ta	thường	nói	những	ý	tưởng	của	họ	nổi	loạn,	và	trở
nên	ồn	ào	hơn	bao	giờ	hết.	Nhưng	tôi	trấn	an	họ	rằng,	đó	là	dấu	hiệu	tốt.	Nó
chứng	 tỏ	 bạn	 đã	 trở	 nên	 an	 tịnh	 hơn,	 nên	mới	 ý	 thức	 được	 sự	 ồn	 ào	 của
những	ý	tưởng	trong	tâm	bạn.	Bạn	không	nên	nản	chí	bỏ	cuộc.	Dù	khởi	lên	ý
niệm	gì,	hãy	để	tâm	bạn	tỉnh	thức,	kéo	tâm	về	hơi	thở,	ngay	dù	nó	đang	tán
loạn.
Trong	những	chỉ	dẫn	về	 thiền	ngày	xưa,	 thường	nói	 rằng	 lúc	đầu	những	ý
tưởng	 kéo	 đến	 té	 nhào	 lên	 nhau	 không	 gián	 đoạn,	 như	 thác	 đổ	 trên	 núi
xuống.	Dần	dần,	khi	bạn	hoàn	hảo	về	thiền,	thì	ý	tưởng	như	nước	trong	vực
sâu,	 rồi	như	dòng	sông	 lớn	chảy	ra	biển,	chỉ	 thỉnh	 thoảng	có	sống	gợn	 lăn
tăn.
Đôi	khi	người	 ta	nghĩ	 rằng	khi	 thiền	định,	họ	không	được	có	ý	 tưởng	cảm
xúc	nào	cả,	nên	khi	chúng	khởi	lên,	họ	đâm	ra	bực	bội	cáu	tiết	với	chính	họ,
vì	tưởng	mình	thất	bại.	Thật	không	gì	sai	sự	thật	hơn.	Tây	Tạng	có	câu:	“Đấy
cũng	như	đòi	thịt	đừng	có	xương,	đòi	trà	đừng	có	lá.”	Bao	lâu	bạn	còn	tâm
là	còn	có	ý	tưởng	và	cảm	xúc.
Cũng	như	đại	dương	có	 sóng,	mặt	 trời	 có	 tia,	những	 tia	 sáng	của	 tâm	bạn
chính	là	những	ý	tưởng	và	cảm	xúc.	Biển	có	sóng,	nhưng	nó	không	phiền	hà
gì	về	những	ngọn	 sóng.	Sóng	chính	 là	bản	 tính	của	biển.	Sóng	 sẽ	nổi	 lên,
nhưng	sẽ	đi	về	đâu?	Trở	về	đại	dương.	Và	những	con	sóng	ấy	từ	đâu	đến?
Từ	đại	dương.	Cũng	thế,	ý	tưởng	và	cảm	xúc	là	những	tia	sáng	và	biểu	hiện
của	chính	 tự	 tính	của	 tâm.	Chúng	nổi	 lên	 từ	 tâm,	nhưng	chúng	 tan	biến	đi
đâu?	Cũng	tan	trở	về	tâm.	Dù	ý	tưởng	gì	khởi	 lên,	cũng	đừng	xem	nó	như
một	vấn	đề	trọng	đại.	Nếu	bạn	không	phản	kháng	một	cách	ồn	ào,	nếu	bạn
cứ	kiên	nhẫn,	thì	nó	sẽ	lại	trở	về	trong	tự	tính	của	nó.
Khi	bạn	hiểu	được	như	vậy,	 thì	 những	ý	 tưởng	khởi	 lên	 chỉ	 làm	 tăng	 tiến
việc	thực	tập	thiền	định	của	bạn.	Mà	nếu	không	hiểu	như	vậy,	thì	chúng	lại
trở	thành	hạt	giống	của	mê	mờ.	Vậy	hãy	có	một	thái	độ	cởi	mở	từ	bi	đối	với
chúng,	vì	 những	ý	 tưởng	ấy	đều	 là	gia	đình	 của	 tâm	bạn.	Bạn	hãy	xử	với



chúng	 “như	một	 ông	già	minh	 triết	 nhìn	đứa	 trẻ	 đang	 chơi,”	 như	Dudjom
Rinpoche	đã	nói.
Chúng	ta	thường	không	biết	làm	sao	với	tính	tiêu	cực	hay	vài	cảm	xúc	rầy	rà.
Trong	tính	khoáng	đạt	của	thiền	định,	bạn	có	thể	nhìn	những	ý	tưởng	và	cảm
xúc	bạn	với	một	thái	độ	hoàn	toàn	cởi	mở	không	thành	kiến.	Khi	thái	độ	của
bạn	thay	đổi,	thì	toàn	thể	không	khí	của	tâm	bạn	cũng	thay	đổi,	cả	đến	bản
chất	của	những	tư	tưởng	và	cảm	xúc	bạn.	Khi	bạn	trở	nên	dễ	chịu	hơn,	thì
chúng	cũng	dễ	chịu	hơn;	nếu	bạn	không	khó	khăn	với	chúng,	thì	chúng	cũng
không	khó	khăn	với	bạn.
Bởi	thế,	dù	tư	tưởng	cảm	xúc	nào	khởi	lên,	hãy	để	cho	chúng	lên	xuống	như
sóng	biển.	Bất	cứ	gì	bạn	thấy	mình	đang	nghĩ	tới,	hãy	để	cho	ý	nghĩ	ấy	tự
sinh	tự	diệt	không	một	gượng	ép	nào.	Đừng	nắm	bắt	nó,	nuôi	dưỡng	nó,	chạy
theo	nó;	đứng	bám	lấy	nó	và	củng	cố	nó.	Không	theo	dõi	những	vọng	tưởng,
cũng	không	mời	gọi	chúng,	bạn	hãy	giống	như	biển	nhìn	những	làn	sóng	của
nó,	hay	như	bầu	trời	nhìn	những	đám	mây	bay	qua	nó.
Bạn	sẽ	thấy	rằng	những	ý	tưởng	như	cơn	gió,	chúng	đến	và	đi.	Bí	quyết	là
đừng	“nghĩ”	về	chúng,	mà	để	cho	chúng	tuôn	chảy	qua	tâm,	đồng	thời	giữ
cho	tâm	bạn	thoát	khỏi	những	“hậu”	ý	tưởng.
Trong	tâm	thường	ngày,	ta	nhận	thấy	dòng	tư	tưởng	như	là	liên	tục;	song	kỳ
thực	không	phải	vậy.	Bạn	sẽ	khám	phá	cho	chính	bạn	rằng	có	một	khoảng	hở
giữa	hai	ý	tưởng.	Khi	niệm	quá	khứ	đã	qua,	thì	niệm	tương	lai	chưa	đến.	Bạn
sẽ	luôn	luôn	tìm	thấy	một	khe	hở	trong	đó	Rigpa,	tự	tính	của	tâm,	làm	hiển
lộ.	Vậy,	 công	 việc	 của	 thiền	 định	 là	 làm	 chậm	 lại	 dòng	 tư	 tưởng,	 để	 cho
khoảng	hở	ấy	trở	thành	rõ	rệt	hơn.
Thầy	tôi	có	một	người	học	trò	tên	Apa	Pant,	một	nhà	ngoại	đạo	Ấn,	một	tác
giả,	người	đã	làm	đại	sứ	Ấn	ở	nhiều	thủ	đô	khắp	thế	giới.	Ông	ta	đã	từng	làm
đại	diện	cho	chính	phủ	Ấn	tại	Tây	Tạng	ở	Lhasa,	và	có	một	 thời	gian	ông
làm	đại	diện	ở	Sikkim.	Ông	cũng	là	một	thiền	giả	và	người	thực	hành	yoga,
và	mỗi	 lần	gặp	 thầy	 tôi,	ông	đều	hỏi	 làm	sao	để	 thiền.	Ông	đang	 theo	một
truyền	thống	Đông	phương,	trong	đó	người	học	cứ	hỏi	đi	hỏi	lại	vị	thầy	một
câu	hỏi	căn	bản	thật	nhiều	lần.
Apa	 Pant	 kể	 cho	 tôi	 nghe	 chuyện	 này.	 Một	 hôm	 thầy	 tôi	 Jamyang
Khientseđang	 ngắm	 một	 màn	 vũ	 của	 các	 Lama	 trước	 Chùa	 Cung	 điện	 ở
Gangtok,	thủ	đôSikkim,	đang	khúc	khích	xem	một	người	hề	làm	trò	giữa	hai
màn	vũ.	Apa	Pantcứ	hỏi	đi	hỏi	lại	mãi	cái	câu	làm	thế	nào	để	thiền	định,	bởi
thế	thầy	tôi	cho	ông	biết	thầy	trả	lời	ông	ta	một	lần	chót:
-	Xem,	nó	giống	như	thế	này:	Khi	ý	tưởng	quá	khứ	đã	qua,	mà	ý	tưởng	vị	lai
chưa	đến,	có	phải	có	một	khoảng	hở	không?
Apa	Pant	đáp:
-	Vâng.
Thầy	tôi	nói:



-	Đấy,	hãy	kéo	dài	nó	ra:	Đó	là	thiền	định.

KINH	NGHIỆM

Khi	bạn	tiếp	tục	thực	hành,	bạn	có	thể	có	đủ	thứ	kinh	nghiệm	tốt	cũng	như
xấu.	Như	một	cái	phòng	có	nhiều	cửa	sổ	cửa	lớn	để	cho	không	khí	ùa	vào	từ
mọi	phía,	cũng	thế	khi	tâm	bạn	mở	ra,	thì	tự	nhiên	mọi	kinh	nghiệm	có	thể
vào	trong	tâm.	Bạn	có	thể	kinh	quá	những	trạng	thái	hỉ	 lạc,	sáng	suốt,	hay
dứt	mọi	tư	tưởng.	Có	thể	nói	đấy	là	những	kinh	nghiệm	tốt,	những	dấu	hiệu
của	sự	tiến	bộ	trong	thiền.	Vì	khi	bạn	có	hỉ	lạc,	ấy	là	dấu	hiệu	dục	vọng	tạm
thời	 lắng	 xuống.	 Khi	 bạn	 cảm	 thấy	 sáng	 suốt,	 là	 dấu	 hiệu	 sân	 giận	 tạm
ngừng.	Khi	bạn	kinh	quá	sự	vắng	bóng	 tư	 tưởng,	 là	dấu	hiệu	vô	minh	 tạm
diệt.	Tự	bản	chất,	chúng	là	kinh	nghiệm	tốt,	nhưng	nếu	bạn	bám	víu	chúng
thì	chúng	trở	thành	những	chướng	ngại.	Kinh	nghiệm	tự	chúng	không	phải	là
chứng	ngộ,	nhưng	nếu	ta	thoát	khỏi	chấp	thủ	vào	chúng,	thì	chúng	là	những
nguyên	liệu	để	chứng	ngộ.
Những	kinh	nghiệm	tiêu	cực	thường	bị	lầm	nhất,	vì	người	ta	dễ	xem	chúng
như	dấu	hiệu	xấu.	Nhưng	kỳ	thực	chúng	là	những	ân	sủng	trá	hình.	Hãy	cố
đừng	phản	ứng	lại	với	sự	chán	ghét	như	bạn	thường	làm,	mà	thay	vì	thế,	hãy
nhận	chân	chúng	chỉ	là	những	kinh	nghiệm,	như	huyễn	như	mộng.	Sự	nhận
ra	thực	tính	của	kinh	nghiệm	sẽ	giải	thoát	bạn	khỏi	tai	hai	nguy	hiểm	của	nó,
và	do	vậy	ngay	cả	một	kinh	nghiệm	xấu	có	thể	trở	thành	một	nguồn	ân	sủng
và	thành	tựu	lớn	lao.	Có	rất	nhiều	câu	chuyện	về	những	bậc	thầy	đã	làm	việc
như	vậy	với	những	kinh	nghiệm	xấu	và	đã	chuyển	hóa	chúng	thành	chất	xúc
tác	cho	sự	chứng	ngộ.
Theo	 truyền	 thống,	 người	 ta	 bảo	 rằng	 đối	 với	 một	 hành	 giả	 thực	 thụ,	 thì
không	phải	nhưng	kinh	nghiệm	xấu,	mà	chính	những	kinh	nghiệm	tốt	mới
gây	ra	chướng	ngại.	Khi	mọi	sự	tiến	hành	tốt	đẹp,	bạn	phải	đặc	biệt	cẩn	thận
để	khỏi	đâm	ra	tự	mãn	hay	quá	tin.	Nhớ	lại	Dudjom	Rinpoche	đã	bảo	tôi	khi
tôi	gặp	một	kinh	nghiệm	rất	mãnh	liệt:
-	Đừng	quá	náo	nức.	Cuối	cùng,	nó	không	tốt	cũng	không	xấu.
Thầy	biết	tôi	đang	bám	víu	kinh	nghiệm:	Chính	sự	bám	víu	ấy	phải	được	cắt
đứt,	như	bất	cứ	sự	bám	víu	nào	khác.	Điều	chúng	ta	cần	học	trong	thiền	định
cũng	như	trong	cuộc	đời,	là	giải	thoát	chấp	thủ	đối	với	những	kinh	nghiệm
tốt,	và	giải	thoát	sự	chán	ghét	đối	với	những	kinh	nghiệm	xấu.
Dudjom	Rinpoche	cảnh	cáo	chúng	ta	một	cái	bẫy	khác:
-	Ngược	 lại,	 trong	khi	hành	 thiền,	bạn	có	 thể	kinh	quá	một	cảm	giác	bồng
bềnh	nửa	tỉnh	nửa	mê,	như	là	có	cái	mồng	trên	đầu	bạn,	một	trạng	thái	chán
chường	mơ	mộng.	Đây	chỉ	là	một	tình	trạng	ứ	đọng	vô	tâm.	Làm	sao	bạn	ra
khỏi	 tình	 trạng	ấy?	Hãy	 thức	 tỉnh	bạn,	 thẳng	người	 lại,	 thở	mạnh	cho	 thán



khí	 ra	khỏi	buồng	phổi,	 và	hướng	 sự	 tỉnh	giác	 của	bạn	vào	khoảng	không
gian	 trong	 sáng	để	 làm	 tâm	bạn	 tươi	 tỉnh	 lại.	Nếu	ở	 lại	 trong	 trạng	 thái	 tù
đọng	ấy,	bạn	sẽ	không	tiến	bộ;	bởi	thế	mỗi	khi	sự	thụt	lùi	này	xảy	ra,	thì	bạn
hãy	 xua	 tan	 nó	 nhiều	 lần.	 Điều	 quan	 trọng	 là	 bạn	 hãy	 thật	 tỉnh	 táo	 canh
chừng.
Bất	cứ	phương	pháp	nào	bạn	sử	dụng,	hãy	bỏ	nó,	hay	để	nó	tự	tan	rã,	khi	bạn
thấy	mình	đã	đạt	tới	một	trạng	thái	bén	nhạy,	rộng	rãi,	và	bình	an.	Rồi	tiếp
tục	 an	 trú	 trong	 đó	 lặng	 lẽ	 không	 xao	 lãng,	 không	 cần	 dùng	một	 phương
pháp	đặc	biệt	nào.	Phương	pháp	đã	 làm	 tròn	mục	đích	của	nó.	Tuy	nhiên,
nếu	bạn	trở	nên	phân	tán,	 thì	hãy	trở	 lại	sử	dụng	bất	cứ	kỹ	thuật	nào	thích
hợp	để	gọi	tâm	bạn	trở	lại.
Vinh	quang	thực	sự	của	thiền	định	không	nằm	ở	phương	pháp,	mà	ở	cái	kinh
nghiệm	liên	tục	về	sự	tỉnh	giác,	sự	hỉ	lạc,	sáng	suốt,	bình	an,	và	quan	trọng
hơn	cả	là	hoàn	toàn	vắng	bóng	chấp	thủ.	Sự	giảm	bớt	chấp	thủ	trong	chính
bạn	là	dấu	hiệu	chứng	tỏ	bạn	đang	dần	thoát	khỏi	chính	mình.
Và	bạn	càng	kinh	quá	sự	giải	thoát	này,	thì	càng	chứng	tỏ	cái	ngã	và	những
hy	vọng	sợ	hãi	đã	nuôi	dưỡng	nó,	đang	tan	rã,	và	bạn	càng	tiến	gần	hơn	đến
trí	tuệ	vô	ngã.	Khi	bạn	ở	trong	cái	nhà	trí	tuệ	ấy,	bạn	sẽ	không	còn	thấy	một
rào	ngăn	nào	giữa	tôi	và	anh,	tự	và	tha,	trong	và	ngoài;	cuối	cùng	bạn	đã	trở
về	ngôi	nhà	chân	thực,	nghĩa	là	trạng	thái	bất	nhị.

NGHỈ	NGƠI

Phần	nhiều	người	ta	hỏi:
-	Tôi	nên	ngồi	thiền	bao	nhiêu	lâu?	Lúc	nào?	Tôi	có	nên	thực	tập	hai	mươi
phút	sáng	chiều,	hay	nên	làm	thành	nhiều	thời	ngắn	hơn	trong	ngày?
Vâng,	nên	ngồi	trong	hai	mươi	phút,	mặc	dù	không	muốn	nói	mức	giới	hạn
là	 hai	mươi	 phút.	Trong	 kinh	 điển	 tôi	 chưa	 từng	 thấy	ở	 đâu	 nói	 hai	mươi
phút;	có	lẽ	đấy	là	một	quan	niệm	mới	bày	đặt	ra	ở	phương	Tây,	mà	tôi	gọi	là
“Thời	 hạn	Thiền	 theo	 tiêu	 chuẩn	Tây	phương.”	Vấn	đề	không	phải	 là	 bạn
phải	ngồi	bao	lâu,	mà	vấn	đề	là	sự	hành	thiền	có	thực	sự	đem	lại	cho	bạn	một
trạng	thái	 tỉnh	thức	và	hiện	trú	hay	không,	một	 trạng	thái	 trong	đó	bạn	hơi
cởi	mở	và	có	thể	liên	lạc	với	bản	tâm	của	bạn.	Và	năm	phút	ngồi	thiền	tỉnh
táo	có	giá	trị	hơn	nhiều	so	với	hai	mươi	phút	ngủ	gà	ngủ	gật!
Dudjom	Rinpoche	 thường	 nói	một	 người	mới	 tập	 nên	 tập	 từng	 thời	 ngắn.
Hãy	thực	tập	chừng	bốn	năm	phút,	rồi	nghỉ	ngơi	chỉ	chừng	một	phút.	Trong
khi	 nghỉ	 thì	 buông	phương	pháp	 ra,	 nhưng	đừng	buông	hoàn	 toàn	 cái	 tâm
tỉnh	giác	của	bạn.	Đôi	khi,	lúc	bạn	đang	phấn	đấu	nỗ	lực	để	thiền,	thì	kỳ	lạ
thay,	vào	đúng	cái	lúc	bạn	nghỉ	ngơi	không	dùng	phương	pháp	–	mà	nếu	bạn
vẫn	duy	trì	tỉnh	giác	và	hiện	trú,	–	thiền	định	mới	thực	sự	xảy	ra.	Đấy	là	lý



do	sự	nghỉ	ngơi	cũng	là	một	phần	của	thiền	định,	quan	trọng	như	chính	lúc
ngồi.	Tôi	 thường	bảo	những	học	 trò	nào	gặp	khó	khăn	 trong	khi	 thực	 tập,
hãy	tu	tập	trong	lúc	nghỉ	ngơi	và	nghỉ	ngơi	trong	lúc	tu	tập.
Hãy	ngồi	một	thời	ngắn,	rồi	nghỉ	chứng	ba	mươi	giây	hay	một	phút.	Nhưng
trong	lúc	ấy	hãy	tỉnh	giác	đối	với	mọi	sự	bạn	làm,	mà	đừng	đánh	mất	sự	hiện
trú	của	bạn,	 sự	 thoải	mái	 tự	nhiên	của	nó.	Rồi	 làm	cho	bạn	 tỉnh	 táo	 ra,	và
ngồi	tiếp.	Nếu	bạn	tập	nhiều	thời	ngắn	như	thế,	những	thời	nghỉ	ngơi	của	bạn
thường	làm	cho	thiền	của	bạn	thực	hơn,	gợi	cảm	hứng	nhiều	hơn,	tẩy	trừ	sự
cứng	đơ,	tính	trịnh	trọng	và	mất	tự	nhiên	của	sự	tu	tập,	và	đem	lại	cho	bạn
nhiều	chú	 tâm	và	 thoải	mái	hơn.	Dần	dần,	qua	sự	xen	kẽ	giữa	 thực	 tập	và
nghỉ	 ngơi	 như	 thế,	 cái	 hàng	 rào	 ngăn	 giữa	 đời	 sống	 thường	ngày	 và	 thiền
định	sẽ	sụp	đổ,	sự	tương	phản	tiêu	tan,	và	bạn	sẽ	thấy	mình	càng	ngày	càng	ở
trong	trạng	thái	tỉnh	giác	hiện	trú	một	cách	tự	nhiên	không	phân	tán.	Khi	ấy,
như	Dudjom	Rinpoche	thường	nói:
-	 Dù	 cho	 người	 thiền	 định	 từ	 bỏ	 thiền,	 mà	 thiền	 không	 bao	 giờ	 rời	 khỏi
người.

HÒA	NHẬP	THIỀN	VỚI	HÀNH	ĐỘNG

Tôi	đã	thấy	rằng	phần	lớn	những	hành	giả	tâm	linh	ngày	nay	thiếu	tri	thức	để
hội	nhập	đời	sống	hàng	ngày	của	họ	với	thiền	định.	Tôi	không	biết	làm	sao
để	nhấn	mạnh	điều	này:	Hội	nhập	 thiền	vào	hành	động	chính	 là	 tất	cả	nền
tảng,	lý	do	và	mục	tiêu	của	thiền	định.	Sự	bạo	động,	căng	thẳng,	những	thử
thách	và	xao	lãng	của	đời	sống	tân	tiến	làm	cho	sự	hội	nhập	này	càng	thêm
khẩn	thiết	hơn	nữa.
Có	người	phàn	nàn	với	tôi:
-	Tôi	đã	 thiền	mười	hai	năm,	những	vẫn	chứng	nào	tật	ấy.	Tôi	không	thay
đổi,	tại	sao?
Tại	 vì	 có	một	 hố	 sâu	giữa	hành	 thiền	 của	họ	với	 đời	 sống	hàng	ngày.	Họ
dường	như	hiện	hữu	 trên	hai	 thế	giới	 tách	biệt,	 thế	giới	này	không	giúp	gì
cho	kia.	Tôi	 lại	nhớ	một	 thầy	giáo	hồi	 tôi	 còn	đi	học	ở	Tây	Tạng.	Ông	 ta
giảng	quy	luật	văn	phạm	rất	xuất	sắc,	nhưng	không	bao	giờ	viết	đúng	được
một	câu	nào.
Thế	thì	làm	sao	chúng	ta	có	được	sự	hội	nhập	giữa	đời	sống	hàng	ngày	với	tư
thái	 bình	 tĩnh,	 buông	 xả	 rộng	 rãi	 của	 thiền	 định?	Không	 gì	 bằng	 thực	 tập
thường	xuyên,	chỉ	nhờ	thực	tập	thường	xuyên	ta	mới	bắt	đầu	nếm	được	một
cách	không	gián	đoạn	sự	an	tĩnh	của	tự	tính	ta,	và	có	thể	duy	trì	kinh	nghiệm
ấy	trong	đời	sống	hàng	ngày.
Tôi	 luôn	 luôn	bảo	học	 trò	 tôi	đừng	xuất	 thiền	quá	nhanh:	Hãy	để	vài	phút
cho	niềm	an	lạc	của	sự	hành	thiền	len	lỏi	vào	đời	bạn.



Thầy	Dudjom	Rinpoche	tôi	nói:
-	Đừng	nhảy	lên	bỏ	chạy,	mà	hòa	tâm	tỉnh	giác	của	bạn	với	đời	sống	hàng
ngày.	 Hãy	 giống	 như	 người	 bị	 nứt	 sọ,	 luôn	 luôn	 cẩn	 thận	 canh	 chừng	 để
người	khác	khỏi	đụng	vào	mình.
Rồi	sau	thời	thiền	định,	điều	quan	trọng	là	đừng	đầu	hàng	cái	khuynh	hướng
củng	cố	lối	nhận	thức	của	ta	đối	với	sự	vật.	Khi	bạn	vào	lại	đời	sống	hàng
ngày,	hãy	để	cho	tuệ	giác,	tri	kiến,	lòng	bi	mẫn,	tính	khí,	sự	khoáng	đạt	và
giải	 thoát	mà	 thiền	 đã	 đem	 lại	 cho	 bạn,	 thể	 nhập	 trong	 kinh	 nghiệm	hàng
ngày.	Thiền	khơi	dậy	trong	bạn	cái	nhận	thức	vạn	pháp	đều	huyễn	hóa,	như
mộng;	bạn	hãy	duy	trì	nhận	thức	ấy	ngay	trong	lòng	sinh	tử.	Một	bậc	thầy	vĩ
đại	đã	nói:
-	Sau	khi	thực	tập	thiền	định,	người	ta	phải	trở	thành	một	đứa	con	của	huyễn
hóa.
Dudjom	Rinpoche	khuyên:
-	Mặc	dù	mọi	sự	đều	như	mộng,	huyễn	hóa,	bạn	vẫn	 tiếp	 tục	 làm	việc	với
thái	độ	hài	hước.	Chẳng	hạn,	nếu	bạn	đang	đi	dạo,	hãy	bước	về	khoảng	trống
khoáng	đạt	của	chân	lý.	Khi	ngồi,	bạn	hãy	là	thành	trì	của	chân	lý.	Khi	ăn,
bạn	hãy	cho	những	thói	tiêu	cực	và	ảo	tưởng	của	bạn	vào	trong	cái	bụng	của
chân-không.	Và	khi	đi	cầu,	hãy	xem	những	chướng	ngại	đang	được	tẩy	sạch.
Vậy,	điều	quan	trọng	không	phải	chỉ	là	ngồi,	mà	chính	là	trạng	thái	tâm	của
bạn	sau	thời	thiền.	Chính	cái	tâm	trạng	an	tĩnh	tập	trung	ấy,	bạn	hãy	đưa	nó
vào	trong	mọi	sự	bạn	làm.	Tôi	rất	 thích	câu	chuyện	thiền	trong	đó	môn	đệ
hỏi	bậc	thầy:
-	Bạch	thầy,	làm	sao	ta	đưa	giác	ngộ	vào	trong	hành	động?	Làm	sao	ta	thực
hành	thiền	trong	đời	sống?
Vị	thầy	đáp:
-	Bằng	cách	ăn,	ngủ.
-	Nhưng	bạch	thầy,	ăn	ngủ	thì	ai	cũng	ăn	ngủ.
-	Nhưng	không	phải	ai	cũng	thực	ăn	lúc	họ	ăn,	thực	ngủ	lúc	họ	ngủ.
Từ	đấy	có	thiền	ngữ	nổi	tiếng:
-	Khi	ăn,	ta	ăn;	khi	ngủ,	ta	ngủ.
Ăn	khi	bạn	ăn	và	ngủ	khi	bạn	ngủ	có	nghĩa	là	hoàn	toàn	hiện	trú	trong	tất	cả
hành	động	của	bạn,	không	có	những	sự	phân	tán	của	bản	ngã	xen	vào.	Đấy	là
hội	nhập.
Và	nếu	bạn	 thực	 sự	mong	muốn	hoàn	 thành	việc	này,	điều	cần	yếu	không
phải	là	chỉ	tập	thiền	thỉnh	thoảng	như	uống	thuốc	trị	bệnh,	mà	phải	như	ăn
cơm	bữa.	Bởi	vậy,	một	cách	tuyệt	hảo	để	phát	triển	khả	năng	hội	nhập	này,
là	đầu	tiên	hãy	thực	tập	thiền	trong	một	khung	cảnh	nhập	thất,	xa	hẳn	những
căng	thẳng	của	sinh	hoạt	đô	thị	ngày	nay.
Người	ta	rất	thường	đến	với	thiền	với	hy	vọng	có	những	kết	quả	phi	thường,
như	linh	kiến,	ánh	sáng,	hay	một	vài	phép	lạ	siêu	nhiên.	Khi	không	có	điều



gì	như	vậy	xảy	ra,	thì	họ	hết	sức	thất	vọng.	Nhưng	phép	lạ	thực	sự	của	thiền
định	lại	“thuờng”	hơn,	và	hữu	ích	hơn	nhiều.	Đấy	là	một	sự	chuyển	hóa	tế
nhị,	không	chỉ	xảy	ra	trong	tâm	bạn,	cảm	xúc	bạn,	mà	thực	sự	cả	trong	thân
bạn.	Nó	chữa	lành.	Những	bác	sĩ	và	nhà	khoa	học	đã	khám	phá	rằng	khi	bạn
vui	vẻ,	thì	những	tế	bào	trong	cơ	thể	bạn	còn	vui	vẻ	hơn,	nhưng	khi	tâm	bạn
ở	trong	trạng	thái	tiêu	cực,	thì	những	tế	bào	của	bạn	có	thể	trở	thành	ác	tính.
Toàn	thể	tình	trạng	sức	khỏe	bạn,	có	quan	hệ	mật	thiết	đến	trạng	thái	tâm	bạn
và	lối	sống	của	bạn.

NGUỒN	CẢM	HỨNG

Tôi	đã	nói	rằng	thiền	định	là	con	đường	đưa	đến	giác	ngộ	và	là	nỗ	lực	lớn
lao	nhất	của	đời	này.	Mỗi	khi	nói	về	thiền	định	cho	sinh	viên,	tôi	luôn	nhấn
mạnh	sự	cần	thiết	phải	thực	hành	thiền	với	một	kỷ	luật	quyết	định	và	sự	sùng
kính	 nhất	 tâm;	 đồng	 thời,	 cũng	 rất	 quan	 trọng	 là	 thực	 hành	 thiền	 với	 cảm
hứng	và	tinh	thần	sáng	tạo	càng	nhiều	càng	tốt.	Có	thể	nói	thiền	là	một	nghệ
thuật,	và	bạn	nên	 tập	 thiền	định	với	niềm	hứng	thú	và	giàu	 tính	phát	minh
của	một	nghệ	sĩ.
Hãy	hăng	hái	đi	vào	sự	an	lạc	của	bạn	như	bạn	đang	cạnh	tranh	điên	cuồng
trong	cuộc	đời.	Có	nhiều	cách	đề	làm	cho	thiền	định	trở	thành	một	niềm	vui.
Bạn	có	thể	tìm	một	bản	nhạc	ưa	thích,	và	dùng	nó	để	mở	tâm	trí	bạn.	Bạn	có
thể	 sưu	 tập	 thi	 ca,	 trích	 dẫn	 lời	 thánh	nhân	động	đến	 tâm	 can	 bạn,	 và	 giữ
chúng	 bên	mình	 để	 làm	bạn	 lên	 tinh	 thần.	Tôi	 luôn	 luôn	 thích	 những	 bức
tranh	cổ	thangka	của	Tây	Tạng,	vẻ	đẹp	của	chúng	làm	cho	tôi	thêm	năng	lực.
Bạn	cũng	có	thể	tìm	những	bức	tranh	gợi	cho	bạn	cảm	giác	thiêng	liêng,	và
treo	lên	tường	phòng	bạn.	Lắng	nghe	băng	giảng	của	một	vị	thầy	vĩ	đại,	hoặc
nghe	 tán	 tụng.	Bạn	có	 thể	biến	 chỗ	bạn	ngồi	 thiền	 thành	một	 thiên	đường
giản	dị,	với	một	đóa	hoa,	một	cây	hương,	một	ngón	nến,	một	bức	ảnh	của
bậc	 thầy	 đã	 giác	 ngộ,	 hay	 một	 tượng	 Phật.	 bạn	 có	 thể	 biến	 gian	 phòng
thường	nhất	 thành	một	nơi	 thiêng	 liêng	ấm	cúng,	một	khung	cảnh	mà	mỗi
ngày	bạn	đến	 gặp	 bản	 ngã	 đích	 thực	 của	 bạn	 với	 tất	 cả	 niềm	vui	 và	 hạnh
phúc	như	gặp	bạn	cố	tri.	Và	nếu	bạn	nhận	thấy	thiền	định	không	dễ	dàng	xảy
đến	trong	phòng	bạn	ở	đô	thị,	thì	hãy	ra	ngoài	thiên	nhiên.	Thiên	nhiên	luôn
luôn	là	một	nguồn	cảm	hứng	bất	tận.	Muốn	an	tâm,	bạn	hãy	đi	dạo	vào	lúc
bình	minh	 trong	công	viên,	hay	ngắm	sương	mai	 trên	một	đóa	hồng	 trong
vườn.	Nằm	giữa	đất	mà	ngắm	nhìn	bầu	trời,	để	tâm	bạn	trải	ra	trong	cái	bao
la	đó.	Hãy	để	cho	bầu	trời	bên	ngoài	đánh	thức	bầu	trời	trong	tâm	bạn.	Đứng
bên	dòng	suối	mà	hòa	tâm	bạn	vào	tiếng	nước	chảy,	ngồi	bên	thác	đổ,	để	cho
tiếng	cười	trong	sáng	của	nó	tịnh	hóa	tâm	hồn	bạn.	Đi	dạo	trên	bãi	biển	và
hứng	 đầy	 gió	 biển	 trên	mặt	 bạn.	Mừng	 ánh	 trăng	 sáng	 để	 cho	 vẻ	 đẹp	 của



trăng	làm	lắng	tâm	bạn.	Ngồi	trên	hồ	hay	trong	vườn,	thở	lặng	lẽ,	để	tâm	bạn
im	lặng	khi	trăng	từ	từ	lên	tráng	lệ	trong	bầu	trời	không	mây.	Mọi	sự	đều	có
thể	dùng	 làm	sự	mời	gọi	 thiền	định.	Một	nụ	cười,	một	gương	mặt	 trên	 tàu
hầm,	một	cánh	hoa	mọc	trong	khe	đá	bên	vệ	đường,	một	tấm	vải	sặc	sỡ	treo
trong	cửa	 tiệm,	ánh	 trời	chiếu	 trên	chậu	hoa	nơi	cửa	sổ.	Hãy	nhạy	bén	đối
với	mọi	dấu	hiệu	của	cái	đẹp	và	vẻ	diễm	kiều.	Dâng	lên	mọi	niềm	vui,	tỉnh
giác	vào	mọi	lúc,	trước	“những	tin	tức	luôn	luôn	đến	từ	im	lặng.”
Dần	dà	bạn	sẽ	là	người	làm	chủ	lấy	hạnh	phúc	của	mình,	tạo	ra	niềm	vui	cho
chính	mình,	có	đủ	mọi	phương	pháp	để	thắp	sáng,	nâng	cao,	gợi	cảm	hứng
cho	từng	hơi	thở	và	động	tác	của	mình.	Thế	nào	là	một	thiền	giả	vĩ	đại?	Đó
là	người	luôn	luôn	sống	với	sự	hiện	diện	của	cái	tự	ngã	chân	thực	của	mình,
đã	tìm	ra	và	sử	dụng	liên	tục	suối	nguồn	của	cảm	hứng	sâu	xa.	Nhà	văn	Anh
Lewis	Thompsonviết:
-	Kitô,	 thi	nhân	 tối	 thượng,	đã	 sống	chân	 lý	một	cách	 say	 sưa	đến	độ	mỗi
hành	vi	của	ngài	đều	là	Hành	vi	thuần	tịnh	và	ngôi	Lời	toàn	hảo,	thể	hiện	cái
siêu	việt.
Thể	hiện	cái	siêu	việt,	đó	là	lý	do	chúng	ta	sống	trên	đời.

	



6.	TIẾN	HÓA,	NGHIỆP	VÀ	TÁI	SINH

Vào	cái	đêm	lớn	 lao	ấy,	khi	đức	Phật	giác	ngộ,	 tương	 truyền	 rằng	ngài	đã
kinh	 quá	 nhiều	 giai	 đoạn	 của	 sự	 tỉnh	 thực.	 Đầu	 tiên,	 “với	 tam	 định	 tĩnh,
thuần	tịnh,	không	lỗi	lầm,	không	cấu	nhiễm,	được	làm	cho	mềm	mại,	dễ	sử
dụng,	an	trú	bất	động,”	ngài	xoay	chú	ý	về	sự	nhớ	lại	những	đời	quá	khứ.
Ngài	kể	lại	cho	ta	kinh	nghiệm	ấy	như	sau:
-	Ta	nhớ	 lại	nhiều	đời	 trước:	một	đời,	hai,	ba,	bốn,	năm	đời,..	 năm	mươi,
một	trăm	đời...	trăm	ngàn	đời,	trong	các	thời	kiếp	khác	nhau.	Ta	biết	mọi	sự
về	những	thời	ấy:	chỗ	ở,	tên	họ,	gia	đình,	và	ta	đã	làm	gì.	Ta	kinh	quá	trở	lại
những	may	mắn	bất	hạnh	của	mỗi	đời,	cái	chết	của	ta	trong	mỗi	đời,	rồi	lại
tái	sinh	trở	lại	nhiều	lần.	Như	thế	ta	nhớ	lại	vô	số	đời	trước	với	những	nét
đặc	biệt	chính	xác,	và	những	hoàn	cảnh.	Minh	này	ta	đã	chứng	vào	canh	đầu
của	đêm.
Từ	thuở	bình	minh	của	lịch	sử,	sự	tái	sinh	và	niềm	tin	có	đời	sau	đã	chiếm
một	chỗ	quan	trọng	trong	hầu	hết	các	tôn	giáo	lớn	của	nhân	loại.	Sự	tin	có	tái
sinh	vẫn	hiện	hữu	trong	những	người	Ki	tô	vào	thuở	sơ	khai	của	lịch	sử	Ki	tô
giáo,	 và	 tồn	 tại	 dưới	 nhiều	 hình	 thức	 cho	 đến	 thời	Trung	 cổ.	Origen,	một
trong	những	người	có	ảnh	hưởng	nhất	trong	những	nhà	thờ,	đã	tin	tưởng	“sự
có-trước	của	linh	hồn”	và	đã	viết	vào	thế	kỉ	thứ	ba:
-	“Mỗi	linh	hồn	đến	thế	giới	này	được	tăng	cường	bởi	vinh	quang	hay	bị	yếu
kém	bởi	những	thất	bại	trong	những	đời	trước	của	nó.”
Mặc	dù	Ki	tô	giáo	cuối	cùng	đã	chối	bỏ	niềm	tin	tái	sinh,	ta	vẫn	có	thể	tìm
dấu	vết	niềm	tin	ấy	qua	tư	tưởng	thời	Phục	sinh,	trong	những	trước	tác	của
những	thi	sĩ	lãng	mạn	chính	như	Blake	và	Shelley,	và	cả	đến	trong	một	con
người	như	tiểu	thuyết	gia	Honoré	de	Balzac.	Từ	khi	có	sự	nổi	lên	ưa	chuộng
các	tôn	giáo	đông	phương	vào	cuối	thế	kỉ	trước,	một	số	khá	lớn	những	người
Tây	phương	đã	bắt	đầu	chấp	nhận	tri	kiến	của	Ấn	giáo	và	Phật	giáo	về	 tái
sinh.	 Một	 trong	 những	 người	 này	 là	Henry	 Ford,	 kỹ	 nghệ	 gia	 nổi	 tiếng
thương	người,	đã	viết:
-	Tôi	theo	lý	thuyết	tái	sinh	vào	năm	tôi	hăm	sáu	tuổi.	Tôn	giáo	không	cho
biết	tí	gì	về	vấn	đề	này.	Ngay	cả	sự	nghiệp	cũng	không	đem	lại	cho	tôi	niềm
thỏa	mãn.	Sự	nghiệp	thật	vô	bổ	nếu	ta	không	thể	đem	theo	cái	kinh	nghiệm
ta	thu	nhập	để	sử	dụng	trong	đời	kế	tiếp.	Nhưng	khi	tôi	khám	phá	thuyết	tái
sinh,	thì	thời	gian	không	còn	bị	hạn	chế	nữa.	Tôi	không	còn	là	một	tên	nô	lệ
cho	cái	 kim	đồng	hồ...	Tôi	muốn	 san	 sẻ	 với	người	 khác	 sự	an	 tịnh	mà	cái
thấy	ấy	đã	đem	lại	cho	chúng	ta.
Một	cuộc	trưng	cầu	ý	kiến	của	viện	Gallup	vào	năm	1982	chứng	tỏ	cứ	bốn
người	Mỹ	thì	có	một	người	tin	có	luân	hồi.	Đây	là	một	thống	kê	làm	ta	giật



mình,	khi	xét	đến	một	nơi	mà	 triết	 lý	khoa	học	duy	vật	hầu	như	 tiềm	tàng
trong	mọi	phương	diện	của	đời	sống	hàng	ngày.
Tuy	nhiên,	phần	đông	người	ta	chỉ	có	khái	niệm	lờ	mờ	về	đời	sống	sau	khi
chết,	và	hoàn	toàn	không	biết	nó	ra	như	thế	nào.	Luôn	luôn	người	ta	bảo	tôi
rằng	 họ	 không	 thể	 nào	 tin	 nổi	một	 chuyện	 không	 có	 bằng	 cứ	 hiển	 nhiên.
Nhưng	sự	“không	tin”	của	họ	đâu	phải	 là	bằng	chứng	để	nói	không	có	đời
sau	chứ?Voltaire	nói:
-	Chung	quy,	sinh	ra	 lần	nữa	cũng	không	 là	chuyện	 lạ	 lùng	gì	hơn	chuyện
sinh	ra	lần	này.
Tôi	thường	hỏi:	“Nếu	ta	đã	từng	sống	trước	đây,	thì	tại	sao	ta	không	nhớ?”
Nhưng	tại	sao	“ta	không	nhớ”	lại	có	nghĩa	rằng	trước	kia	ta	chưa	từng	sống?
Chung	 quy,	 những	 kinh	 nghiệm	 tuổi	 thơ,	 hay	 của	 hôm	 qua,	 hay	 cả	 đến
những	điều	ta	vừa	nghĩ	một	giờ	trước,	rất	sống	động	khi	chúng	xảy	ra,	nhưng
kí	ức	về	chúng	hầu	như	hoàn	toàn	phai	mờ,	như	thể	chưa	từng	xảy	đến.	Nếu
những	gì	chúng	ta	làm	hay	nghĩ	vào	thứ	hai	tuần	trước	mà	ta	còn	không	nhớ
được,	thì	làm	sao	ta	nghĩ	là	có	thể	dễ	dàng	hay	bình	thường,	để	nhớ	những	gì
ta	làm	trong	đời	trước?
Đôi	khi	tôi	đùa	người	ta	và	hỏi:
-	Cái	gì	 làm	bạn	cương	quyết	cho	rằng	không	có	đời	sau	như	vậy?	Bạn	có
bằng	chứng	gì?	Nếu	bạn	chết	mà	thấy	quả	thực	có	đời	sau	thì	bạn	tính	sao?
Có	phải	là	bạn	phải	tự	giới	hạn	mình,	khi	bạn	tin	rằng	không	có	đời	sau	nào
cả?	Có	phải	là	có	lý	hơn	nếu	bạn	cứ	đặt	một	nghi	vấn	về	đời	sau,	hay	ít	nhất
có	 thái	 độ	 cởi	mở	 về	 điều	 ấy,	mặc	 dù	 không	 có	 cái	mà	 bạn	 gọi	 là	 “bằng
chứng	cụ	thể”?	Cái	gì	sẽ	làm	bằng	chứng	cụ	thể	là	có	đời	sau?
Tôi	lại	muốn	người	ta	hãy	tự	hỏi	mình:
-	Tại	sao	bạn	thấy	tất	cả	tôn	giáo	lớn	đều	tin	có	đời	sau,	 tại	sao	hàng	trăm
triệu	 người	 suốt	 lịch	 sử,	 kể	 cả	 những	 triết	 gia	 lỗi	 lạc	 nhất,	 thánh	 hiền	 và
những	thiên	tài	của	Á	châu,	đều	sống	niềm	tin	này	như	một	phần	cốt	yếu	của
đời	họ?	Phải	chăng	họ	đều	ngu	cả?
Ta	hãy	trở	lại	vấn	đề	bằng	chứng	cụ	thể.	Không	phải	chỉ	vì	ta	chưa	bao	giờ
nghe	về	Tây	Tạng,	hay	chưa	từng	đến	đấy,	mà	ta	nói	rằng	không	có	xứ	Tây
Tạng.	Trước	khi	lục	địa	khổng	lồ	Mỹ	châu	được	“tìm	ra,”	có	ai	ở	châu	Âu
ngờ	rằng	nó	có	đấy?	Ngay	cả	sau	khi	tìm	ra	châu	Mỹ,	người	ta	còn	tranh	cãi
về	sự	có	mặt	của	nó.	Tôi	nghĩ	chính	cái	tri	kiến	hạn	hẹp	của	ta	về	cuộc	đời	đã
ngăn	cản	ta	chấp	nhận	hay	khởi	sự	tư	duy	nghiêm	chỉnh	về	khả	tính	của	tái
sinh.
May	thay,	chuyện	chưa	hết.	Những	người	nào	trong	chúng	ta	có	tu	tập	tâm
linh,	như	tu	thiền	chẳng	hạn,	sẽ	khám	phá	nhiều	chuyện	về	tâm	thức	chúng
ta,	mà	từ	trước	ta	chưa	biết	đến.	Vì	khi	tâm	ta	càng	mở	ra	cho	kinh	nghiệm
kỳ	lạ,	bao	la	về	hiện	hữu	của	tự	tính	tâm,	thì	ta	bắt	đầu	thấy	một	chiều	không
gian	khác	hẳn,	trong	đó	mọi	quyết	đoán	của	chúng	ta	về	lai	lịch	mình	và	về



thực	tại,	mà	ta	tưởng	mình	biết	thật	rõ,	bây	giờ	khởi	sự	tan	rã,	và	trong	đó	ta
thấy	đời	sau	ít	nhất	cũng	là	một	chuyện	có	thể	xảy	đến.	Ta	khởi	sự	hiểu	rằng
mọi	sự	mà	các	bậc	thầy	nói	về	sống	chết	và	đời	sau,	quả	là	thực	có.

VÀI	“BẰNG	CHỨNG”	VỀ	TÁI	SINH

Hiện	nay	đã	có	rất	nhiều	sách	nói	về	những	chứng	cứ	của	những	người	tuyên
bố	họ	có	thể	nhớ	lại	đời	trước.	Tôi	đề	nghị	nếu	bạn	thực	tình	muốn	hiểu	về
tái	sinh,	 thì	hãy	điều	nghiên	việc	này	với	 tâm	trạng	cởi	mở,	và	càng	nhiều
tinh	thần	phân	tích	càng	tốt.
Trong	số	hàng	trăm	câu	chuyện	về	tái	sinh	có	thể	kể	ra	đây,	có	một	chuyện
làm	 tôi	 thích	 thú	đặc	biệt.	Đó	 là	câu	chuyện	của	một	người	đàn	ông	 trung
niên	ởNorfolk,	Anh	quốc,	tên	Arthur	Flowerdew.	Năm	mười	hai	tuổi	ông	ta
có	kinh	nghiệm	về	những	 tâm	ảnh	sống	động	của	một	đô	 thị	 lớn	nào	đó	ở
giữa	một	sa	mạc.	Một	trong	những	hình	ảnh	xuất	hiện	nhiều	lần	trong	trí	ông
là	một	ngôi	đền	chạm	trổ	từ	một	mỏm	đá.	Những	hình	ảnh	lạ	lùng	này	cứ	trở
lại	trong	trí	ông,	nhất	là	khi	ông	nhặt	những	hòn	sỏi	màu	hồng	và	màu	cam
trên	bờ	biển	cạnh	nhà.	Khi	lớn	lên,	những	chi	tiết	về	đô	thị	trong	tâm	trí	càng
rõ	hơn,	ông	 thấy	 thêm	nhiều	 tòa	nhà,	đường	 sá,	 lính,	và	đường	đến	đô	 thị
xuyên	qua	một	con	kênh	hẹp.
Mãi	lâu	về	sau,	hoàn	toàn	tình	cờ,	ông	xem	một	phim	tài	liệu	về	đô	thị	Petra
cổ	của	Jordan.	Ông	rất	ngạc	nhiên	khi	trông	thấy	lần	đầu	tiên,	hình	ảnh	mà
ông	đã	thấy	nhiều	lần	trong	trí	qua	nhiều	năm.	Ông	cho	biết	ông	chưa	hề	đọc
sách	vở	gì	về	Petra.	Những	linh	kiến	của	ông	trở	thành	nổi	tiếng,	và	sự	xuất
hiện	của	ông	 trên	 truyền	hình	của	đài	BBC	làm	chính	phủ	Jordan	 lư	ý,	đề
nghị	đưa	ông	bằng	phi	cơ	đến	Jordan	cùng	với	một	phóng	viên	quay	phim
của	BBC.
Trước	khi	phái	đoàn	xuất	hành,	Arthur	Flowerdew	được	giới	thiệu	với	một
nhà	khảo	cổ	chuyên	về	Petra,	đã	viết	một	quyển	sách	về	thành	phố	này.	Nhà
khảo	cổ	lấy	làm	lạ	lùng	trước	sự	hiểu	biết	rành	mạch	của	ông	ta,	một	vài	điều
ông	nói	 ra	 chỉ	 có	một	 chuyên	gia	khảo	 cổ	về	vùng	ấy	mới	biết	 được.	Đài
BBC	ghi	 lại	 sự	mô	 tả	 của	Arthur	Flowerdew	 về	Petra	 trước	 khi	 đi,	 để	 so
sánh.	Flowerdewnêu	lên	ba	địa	điểm	trong	linh	kiến	của	mình	về	Petra:	Một
mỏm	đá	hình	núi	 lửa	ở	ngoài	đô	 thị,	một	ngôi	đền	nhỏ	ở	đấy	ông	 tin	rằng
ông	 đã	 bị	 giết	 vào	 thế	 kỷ	 thứ	 nhất	 trước	 Thiên	 chúa,	 và	một	 xây	 cất	 bất
thường	trong	thành	phố,	mà	các	nhà	khảo	cổ	rất	quen	thuộc,	nhưng	họ	không
biết	để	làm	gì.
Chuyên	gia	khảo	cổ	không	nhớ	có	mỏm	đá	nào	như	vậy,	và	tỏ	vẻ	hoài	nghi.
Khi	ông	ta	đưa	cho	Flowerdew	xem	một	bức	ảnh	chụp	đô	thị	Petra,	ông	lấy
làm	kinh	ngạc	vì	Flowerdew	chỉ	đúng	cái	nơi	có	di	tích	ngôi	đền.	Rồi	người



đàn	ông	trung	niên	này	thản	nhiên	giải	thích,	mục	đích	của	cái	cấu	trúc	kỳ	lạ
kia	là	cái	vọng	gác	trong	đó	ông	ta	đã	làm	lính	canh,	cách	hai	ngàn	năm	về
trước.
Một	số	lớn	những	tiên	đoán	của	ông	chứng	tỏ	rất	chính	xác.	Khi	đoàn	đến
gần	thành	Petra,	Arthur	Flowerdew	chỉ	chỗ	mỏm	đá	kỳ	bí,	và	khi	vào	thành,
ông	đến	ngay	vọng	gác,	không	cần	nhìn	bản	đồ,	và	chứng	minh	cái	cách	lạ
lùng	mà	thời	xưa	đã	sử	dụng	để	điểm	danh	lính	gác.	Cuối	cùng	ông	đi	đến
nơi	mà	ông	bảo	ông	đã	bị	một	mủi	kiếm	của	kẻ	thù	đâm	chết	vào	thế	kỉ	thứ
nhất	trước	Tây	lịch,	và	lại	chỉ	ra	những	địa	điểm,	mục	đích	của	những	cấu
trúc	chưa	khai	quật	được	tại	đô	thị	này.
Làm	sao	giải	thích	được	sự	hiểu	biết	lạ	lùng	của	Arthur	Flowerdew	ngoại	trừ
sự	tái	sinh	luân	hồi?
Rồi	lại	có	trường	hợp	những	trẻ	em	nhớ	lại	một	cách	tự	nhiên	những	chi	tiết
về	đời	trước.	Nhiều	trường	hợp	như	vậy	đã	được	tiến	sĩ	Ian	Stevenson	thuộc
đại	học	Virginia	sưu	tập.	Một	tường	thuật	về	những	kí	ức	của	một	trẻ	em	về
đời	quá	khứ	đã	gây	sự	chú	ý	của	đức	Dalai	Lama.	Ngài	đã	gửi	một	đại	diện
đến	phỏng	vấn	và	xác	chứng	những	kí	ức	của	em.
Tên	em	bé	là	Kamaljit	Kor,	con	một	thầy	giáo	sống	trong	một	gia	đình	theo
đạo	Sikh	ở	 tỉnh	Punjab	ở	Ấn.	Một	ngày	kia,	khi	đi	coi	hội	chợ	với	cha	 tại
một	khu	làng,	tình	cờ	cô	bé	bảo	cha	đưa	đến	một	làng	khác	cách	đó	không
xa.	Cha	cô	rất	ngạc	nhiên,	hỏi	tại	sao.	Cô	bảo:
-	Con	không	có	gì	ở	đây.	Đây	không	phải	nhà	của	con.	Cha	hãy	đưa	con	đến
làng	ấy.	Một	đứa	bạn	học	và	con	đang	cỡi	xe	đạp	thì	chúng	con	bị	xe	buýt
đụng.	Bạn	con	chết	ngay,	 con	bị	 thương	ở	đầu,	 tai,	mũi.	Con	được	đưa	đi
khỏi	chỗ	xảy	ra	 tai	nạn	và	đến	nằm	trên	một	ghế	dài	 trước	một	 tòa	án	nhỏ
gần	đấy.	Rồi	người	 ta	đưa	con	đến	bệnh	viện	 làng.	Những	vết	 thương	của
con	chảy	máu	thật	nhiều,	cha	mẹ	bà	con	đều	theo	con	đến	đấy.	Vì	bệnh	viện
làng	không	đủ	phương	tiện,	họ	tính	đưa	con	đi	Ambala.	Khi	các	bác	sĩ	nói
không	cứu	con	được	nữa,	con	đã	yêu	cầu	đưa	con	về	nhà.
Cha	cô	bé	lấy	làm	kinh	ngạc,	nhưng	vì	cô	bé	năn	nỉ,	ông	phải	đưa	cô	đến	khu
làng	cô	muốn.	Khi	đến	gần,	cô	bé	nhận	ra	ngay,	chỉ	chỗ	đụng	xe,	và	gọi	một
chiếc	xích	lô.
Cô	bảo	xe	ngừng	khi	họ	đến	một	cụm	nhà	mà	cô	bảo	đã	từng	ở	đó.	Người
cha	vẫn	không	tin	cô,	nên	hỏi	những	người	ở	đấy	xem	họ	có	biết	gia	đình	mà
côKamaljit	Kour	đã	mô	tả.	Họ	xác	nhận	quả	có	việc	như	thế,	và	bảo	người
cha	cô	bé	rằng	Rishma,	tên	cô	gái	trước	kia,	khi	chết	đã	được	mười	sáu	tuổi,
chết	 trong	xe	 trên	đường	 từ	bệnh	viện	về	nhà.	Người	cha	hết	 sức	bực	bội,
bảo	cô	bé	họ	nên	trở	về,	song	cô	đi	ngay	tới	nhà	cũ,	đòi	bức	ảnh	cô	chụp	ở
trường,	và	ngắm	nhìn	thích	thú.	Khi	ông	nội	và	chú	của	cô	Rishma	đến,	thì
cô	bé	nhận	ra	ngay,	nói	đúng	tên	họ.	Cô	chỉ	cái	phòng	riêng	của	cô,	và	đưa
cha	cô	đi	xem	những	phòng	khác	 trong	nhà.	Rồi	cô	đòi	những	quyển	sách



học	cũ,	đôi	vòng	bạc	và	những	cái	nơ	cùng	với	bộ	áo	quần	mới	màu	marông.
Cô	 của	Rishma	 giải	 thích,	 đấy	 là	 những	 vật	 sở	 hữu	 cũ	Rishma	 ngày	 xưa.
Hôm	sau	cô	gặp	tất	cả	những	bà	con	cũ,	và	khi	tới	giờ	lên	xe	buýt	trở	về,	cô
bé	không	chịu,	bảo	cha	rằng	cô	sẽ	ở	lại.	Nhưng	cuối	cùng	ông	đã	năn	nỉ	cô
bé	cùng	về.
Gia	đình	khởi	sự	ráp	câu	chuyện	 lại.	Kamalljit	Kour	đã	 ra	đời	mười	 tháng
sau	khi	Rishma	 chết.	Mặc	 dù	 chưa	 đi	 học,	 em	 bé	 vẫn	 thường	 làm	 bộ	 đọc
sách,	và	nhớ	được	 tất	cả	 tên	bạn	 trong	 tấm	ảnh	 trường	học.	Kamaljit	 cũng
thường	đòi	mặc	áo	marông.	Cha	mẹ	cô	bé	khám	phá	ra	rằng	Rishma	đã	được
tặng	một	bộ	quần	áo	màu	ấy	mà	em	rất	thích,	nhưng	chưa	được	mặc.	Điều
cuối	cùng	mà	em	bé	nhớ	về	đời	trước	của	mình	là	những	ánh	sáng	trên	chiếc
xe	hơi	bỗng	vụt	tắt	trên	đường	từ	bệnh	viện	về	nhà;	có	lẽ	đấy	là	lúc	em	chết.
Ai	muốn	khảo	sát	nghiêm	túc	khả	tính	về	đời	sau,	tôi	đề	nghị	họ	xem	những
chứng	cứ	cảm	động	về	kinh	nghiệm	cận-tử.	Rất	nhiều	người	sống	lại	đã	phát
sinh	một	niềm	xác	tín	rằng	cuộc	đời	vẫn	tiếp	tục	sau	khi	chết;	nhiều	người
trong	đó	không	có	tín	ngưỡng	cũng	chưa	từng	có	kinh	nghiệm	tâm	linh	nào:
Bây	giờ,	suốt	đời	tôi	hoàn	toàn	tin	chắc	có	đời	sau,	không	một	chút	nghi	ngờ
gì.	Và	tôi	không	sợ	chết	nữa,	không.	Nhiều	người	tôi	biết	rất	sợ	chết,	sợ	quá.
Tôi	 luôn	 luôn	cười	 thầm	khi	nghe	người	 ta	hoài	nghi	về	đời	sau,	hay	bảo,
“Chết	là	hết.”	Tôi	tự	nhủ:	“Họ	thực	sự	không	biết	gì	cả.”
“Cái	điều	xảy	đến	cho	tôi	lúc	đó	là	kinh	nghiệm	lạ	lùng	nhất	tôi	chưa	từng
thấy.	Nó	làm	cho	tôi	nhận	ra	rằng	có	đời	sau.”
“Tôi	 biết	 là	 có	 đời	 sau.	Không	 ai	 có	 thể	 lay	 chuyển	 lòng	 tin	 của	 tôi.	 Tôi
không	hoài	nghi	gì	nữa.	Chết	thật	an	ổn,	không	có	gì	phải	sợ.	Tôi	không	biết
còn	gì	ngoài	ra	cái	mà	tôi	đã	kinh	nghiệm,	nhưng	với	tôi,	đã	là	tràn	trề	hạnh
phúc...”.
“Nó	cho	 tôi	một	giải	đáp	cho	cái	điều	mà	tôi	nghĩ	sẽ	 làm	mọi	người	ngạc
nhiên	vào	lúc	này	hay	khác	trong	đời.	Vâng,	có	đời	sau!	Đẹp	hơn	bất	cứ	gì
ta	có	thể	tưởng	tượng!	Khi	bạn	đã	biết,	thì	không	có	một	cái	gì	có	thể	sánh
bằng	nó.	Bạn	chỉ	biết	thế!”
Những	khảo	cứu	về	đề	tài	ấy	cũng	chứng	tỏ	những	người	đã	chết	hụt	sau	đó
thường	cởi	mở	hơn	và	có	khuynh	hướng	chấp	nhận	tái	sinh	luân	hồi.
Và	phải	chăng	những	thiên	tài	đặc	biệt	về	âm	nhạc	hoặc	toán	nơi	một	số	trẻ
em	 có	 thể	 suy	 từ	 sự	 phát	 triển	 của	 chúng	 trong	 những	 đời	 trước?	 Như
Mozartnăm	tuổi	đã	soạn	những	đoản	khúc,	và	xuất	bản	những	khúc	sonatas
vào	năm	tám	tuổi.
Bạn	có	thể	đặt	câu	hỏi:
-	Nếu	có	đời	sau,	thì	tại	sao	quá	khó	để	nhớ	lại	đời	trước	của	mình	như	vậy?
Trong	 tác	 phẩm	 “Myth	of	Er”	 (Huyền	 thoại	 về	 Er)	Platon	 gợi	 ý	 một	 giải
thích	cho	sự	thiếu	trí	nhớ	này.
Er	là	một	quân	nhân	được	xem	đã	chết	trận,	và	dường	như	đã	trải	qua	một



kinh	nghiệm	cận	 tử	 rồi	 sống	 lại.	Y	 thấy	nhiều	chuyện	 trong	khi	“chết,”	 và
được	bảo	phải	trở	về	lại	cuộc	đời	để	kể	cho	người	khác	nghe	trạng	thái	sau
khi	chết	 ra	 thế	nào.	Ngay	 trước	khi	 trở	về,	y	 thấy	những	người	đang	được
chuẩn	bị	để	tái	sinh	phải	di	chuyển	trong	hơi	nóng	ngột	ngạt	ghê	gớm	qua
“Cánh	đồng	quên	 lãng”,	một	 sa	mạc	không	 có	 cây	 cối.	Khi	 chiều	đến,	 họ
cắm	trại	gần	Con	Sông	Thất	Niệm,	mà	nước	của	nó	không	thể	múc	được.	Tất
cả	đều	được	bảo	uống	một	ít	nước	này,	và	một	số	người	không	có	được	cái
trí	tuệ	để	ngăn	họ	uống	nhiều.	Mỗi	người	khi	uống	thì	quên	hết	mọi	sự.
Er	không	được	phép	uống	nước,	và	khi	thức	dậy	y	thấy	mình	đang	nằm	trên
giàn	hỏa,	và	có	thể	nhớ	lại	tất	cả	những	gì	y	đã	thấy	nghe.
Có	chăng	một	định	luật	chung	để	làm	cho	ta	hầu	như	quên	hết	mọi	sự	về	thời
gian	và	nơi	chốn	 ta	đã	sống	 trước	kia?	Hay	chỉ	vì	quá	nhiều	kinh	nghiệm,
phạm	vi	và	cường	độ	của	chúng	quá	lớn,	đã	xóa	hết	những	kí	ức	chúng	ta	về
những	đời	quá	khứ?
Đôi	khi	tôi	tự	hỏi,	chúng	sẽ	giúp	ta	được	bao	nhiêu	nếu	ta	nhớ	được?	Hay	lại
còn	làm	cho	chúng	ta	rối	ren	thêm?

TÍNH	TƯƠNG	TỤC	CỦA	TÂM	THỨC

Theo	quan	điểm	Phật	giáo,	luận	cứ	chính	xác	nhận	có	tái	sinh	là	dựa	trên	một
hiểu	 biết	 sâu	 xa	 về	 tâm	 tương	 tục.	 Tâm	 thức	 từ	 đâu	 đến?	 Nó	 không	 thể
không	từ	đâu	mà	khởi	lên.	Mỗi	sát	na	tâm	không	thể	khởi	nếu	không	có	sát
na	tâm	đi	trước	nó.	Đứa	Dalai	Lama	giải	 thích	tiến	trình	phức	tạp	này	như
sau.
-	Căn	bản	trên	đó	Phật	giáo	chấp	nhận	có	tái	sinh,	chính	yếu	là	sự	tương	tục
của	tâm	thức.	Hãy	lấy	thế	giới	vật	chất	làm	ví	dụ:	tất	cả	yếu	tố	trong	vũ	trụ
hiện	tại	của	chúng	ta,	cho	đến	mức	vi	tế	nhất,	có	thể	tìm	về	một	nguồn	gốc,
một	khởi	điểm	ở	đấy	mọi	vật	thể	của	thế	giới	vật	chất	được	cô	đọng	lại	thành
cái	mà	 khoa	học	 gọi	 là	“lượng	 tử”.	Những	phân	 tử	 này	 lại	 là	 kết	 quả	 sự
phân	hóa	của	một	vũ	trụ	có	trước	nó.	Bởi	thế	có	một	chu	kỳ	miên	viễn	trong
đó	vũ	trụ	thành	và	hoại,	rồi	lại	tái	sinh.
Tâm	cũng	tương	tự	như	thế.	Sự	kiện	ta	có	một	cái	gọi	là	“tâm	hay	thức”	thật
rõ	 ràng,	 vì	 kinh	 nghiệm	 chúng	 ta	 chứng	 tỏ	 sự	 hiện	 hữu	 của	 nó.	 Rồi	 kinh
nghiệm	cũng	cho	 thấy	 rõ	 rằng	cái	mà	 ta	gọi	 là	“tâm	hay	 thức”	 luôn	 luôn
thay	đổi	theo	hoàn	cảnh,	điều	kiện.	Điều	này	cho	ta	thấy	bản	chất	liên	tục	và
thay	đổi	của	tâm	thức.
Một	sự	kiện	khác	nữa	cũng	rõ	ràng,	là	những	tầng	lớp	thô	của	tâm	thức	liên
lạc	mật	thiết	với	những	trạng	thái	vật	lý	của	cơ	thể,	và	kỳ	thực	tùy	thuộc	vào
chúng.	Nhưng	phải	có	một	căn	bản	nào	đó,	một	năng	lực,	nguồn	gốc,	khiến
cho	tâm	thức,	khi	tác	động	hỗ	tương	với	những	phân	tử	vật	chất,	có	thể	sản



xuất	những	hữu	tình	chúng	sinh.
Cũng	như	bình	diện	vật	chất,	tâm	cũng	phải	có	sự	tương	tục	từ	quá	khứ.	Bởi
thế	nếu	bạn	 theo	dấu	 tâm	trở	về	quá	khứ,	 thì	bạn	sẽ	 thấy	bạn	đang	 tìm	về
nguồn	gốc	của	tâm	tương	tục	-	hệt	như	của	thế	giới	vật	chất	–	là	một	chiều
không	gian	vô	biên;	bạn	sẽ	thấy	nó	không	có	khởi	thủy.
Bởi	 thế,	phải	có	những	đời	 tái	sinh	 tương	 tục	 thì	dòng	 tâm	thức	 tương	 tục
mới	có	ở	đấy.
Bởi	 thế,	phải	có	những	đời	 tái	sinh	 tương	 tục	 thì	dòng	 tâm	thức	 tương	 tục
mới	có	ở	đấy.
Phật	giáo	tin	ở	lý	duyên	sinh	theo	đó	mọi	sự	đều	biến	đổi,	và	đều	có	nguyên
nhân	và	điều	kiện.	Bởi	thế	không	có	chỗ	cho	một	thần	sáng	tạo,	hay	những
thực	thể	tự-sinh.	Đúng	hơn,	mọi	sự	phát	sinh	do	kết	quả	của	những	nhân	và
duyên	hay	điều	kiện.	Bởi	vậy	tâm	hay	thức	cũng	xuất	hiện	kể	như	hậu	quả
của	những	tâm	đi	trước	nó.
Khi	nói	 về	nhân	và	duyên,	 có	hai	 loại:	 những	nguyên	nhân	 thực	 thụ,	 chất
liệu	từ	đó	một	vật	được	sinh	ra;	và	những	yếu	tố	hợp	tác	góp	phần	vào	sự
tạo	nên	vật	ấy,	hay	pháp	duyên	sinh	ấy.	Trong	trường	hợp	tâm	và	thân,	mặc
dù	cái	này	có	thể	ảnh	hưởng	cái	kia,	songc	ái	này	không	thể	là	chất	liệu	của
cái	kia...	Tâm	và	vật,	mặc	dù	lệ	thuộc	lẫn	nhau,	song	không	phải	là	những
nguyên	nhân	thực	thụ	thuộc	loại	“chất	liệu”	cho	nhau.
Đây	là	cơ	sở	trên	đó	Phật	giáo	chấp	nhận	có	tái	sinh.

8

Phần	đông	người	hiểu	từ	ngữ	“tái	sinh”	như	một	“vật”	sinh	trở	lại,	du	hành
từ	đời	này	sang	đời	khác.	Nhưng	trong	Phật	giáo,	chúng	tôi	không	tin	có	một
thực	thể	độc	lập	bất	biến	như	một	linh	hồn	hay	cái	ngã	tồn	tại	sau	khi	thân
xác	chết	đi.	Cái	yếu	tố	đem	lại	sự	tiếp	nối	những	đời	sống,	theo	Phật	giáo,
không	phải	là	một	thực	thể,	mà	là	tầng	lớp	vi	tế	sâu	xa	tối	hậu	của	tâm	thức.
Đức	Dalai	Lama	giải	thích:
-	Theo	lối	giải	thích	Phật	giáo,	nguyên	lý	sáng	tạo	tối	hậu	là	tâm.	Có	nhiều
tầng	lớp	của	tâm.	Cái	mà	ta	gọi	là	bản	tâm	sâu	xa	nhất	vẫn	luôn	luôn	hiện
diện	ở	đấy.	Sự	tương	tục	của	bản	tâm	ấy	hầu	như	là	một	cái	gì	trường	cửu,
như	 những	 lượng	 tử	 không	 gian.	 Trong	 địa	 hạt	 vật	 chất,	 đấy	 là	 lượng	 tử
(phân	 tử	 không	 gian);	 trong	 địa	 hạt	 tâm	 thức,	 đấy	 là	 Ánh	 sáng	Căn	 bản,
điểm	Linh	Quang...	Điểm	Linh	Quang,	với	năng	lực	đặc	biệt	của	nó,	tạo	nên
sự	móc	nối	với	tâm.
Cách	tái	sinh	xảy	ra	đã	được	minh	họa	rõ	ràng	trong	ví	dụ	sau.
-	Những	hiện	hữu	liên	tiếp	trong	một	chuỗi	tái	sinh	không	giống	như	những
hạt	ngọc	trong	một	chuỗi	ngọc,	được	xâu	lại	với	nhau	bằng	một	sợi	dây	gọi
là	“linh	hồn,”	xuyên	qua	tất	cả	hột	châu;	đúng	hơn	chúng	như	những	con
xúc	xắc	chồng	lên	nhau,	mỗi	con	xúc	xắc	là	riêng	biệt,	nhưng	nó	chống	đỡ
con	ở	trên	nó,	tự	căn	để	có	liên	hệ	với	nhau.	Giữa	những	con	xúc	xắc	không



có	sự	giống	nhau	nhưng	có	điều	kiện	tính.
Kinh	điển	Phật	 giáo	nói	 rất	 rõ	 về	 tiến	 trình	duyên	 sinh	hay	điều	kiện	 tính
này.	 Bậc	 thánh	 tăng	Nagasena	 giải	 thích	 cho	 vua	Milinda	 trong	một	 loạt
những	giải	đáp	nghi	vấn	mà	nhà	vua	đã	hỏi	ngài.
Vua	hỏi:
-	Khi	một	người	nào	tái	sinh,	thì	y	là	một	với	người	vừa	chết,	hay	là	khác?
Nagasena	trả	lời:
-	Không	phải	một	cũng	không	phải	khác...	Nếu	một	người	đốt	một	ngọn	đèn,
có	thể	nó	cho	ánh	sáng	suốt	đêm	không?
-	Có	thể.
-	Ngọn	 đèn	 cháy	 trong	 canh	một	 có	 phải	 là	một	 với	 ngọn	 đèn	 cháy	 trong
canh	hai...	hay	canh	cuối?
-	Không.
-	Như	vậy	có	phải	nghĩa	là	ngọn	đèn	canh	một	khác,	ngọn	đèn	canh	hai	khác,
ngọn	đèn	canh	ba	khác?
-	Không,	vì	cũng	chính	ngọn	đèn	ấy	cháy	suốt	cả	đêm.
-	Tái	sinh	cũng	giống	như	vậy:	Một	hiện	tượng	này	khởi	lên	và	hiện	tượng
kia	chấm	dứt,	hai	cái	đồng	thời.	Bởi	thế	tâm	đầu	tiên	khởi	lên	trong	đời	sống
mới	 không	 phải	 một	 cũng	 không	 phải	 khác	 với	 tâm	 cuối	 cùng	 trong	 đời
trước.
Nhà	vua	xin	một	ví	dụ	khác	để	giải	 thích	rõ	bản	chất	của	 tương	quan	này,
vàNagasena	đã	so	sánh	với	sữa:
-	Ván	sữa,	bơ,	hay	gia	ua	 làm	ra	 từ	sữa	không	phải	 là	một	với	sữa,	nhưng
cũng	không	phải	khác,	vì	hoàn	toàn	tùy	thuộc	vào	sữa.
Khi	ấy	vua	hỏi:
-	Nếu	không	có	thực	thể	nào	di	chuyển	từ	thân	xác	này	qua	thân	xác	khác,	thì
có	 phải	 là	 ta	 sẽ	 thoát	 khỏi	 những	 nghiệp	 xấu	mà	 ta	 đã	 làm	 trong	 các	 đời
trước?
Nagasena	cho	tỉ	dụ	sau	đây:
-	Một	người	ăn	trộm	xoài	người	khác.	Xoài	y	lấy	không	phải	xoài	người	chủ
đã	trồng,	 làm	sao	lại	phạt	y	được?	Lí	do	y	bị	phạt	 là,	những	trái	xoài	y	ăn
trộm	chỉ	có	được	nhờ	trước	 tiên	người	chủ	có	 trồng	ra.	Cũng	thế,	chính	vì
những	nghiệp	của	ta	trong	quá	khứ,	thanh	tịnh	hay	không	thanh	tịnh,	mà	ta
được	nối	liền	với	một	đời	khác,	và	không	thể	thoát	khỏi	hậu	quả.

NGHIỆP

Vào	canh	hai,	khi	Phật	đạt	giác	ngộ,	ngài	chứng	một	loại	hiểu	biết	hay	minh
thứ	 hai,	 bổ	 túc	 cho	 trí	 biết	 về	 tái	 sinh	 hay	 túc	mạng	 trí,	 đó	 là	 trí	 biết	 về
nghiệp,	định	luật	tự	nhiên	của	nhân	và	quả.



“Với	 thiên	 nhãn	 thuần	 tịnh	 siêu	 nhân,	 Ta	 thấy	 hữu	 tình	 chết	 và	 tái	 sinh,
người	hạ	liệt	kẻ	cao	sang,	người	may	mắn	kẻ	bất	hạnh	tùy	theo	hạnh	nghiệp
của	chúng.”
(Tùy	nghiệp	thú	trí,	liên	hệ	đến	thiên	nhãn.	Dịch	giả)
Sự	 thật	 và	 năng	 lực	 điều	 động	 tái	 sinh	 là	 cái	mà	 ta	 gọi	 nghiệp.	 Người	 ta
thường	 hiểu	 lầm	 nghiệp	 với	 định	 mệnh	 hay	 tiền	 định.	 Tốt	 nhất	 nên	 hiểu
nghiệp	là	luật	nhân	quả	tất	yếu	điều	khiển	vũ	trụ.	Danh	từ	karma,	nghiệp,	có
nghĩa	là	“hành	động,”	và	karma	vừa	là	năng	lực	tiềm	tàng	trong	hành	động
vừa	là	hậu	quả	mà	hành	động	đem	lại.
Có	 nhiều	 loại	 nghiệp:	 Nghiệp	 quốc	 tế,	 nghiệp	 quốc	 gia,	 nghiệp	 đô	 thị,
vànghiệp	cá	nhân.	Tất	cả	đều	tương	quan	mật	thiết	với	nhau,	và	chỉ	có	một
người	đã	giác	ngộ	mới	hiểu	được	sự	phức	tạp	của	chúng.
Nói	giản	dị	 thì	nghiệp	là	gì?	Nó	có	nghĩa	là	bất	cứ	gì	 ta	 làm,	qua	thân,	 lời
hay	 ý,	 đều	 sẽ	 có	một	 hậu	 quả	 tương	 ứng.	Mỗi	 hành	 vi,	 dù	 nhỏ	 nhất,	 đều
mang	nặng	những	kết	quả	của	nó.	Những	bậc	thầy	nói	rằng	chỉ	một	chút	độc
dược	 cũng	 có	 thể	 gây	 ra	 cái	 chết,	 một	 hột	 nhỏ	 có	 thể	 trở	 thành	một	 cây
khổng	lồ.	Và	đức	Phật	cũng	dạy:
-	Đừng	khinh	việc	ác	nhỏ	chỉ	vì	nó	nhỏ;	một	đóm	lửa	nhỏ	cũng	có	thể	đốt
cháy	một	đống	cỏ	khô	lớn	như	ngọn	núi.
Ngài	còn	dạy:
-	Đừng	xem	thường	việc	lành	nhỏ,	nghĩ	rằng	không	lợi	lạc;	những	giọt	nước
tuy	nhỏ	cũng	có	thể	làm	đầy	hồ.
Nghiệp	không	hư	hoại	như	những	vật	thể	ở	ngòai	hay	trở	thành	vô	hiệu	lực.
Nó	không	thể	bị	 thời	gian,	 lửa	hay	nước	phá	hoại.	Năng	lực	của	nghiệp	sẽ
không	bao	giờ	biến	mất	cho	đến	khi	nó	chín	mùi.	Mặc	dù	những	hậu	quả	của
nghiệp	chúng	ta	có	thể	chưa	chín,	nhưng	chúng	chắc	chắn	sẽ	chín,	khi	gặp
điều	kiện	thích	hợp.
Thường	chúng	ta	quên	những	gì	mình	làm,	và	thực	lâu	về	sau	những	hậu	quả
mới	đến	đuổi	kịp	chúng	ta.	Khi	ấy	ta	không	thể	nào	liên	hệ	chúng	với	những
nhân,	sinh	ra	chúng.	Jigmé	Lingpa	nói:
-	Hãy	tưởng	tượng,	một	con	đại	bàng	đang	bay	cao	trên	bầu	trời,	không	có
bóng,	 không	 có	 gì	 chứng	 tỏ	 nó	 có	 ở	 đấy.	Rồi	 thình	 lình	 nó	 rình	mồi,	 lặn
xuống,	và	sà	xuống	đất.	Và	khi	nó	rớt	xuống,	thì	cái	bóng	đe	dọa	của	nó	xuất
hiện.
Những	hậu	quả	hành	động	chúng	ta	thường	bị	triển	hạn,	ngay	cả	vào	những
đời	sau;	chúng	ta	không	thế	gán	một	nguyên	nhân	duy	nhất,	vì	bất	cứ	biến	cố
nào	 cũng	 có	 thể	 là	một	 pha	 trộn	 vô	 cùng	 phức	 tạp	 của	 nhiều	 nghiệp	 chín
cùng	một	lúc.	Bởi	thế	chúng	ta	có	khuynh	hướng	cho	rằng	mọi	sự	“tình	cờ”
xảy	đến	cho	chúng	ta,	và	khi	mọi	sự	tiến	hành	tốt	đẹp,	ta	chỉ	gọi	đấy	là	“may
mắn.”	Tuy	nhiên,	 cái	 gì	 khác	 ngoài	 nghiệp,	 có	 thể	 thực	 sự	 giải	 thích	 thỏa
đáng	những	sai	khác	kỳ	lạ	giữa	chúng	ta?	Dù	chúng	ta	có	thể	sinh	ra	trong



cùng	một	gia	đình	hay	xứ	sở,	hay	trong	những	hoàn	cảnh	giống	nhau,	chúng
ta	đều	có	tính	tình	khác	nhau,	gặp	những	sự	việc	hoàn	toàn	khác	nhau,	có	tài
năng	khác	nhau,	khuynh	hướng	và	số	phận	khác	nhau.
Như	lời	Phật	dạy:
-	Hiện	tại	ta	là	những	gì	trong	quá	khứ	ta	đã	từng	là,	và	tương	lai	ta	sẽ	là	gì
tùy	thuộc	vào	hiện	tại	ta	làm	gì.
Padmasambhava	cũng	nói:
-	Muốn	biết	đời	quá	khứ,	hãy	nhìn	tình	trạng	hiện	tại	của	bạn;	muốn	biết	đời
vị	lai,	hãy	nhìn	những	hành	động	hiện	tại.

THIỆN	TÂM

Như	vậy,	 loại	 tái	 sinh	mà	 ta	 sẽ	có	 trong	đời	vị	 lai	được	định	đoạt	bởi	bản
chất	của	những	hành	động	ta	 trong	đời	hiện	tại.	Và	điều	thật	quan	trọng	là
đừng	bao	giờ	quên	rằng	hậu	quả	của	hành	động	chúng	ta	hoàn	toàn	tùy	thuộc
vào	ý	định	hay	động	cơ	đằng	sau	những	họat	động	ấy,	chứ	không	phải	tùy
theo	phạm	vi	tầm	mức	của	chúng.
Vào	 thời	Phật,	 có	một	bà	 lão	ăn	xin	 tên	gọi	 là	“Nương	 tựa	Niềm	Vui.”	Bà
thường	ngắm	những	vua	chúa	và	mọi	người	cúng	dường	Phật	và	đệ	tử	của
Ngài.	Và	không	có	gì	bà	thích	hơn	là	được	làm	như	họ.	Bởi	thế	bà	đi	xin	suốt
ngày,	và	được	một	đồng	tiền	nhỏ.	Bà	đem	đồng	tiền	ấy	đi	mua	một	ít	dầu.
Người	bán	dầu	bảo	bà	không	mua	gì	được	với	đồng	tiền	ít	ỏi	ấy,	nhưng	khi
nghe	bà	muốn	cúng	Phật,	anh	 ta	 thương	hại,	cho	bà	một	 ít	dầu	bà	cần.	Bà
đem	đến	chùa	đốt	một	cây	đèn,	và	phát	nguyện:
-	Con	không	có	gì	cúng	dâng	Phật,	ngoại	trừ	cây	đèn	nhỏ	này.	Nhưng	do	sự
cúng	dường	này,	mong	cho	con	đời	sau	có	trí	tuệ.	Mong	cho	con	giải	thoát
tất	cả	hữu	tình	ra	khỏi	bóng	tối	ngu	si.	Mong	cho	con	tịnh	hóa	tất	cả	những
cấu	uế	chướng	ngại	của	họ,	và	đưa	họ	đến	giải	thoát.
Đêm	ấy	tất	cả	các	ngọn	đèn	đều	cháy	hết	cả	dầu.	Nhưng	vào	lúc	bình	minh,
ngọn	đèn	của	bà	lão	vẫn	tiếp	tục	cháy,	khi	tôn	giả	Mục	kiền	liên	đi	thâu	lại
những	cây	đèn.	Khi	trông	thấy	ngọn	đèn	còn	cháy	sáng,	đầy	dầu	và	bấc	mới,
ngài	nghĩ:	“Không	lý	gì	để	cho	cây	đèn	này	vẫn	cháy	vào	ban	ngày,”	và	ngài
cố	thổi	tắt.	Nhưng	cây	đèn	vẫn	cháy.	Ngài	lấy	tay	bóp,	lấy	y	chụp	lên	cho	nó
tắt,	mà	nó	vẫn	tiếp	tục	cháy	sáng.	Đức	Phật	vẫn	nhìn	ngài	từ	lúc	đầu,	và	bảo:
-	Mục	kiền	liên,	có	phải	ông	muốn	dập	tắt	ngọn	đèn	ấy	không?	Ông	không
làm	được	đâu.	Ông	không	di	chuyển	được	nó,	chứ	đừng	nói	 là	dập	cho	nó
tắt.	Nếu	ông	đem	được	bốn	biển	mà	tưới	lên	cây	đèn	này,	nó	vẫn	không	tắt
được,	tại	sao?	Vì	cây	đèn	này	đã	được	đốt	lên	để	dâng	cúng	với	tất	cả	niềm
sùng	 kính,	 và	 với	 tâm	 trí	 thanh	 tịnh.	Chính	 động	 cơ	 ấy	 đã	 làm	 cho	 nó	 có
công	đức	vô	cùng.



Khi	đức	Phật	nói	lời	này,	thì	bà	lão	ăn	xin	đi	đến	ngài,	và	ngài	nói	lời	thọ	kí
cho	bà	trong	tương	lai	sẽ	thành	Phật,	hiệu	là	“Ánh	sáng	ngọn	đèn.”	Như	vậy
chính	 động	 lực	 tốt	 hay	 xấu	 của	 chúng	 ta	 đã	 định	 đoạt	 kết	 quả	 hành	 động
chúng	ta.	Shantideva	nói:
-	Tất	cả	niềm	vui	có	được	trên	đời
Đều	do	muốn	an	lạc	cho	kẻ	khác,
Tất	cả	đau	khổ	trên	đời	này
Đều	do	muốn	hạnh	phúc	cho	chính	mình.
Vì	luật	nhân	quả	là	không	lầm	lẫn	và	không	thể	tránh,	mỗi	khi	ta	hại	người
khác,	là	ta	đang	tự	hại	mình;	mỗi	khi	ta	đem	lại	hạnh	phúc	cho	người	khác,
là	 ta	 đang	 đem	 lại	 cho	 chính	 chúng	 ta	 hạnh	 phúc	 tương	 lai.	 Bởi	 thế	Đức
Dalai	Lamanói:
-	Nếu	bạn	cố	hàng	phục	những	động	lực	ích	kỉ,	giận	dữ	vân	vân...	và	phát
triển	 lòng	 từ	bi	đối	với	người	khác,	 thì	cuối	cùng	bạn	sẽ	được	 lợi	 lạc	hơn
nhiều,	cho	chính	bạn.	Bởi	thế	tôi	thường	bảo	những	người	ích	kỉ	khôn	ngoan
nên	thực	hành	kiểu	đó.	Những	kẻ	ích	kỉ	dại	dột	thì	luôn	luôn	nghĩ	về	chính
mình,	và	kết	quả	là	không	được	cái	gì.	Người	ích	kỉ	khôn	ngoan	thì	nghĩ	tới
người	 khác,	 giúp	 đỡ	 người	 khác	 càng	 nhiều	 càng	 tốt,	 và	 được	 kết	 quả	 là
chính	họ	cũng	nhận	được	lợi	lạc.
Niềm	tin	vào	tái	sinh	cho	ta	thấy	có	một	thứ	công	bằng	tối	hậu	hay	thiện	tính
trong	vũ	trụ.	Chính	thiện	tính	ấy	mà	tất	cả	chúng	ta	đang	cố	phơi	bày,	làm
cho	hiển	lộ.	Bất	cứ	khi	nào	chúng	ta	có	hành	động	tích	cực,	là	ta	đang	tiến	về
phía	nó;	khi	ta	hành	động	tiêu	cực,	là	ta	bít	lấp	nó.	Và	khi	ta	không	thể	biểu
lộ	nó	trong	đời	sống	và	hành	động	của	ta,	thì	ta	cảm	thấy	đau	khổ,	bất	mãn.
Vậy	nếu	bạn	muốn	rút	ra	một	thông	điệp	từ	sự	kiện	tái	sinh,	thì	đó	sẽ	là:
-	Phát	 triển	 thiện	 tâm,	mong	muốn	người	khác	được	hạnh	phúc	 lâu	dài,	và
hành	động	để	có	được	hạnh	phúc	ấy.
Đức	Dalai	Lama	nói:
-	Không	cần	xây	chùa;	không	cần	triết	lý	rắc	rối.	Trí	não	ta,	trái	tim	ta	là	ngôi
chùa	của	ta.	Triết	lý	của	tôi	là	lòng	tốt.

TÍNH	SÁNG	TẠO

Nghiệp	như	vậy	không	có	tính	cách	định	mệnh	hay	tiền	định.	Nghiệp	là	khả
năng	của	chúng	ta	có	thể	định	đoạt	cách	thức	và	lý	do	chúng	ta	hành	động.
Chúng	ta	có	thể	thay	đổi.	Tương	lai	nằm	trong	tay	ta,	và	trong	tay	của	trái
tim	ta.	Phật	dạy:
-	Nghiệp	tạo	tất	cả,	như	một	họa	sĩ.
Nghiệp	sáng	tác	như	một	vũ	công.
Vì	mọi	sự	là	vô	thường,	 tuôn	chảy,	và	hỗ	tương	lệ	 thuộc,	nên	cách	làm	và



nghĩ	của	ta	đương	nhiên	thay	đổi	tương	lai.	Không	có	hoàn	cảnh	nào	dù	có
vẻ	ghê	gớm	vô	vọng	tới	đâu,	-	như	một	cơn	bệnh	tới	thời	kỳ	chót	–	mà	chúng
ta	không	có	thể	sử	dụng	để	tiến	hóa.	Và	không	có	tội	ác	hay	sự	tàn	bạo	nào
mà	không	được	tịnh	hóa	nhờ	sự	sám	hối	chân	thành	và	tu	tâm	thực	sự.
Milarepa	được	xem	như	vị	đạo	sư	Du	già	vĩ	đại	nhất	ở	Tây	Tạng,	một	nhà
thơ,	một	bậc	thánh.	Tôi	còn	nhớ	hồi	nhỏ	tôi	đã	ớn	lạnh	như	thế	nào	khi	đọc
câu	chuyện	đời	ngài,	và	nghiền	ngẫm	những	bức	minh	họa	 trong	cuốn	 tập
chép	tay	của	tôi	về	cuộc	đời	ngài.	Khi	còn	trẻ,	Milapera	đã	được	huấn	luyện
làm	phù	thủy,	và	với	tà	thuật	ngài	đã	giết	và	tàn	hại	vô	số	người.	Thế	nhưng
nhờ	ăn	năn	sám	hối,	và	những	nỗi	đau	khổ	nhọc	nhằn	mà	ngài	đã	phải	chịu
đựng	với	vị	thầy	vĩ	đại	Marpa,	ngài	đã	có	thể	lọc	sạch	tất	cả	ác	nghiệp.	Ngài
tiến	 lên	 đến	 sự	 giác	 ngộ,	 trở	 thành	 một	 nguồn	 cảm	 hứng	 cho	 hàng	 triệu
người	sau	qua	nhiều	thế	kỉ.
Ở	Tây	Tạng	chúng	tôi	nói:	“Ác	nghiệp	có	một	điều	hay,	đó	là	nó	có	thể	được
tịnh	hóa.”	Bởi	vậy	luôn	luôn	còn	có	hy	vọng.	Ngay	cả	những	kẻ	sát	nhân	và
những	kẻ	trọng	tội	ghê	gớm	nhất	cũng	có	thể	thay	đổi	và	vượt	qua	cái	hoàn
cảnh	đưa	họ	đến	tội	lỗi.	Hoàn	cảnh	hiện	tại	của	chúng	ta,	nếu	biết	sử	dụng
khéo	léo,	có	trí	tuệ,	có	thể	gợi	hứng	cho	ta	thoát	khỏi	dây	trói	của	đau	khổ.
Những	gì	đang	xảy	ra	cho	ta	hiện	tại	phản	ảnh	nghiệp	quá	khứ	của	ta.	Nếu	ta
biết	điều	ấy,	và	biết	thực	sự,	thì	mỗi	khi	đau	khổ	hay	khó	khăn	giáng	xuống
cho	ta,	ta	sẽ	không	xem	chúng	đặc	biệt	như	một	thất	bại	hay	tai	họa,	hay	xem
đau	khổ	như	một	sự	trừng	phạt	nào	đó.	Chúng	ta	cũng	không	trách	kẻ	khác,
hay	tự	ghét	mình.	Chúng	ta	xem	đau	khổ	mà	ta	đang	trải	qua	cũng	như	sự
hoàn	tất	của	những	kết	quả	của	nghiệp	quá	khứ.	Người	Tây	Tạng	nói	rằng
đau	khổ	 là	“một	cái	chổi	quét	 sạch	những	nghiệp	ác	của	 ta.”	Chúng	 ta	 lại
còn	nên	cám	ơn	 (sự	đau	 khổ)	 vì	 đấy	 là	một	 cái	 nghiệp	 ta	 đang	đi	 đến	kết
thúc.	Chúng	 ta	biết	 rằng	“sự	may	mắn”	một	kết	quả	 tốt	của	nghiệp,	có	 thể
trôi	qua	nếu	ta	không	khéo	sử	dụng,	nhưng	“rủi	ro”	kết	quả	của	ác	nghiệp,
quả	có	thể	đem	cho	chúng	ta	một	cơ	hội	tuyệt	diệu	để	tiến	hóa.
Với	 những	 người	 Tây	 Tạng,	 nghiệp	 có	một	 ý	 nghĩa	 thiết	 thực	 sống	 động
trong	đời	 sống	hàng	ngày.	Họ	sống	những	nguyên	 lý	của	nghiệp,	 trong	sự
hiểu	biết	sự	thật	của	nó,	và	đây	là	căn	bản	của	đạo	đức	Phật	giáo.	Họ	hiểu
nghiệp	là	một	tiến	trình	tự	nhiên	và	công	bằng.	Bởi	thế	nghiệp	gợi	cho	họ	có
được	một	ý	thức	trách	nhiệm	cá	nhân	trong	bất	cứ	việc	gì	họ	làm.
Hồi	tôi	còn	bé,	gia	đình	tôi	có	một	nô	bộc	kỳ	diệu	tên	là	A	pé	Dorje	thương
tôi	rất	mực.	Ông	ta	thực	là	một	người	thánh	thiện,	suốt	đời	không	bao	giờ	hại
ai.	Mỗi	khi	tôi	nói	hay	làm	điều	gì	có	hại,	ông	liền	nhẹ	nhàng	nói:	“Ồ,	thế	là
không	phải.”	bằng	cách	ấy	ông	gieo	cho	tôi	một	ý	thức	sâu	xa	về	sự	có	mặt
khắp	 nơi	 của	 nghiệp,	 và	 hầu	 như	một	 thói	 quen	máy	móc	 để	 chuyển	 hóa
những	phản	ứng	của	tôi,	nếu	tôi	có	một	ý	tưởng	tai	hại.
Có	phải	thực	sự	khó	thấy	vận	hành	của	nghiệp	không?	Há	chẳng	phải	ta	chỉ



cần	nhìn	lại	đời	mình,	để	thấy	những	hậu	quả	của	một	vài	nghiệp	chúng	ta	đã
làm?	Khi	chúng	ta	làm	tổn	thương	một	người	nào,	có	phải	là	nó	dội	lại	trên
chính	ta?	Có	phải	chúng	ta	còn	lại	một	hoài	niệm	đen	tối	đắng	cay,	và	bóng
đen	của	sự	tự	ghét?	Hoài	niệm	và	bóng	đen	đó	chính	là	nghiệp.	Những	thói
quen	và	những	nỗi	sợ	của	chúng	ta	cũng	thế,	 là	do	nghiệp,	hậu	quả	những
hành	động,	lời	nói,	tư	tưởng	ta	đã	làm	trong	quá	khứ.	Nếu	ta	xem	xét	những
hành	động	của	ta,	và	 thực	sự	ý	thức	về	chúng,	 ta	sẽ	 thấy	rằng	có	một	mẫu
mực	luôn	luôn	trở	lại	trong	những	hành	động	của	ta.
Bất	cứ	lúc	nào	ta	có	hành	động	xấu,	nó	liền	đưa	đến	đau	khổ;	khi	ta	có	hành
động	tốt,	cuối	cùng	sẽ	có	kết	quả	là	hạnh	phúc.

TRÁCH	NHIỆM

Tôi	vẫn	thường	xúc	đông	về	sự	xác	nhận	của	những	báo	cáo	về	kinh	nghiệm
cận	 tử,	 vì	 nó	 cho	 thấy	 rõ	 ràng	 sự	 thật	 về	nghiệp.	Một	 trong	những	yếu	 tố
chúng	của	kinh	nghiệm	cận	tử	-	một	yếu	tố	đã	gợi	nhiều	suy	nghĩ	–	là	“sự
thấy	 lại	 toàn	 cảnh	 cuộc	 đời.”	 Hình	 như	 rằng	 những	 người	 trải	 qua	 kinh
nghiệm	này	không	những	thấy	lại	những	chi	tiết	sống	động	nhất	của	cuộc	đời
đã	qua,	mà	còn	có	thể	chứng	kiến	những	ẩn	ý	trọn	vẹn	nhất	của	những	gì	họ
đã	làm.	Quả	thế,	họ	kinh	quá	toàn	thể	những	hậu	quả	hành	động	của	họ	trên
người	khác,	và	tất	cả	những	cảm	giác	mà	họ	đã	khơi	dậy	trong	người	khác,
có	thể	là	rất	kinh	khủng.
“Mọi	 sự	 trong	 suốt	 cuộc	 đời	 trải	 ra	 trước	 mắt	 tôi.	 Tôi	 hổ	 thẹn	 vì	 nhiều
chuyện	 tôi	 đã	 kinh	 quá,	 vì	 lúc	 đó	 dường	 như	 tôi	 có	 một	 cái	 biết	 khác...
Không	những	tôi	thấy	lại	những	gì	tôi	đã	làm,	mà	còn	thấy	ảnh	hưởng	việc
làm	ấy	trên	người	khác...	Tôi	nhận	ra	rằng	ngay	những	ý	tưởng	của	ta	cũng
không	mất.
“Cuộc	đời	tôi	trải	ra	trước	mắt	tôi...	mọi	cảm	xúc	tôi	đã	từng	có	trong	đời,
tôi	đều	cảm	thấy.	Và	mắt	tôi	chỉ	cho	tôi	thấy	cái	căn	bản	là	những	cảm	xúc
ấy	đã	ảnh	hưởng	đến	đời	tôi	như	thế	nào.	Đời	tôi	đã	làm	gì	bấy	nay	để	ảnh
hưởng	đến	những	cuộc	đời	người	khác...
“Tôi	chính	là	những	người	mà	tôi	làm	thương	tổn,	và	tôi	chính	là	người	mà
tôi	làm	sung	sướng.
“Đấy	là	một	sự	sống	lại	mọi	ý	nghĩ	tôi	đã	nghĩ,	mọi	lời	tôi	đã	nói,	mọi	việc
tôi	đã	làm;	cùng	với	hậu	quả	của	từng	ý	nghĩ,	lời	nói,	hành	vi	của	tôi	đối	với
mọi	người	và	bất	cứ	người	nào	ở	trong	tầm	ảnh	hưởng	tôi,	dù	tôi	có	biết	họ
hay	không...;	cộng	thêm	hậu	quả	của	mỗi	ý	nghĩ,	lời	nói,	và	hành	động	tôi
đối	với	thời	tiết,	cây	cối,	loài	vật,	đất,	nước,	lửa,	gió.”
Tôi	 nghĩ	 rằng	 những	 chứng	 cứ	 này	 đáng	 được	 xem	 xét	 thực	 nghiêm	 túc.
Chúng	sẽ	giúp	tất	cả	chúng	ta	nhận	chân	được	những	hành	ẩn	của	hành	động,



lời	nói	và	ý	nghĩ	của	chúng	ta,	và	buộc	chúng	ta	trở	nên	có	trách	nhiệm.	Tôi
đã	để	ý	rằng	nhiều	người	cảm	thấy	bị	đe	dọa	trước	thực	tại	về	nghiệp,	vì	họ
bắt	 đầu	 hiểu	 được	 họ	 không	 thể	 thoát	 khỏi	 định	 luât	 tự	 nhiên	 của	 nó.	Có
nhiều	người	 tuyên	bố	họ	 coi	 thường	nghiệp,	 nhưng	 tận	 tâm	để,	 họ	vẫn	 có
những	hoài	 nghi	 sâu	xa	về	 sự	phủ	nhận	 của	họ.	Ban	ngày	họ	 có	 thể	hành
động	hoàn	 toàn	 coi	 khinh	đạo	đức,	 nhưng	khi	một	mình	ban	đêm,	 tâm	họ
thường	u	ám	và	giao	động.
Cả	Đông	lẫn	Tây	đều	có	những	lối	đặc	biệt	đưa	cái	cách	họ	hiểu	về	“nghiệp”
ra	để	tránh	né	trách	nhiệm.	Ở	phương	đông	người	ta	dùng	nghiệp	để	làm	cái
cớ	khỏi	giúp	đỡ	người	khác,	bảo	rằng,	người	nào	khổ	là	do	cái	“nghiệp”	của
họ.	Trong	thế	giới	“tư	tưởng	tự	do”	ở	phương	tây,	thì	ngược	lại,	những	người
Tây	phương	tin	vào	nghiệp	có	thể	nhạy	cảm	và	cẩn	thận	quá	lố,	và	bảo	rằng
thực	sự	nếu	ta	giúp	người	nào	tức	là	can	thiệp	vào	cái	nghiệp	của	họ,	một	cái
gì	họ	phải	tự	lo	liệu	lấy	cho	mình.	Thật	là	một	cách	né	tránh	phản	lại	lòng
nhân	đạo!	Có	lẽ	ta	nên	cho	rằng	cái	nghiệp	của	chúng	ta	là	tìm	cách	giúp	đỡ
họ.	Tôi	biết	nhiều	người	giàu	có:	Tài	sản	họ	có	thể	tàn	phá	họ,	khi	họ	làm
tăng	thêm	thói	ích	kỉ	và	lười	biếng;	nhưng	họ	cũng	có	thể	tóm	lấy	cơ	hội	mà
tài	sản	đem	lại	để	giúp	đỡ	người	khác,	và	khi	làm	thế,	giúp	đỡ	chính	họ.
Đừng	bao	giờ	quên	rằng	chính	qua	hành	động,	 lời	nói	và	ý	nghĩ,	mà	 ta	có
quyền	chọn	lựa.	Và	nếu	ta	chọn	lựa,	ta	có	thể	chấm	dứt	đau	khổ	và	nguyên
nhân	đau	khổ,	và	giúp	cho	tiềm	năng	chân	thực	của	ta,	Phật	tính,	 thức	dậy
trong	ta.	Chừng	nào	Phật	tính	này	hoàn	toàn	tỉnh	thức,	chừng	nào	chúng	ta
được	giải	thoát	khỏi	vô	minh	và	hòa	nhập	với	tâm	giác	ngộ	bất	tử,	thì	ta	mới
có	thể	chấm	dứt	vòng	sống	chết.	Như	vậy,	giáo	lý	dạy	ta,	nếu	ta	không	chịu
đảm	nhận	toàn	trách	nhiệm	cho	chính	mình	trong	đời	hiện	tại,	thì	sự	đau	khổ
của	chúng	ta	sẽ	tiếp	tục	dài	dài	không	những	một	vài	đời	mà	hàng	ngàn	đời.
Chính	nhận	thức	nghiêm	trọng	này	đã	làm	cho	những	người	theo	Phật	xem
những	đời	sau	còn	quan	 trọng	hơn	cuộc	đời	này,	vì	còn	có	nhiều	điều	chờ
đợi	chúng	ta	trong	tương	lai.	Cái	thấy	trường-kì	ấy	chủ	động	lối	sống	của	họ.
Họ	biết	rằng	nếu	chúng	ta	vì	một	đời	này	mà	không	nghĩ	gì	đến	tương	lai	vô
tận	thì	cũng	giống	như	điên	rồ	đem	tất	cả	tiền	dành	dụm	được	cả	đời	vào	một
cuộc	rượu	duy	nhất,	không	cần	biết	hậu	quả.
Nhưng	nếu	chúng	ta	tuân	theo	luật	nhân	quả	và	đánh	thức	thiện	tâm,	lòng	từ
bi	trong	ta,	nếu	chúng	ta	thanh	lọc	dòng	tâm	thức	và	dần	dần	khơi	dậy	trí	tuệ
của	 tự	 tính,	 thì	 chúng	 ta	 có	 thể	 thành	một	 con	 người	 đúng	 nghĩa,	 và	 cuối
cùng	sẽ	giác	ngộ.
Albert	Einstein	nói:
-	Một	con	người	 là	một	phần	của	toàn	thể	vũ	trụ,	một	phần	được	giới	hạn
trong	thời-không.	Nó	tự	xem	mình,	những	tư	tưởng	cảm	giác	của	mình,	như
là	cái	gì	tách	biệt	với	toàn	thể	-	đấy	là	một	loại	ảo	tưởng	của	tâm	thức.	Ảo
tưởng	này	là	một	nhà	tù	giam	giữ	chúng	ta,	giới	hạn	chúng	ta	vào	những	dục



vọng	riêng,	và	chỉ	yêu	mến	vài	người	gần	chúng	ta	nhất.	Nhiệm	vụ	chúng	ta
là	phải	giái	thoát	mình	khỏi	ngục	tù	ấy	bằng	cách	nới	rộng	vòng	bi	mẫn	để
bao	gồm	tất	cả	sinh	loài	và	tất	cả	thiên	nhiên	trong	vẻ	đẹp	của	nó.(1)

TÁI	SINH	TẠI	TÂY	TẠNG

Những	người	nắm	vững	định	luật	về	nghiệp	và	đã	chứng	ngộ,	có	thể	chọn	tái
sinh	nhiều	lần	để	giúp	đỡ	những	người	khác.	Ở	Tây	Tạng	một	truyền	thống
nhận	chân	những	tái	sinh	(gọi	là	tulkus)	như	thế,	được	bắt	đầu	từ	thế	kỉ	mười
ba	và	tiếp	tục	đến	ngày	nay.	Khi	một	bậc	thầy	đắc	đạo	chết,	vị	ấy	có	thể	để
lại	những	chỉ	dẫn	rõ	ràng	về	nơi	chốn	sẽ	tái	sinh.	Một	trong	những	đệ	tử	thân
tín	nhất	của	vị	ấy	hay	bạn	đạo	của	vị	ấy	sau	đó	có	thể	có	một	linh	kiến	hay
chiêm	bao,	nói	trước	sự	tái	sanh	sắp	đến.	Trong	vài	trường	hợp,	những	đệ	tử
có	thể	đến	một	bậc	thầy	nổi	 tiếng	về	tài	nhận	ra	những	 tulkus,	và	bậc	 thầy
này	có	 thể	có	một	giấc	mộng	hay	 linh	kiến	giúp	ông	chỉ	đạo	sư	 tìm	kiếm.
Khi	một	đứa	bé	được	tìm	ra,	thì	chính	bậc	thầy	này	là	người	xem	xét	có	phải
thật	hay	không.
Mục	đích	của	truyền	thống	này	là	nó	bảo	đảm	kí	ức	tuệ	giác	của	những	bậc
thầy	đã	chứng	ngộ	khỏi	tan	mất.	Điều	quan	trọng	nhất	về	đời	một	vị	tái	sinh
là,	 trong	quá	 trình	huấn	 luyện,	bản	 lai	diện	mục	 -	 thức	dậy,	và	đấy	 là	dấu
hiệu	chứng	tỏ	“thứ	thiệt”.	Chẳng	hạn	đức	Dalai	Lama	thừa	nhận	ngài	có	thể
hiểu	dễ	dàng	từ	 lúc	 tuổi	còn	rất	nhỏ,	những	khía	cạnh	thâm	ảo	của	giáo	lý
Phật	mà	người	ta	cần	phải	nhiều	năm	mới	hiểu	được.
Nuôi	dưỡng	những	vị	tái	sinh	cần	sự	cẩn	thận	tối	đa.	Ngay	cả	trước	khi	sự
huấn	luyện	bắt	đầu,	cha	mẹ	được	chỉ	dẫn	phải	đặc	biệt	chăm	sóc	những	vị
ấy.	 Sư	 huấn	 luyện	 những	 vị	 tái	 sanh	 còn	 gắt	 gao	 hơn	 huấn	 luyện	 tu	 sĩ
thường,	vì	những	triễn	vọng	mà	người	ta	chờ	đợi	ở	các	vị	ấy.
Đôi	khi	họ	nhớ	những	đời	trước,	hoặc	chứng	tỏ	những	khả	năng	lạ	lùng.	Như
Đức	Dalai	Lama	đã	nói:
-	Chuyện	thông	thường	là	những	trẻ	tái	sanh	nhớ	được	những	vật	và	người	từ
những	đời	trước.	Một	vài	trẻ	còn	có	thể	thuộc	những	kinh	chưa	được	ai	dạy.
Một	 vài	 người	 chỉ	 cần	 học	 qua	 đã	 thuộc,	 như	 trường	 hợp	 thầy	 Jamyang
Khientse	tôi.	Khi	còn	bé,	thầy	có	một	vị	dạy	kèm	rất	khó	tín.	Thầy	tôi	phải
sống	với	ông	 trong	am	cốc	 trên	núi.	Một	buổi	 sáng	ông	bận	đi	 làm	 lễ	cho
một	người	mới	chết	ở	làng	lân	cận,	và	trước	khi	ra	đi	ông	dặn	thầy	tôi	đến
chiều	phải	thuộc	một	quyển	kinh	nhan	đề	là	“Tụng	những	danh	hiệu	của	Văn
thù,”	một	bài	 kinh	 rất	 khó	dài	 năm	chục	 trang,	mà	 thường	phải	mất	nhiều
tháng	mới	thuộc	được.[1]
Như	mọi	chú	bé	khác,	ông	vừa	đi	khỏi	là	thầy	tôi	bắt	đầu	chơi.	Những	người



xung	quanh	lo	ngại	và	bảo	thầy	tôi	nên	khởi	sự	học	kẻo	sẽ	bị	đòn,	vì	họ	biết
ông	thầy	dạy	kèm	rất	nghiêm	khắc	và	nóng	tính.	Thầy	tôi	vẫn	chơi	đùa	cho
đến	xế	chiều,	biết	ông	ta	sắp	về,	mới	chịu	đọc	qua	bài	kinh	một	lần.	Khi	vị
thầy	dạy	kèm	trở	về	hỏi	bài,	thì	thầy	tôi	đã	thuộc	lòng	không	sót	một	chữ.
Thông	thường,	thì	không	bậc	thầy	nào	lại	bắt	một	đứa	trẻ	làm	một	việc	như
vậy.	Nhưng	 trong	 thâm	 tâm,	vị	 này	biết	 thầy	 tôi	 là	một	hóa	 thân	 của	ngài
Văn	thù,	vị	Phật	của	đại	trí	huệ,	và	gần	như	là	ông	muốn	dụ	cho	ngài	phải	tự
chứng	minh.	Chú	bé	-	tức	thầy	Jamyang	Khientse	–	khi	nhận	một	công	việc
khó	khăn	như	thế	mà	không	phản	đối,	cũng	đã	mặc	nhiên	tự	nhận	mình	là	ai.
Về	sau	thầyKhientse	viết	 trong	tự	truyện	của	ngài	rằng	vị	 thầy	của	ngài	rất
thán	phục	mặc	dù	không	nói	ra.
Cái	gì	tiếp	tục	nơi	một	vị	tái	sinh?	Có	phải	vị	ấy	là	một	người	với	tiền	thân	vị
ấy?	Vừa	phải	vừa	không	phải.	Động	cơ	và	sự	phát	nguyện	giúp	đỡ	mọi	hữu
tình	thì	giống,	nhưng	không	phải	cũng	một	người	ấy.	Yếu	tố	tiếp	nối	đời	này
sang	đời	khác	 là	một	 ân	phước.	Sự	 truyền	 thừa	ân	phước	này	hòa	điệu	và
thích	hợp	với	mỗi	 thời	đại	kế	 tiếp,	và	vị	 tái	 sinh	xuất	hiện	một	cách	 thích
nghi	nhất	với	nghiệp	của	người	đồng	thời	đại,	để	có	thể	hoàn	toàn	giúp	đỡ
họ.
Có	 lẽ	 ví	 dụ	 cảm	 động	 nhất	 về	 sự	 phong	 phú,	 hiệu	 quả,	 và	 tinh	 vi	 của	 hệ
thống	này	là	Đức	Dalai	Lama.	Ngài	được	tôn	sùng	bởi	tất	cả	Phật	tử	như	là
nhập	thể	của	Phật	Quan	Âm,	vị	Phật	của	lòng	bi	mẫn	bao	la.
Lớn	lên	ở	Tây	Tạng,	làm	vị	Phật-Vương,	đức	Dalai	Lama	hấp	thụ	tất	cả	sự
huấn	luyện	cổ	truyền	và	những	giáo	lý	chính	thống	của	mọi	hệ	phái,	và	trở
thành	một	trong	những	bậc	thầy	vĩ	đại	nhất	của	Tây	Tạng	hiện	nay.	Nhưng
thế	giới	thì	chỉ	biết	đến	ngài	như	là	một	người	có	đức	bình	dị	thẳng	thắn	và
cái	nhìn	 rất	 thực	 tiễn.	Ngài	có	một	quan	 tâm	nhạy	bén	đối	với	nhiều	khoa
học	đương	thời:	Vật	lý,	Thần	kinh	học,	Tâm	lý	học,	và	Chính	trị.	Quan	điểm
và	thông	điệp	của	ngài	về	trách	nhiệm	đại	đồng	không	những	được	Phật	tử
nghe	 theo	mà	cả	những	người	 thuộc	đủ	mọi	 tôn	giáo	 trên	 thế	giới.	Sự	dấn
thân	của	ngài	trong	phong	trào	bất	bạo	động	trong	cuộc	tranh	đấu	dành	độc
lập	cho	Tây	Tạng	 trải	qua	bốn	mươi	năm	đã	đem	lại	cho	ngài	giải	 thưởng
Nobel	Hòa	 bình	 năm	 1989.	 Trong	một	 thời	 đại	 bạo	 động,	 tấm	 gương	 của
ngài	đã	khởi	hứng	cho	nhiều	dân	tộc	trên	khắp	địa	cầu,	trong	khát	vọng	tự	do
của	họ.	Đức	Dalai	Lama	đã	trở	thành	một	trong	những	người	lên	tiếng	bảo
vệ	sinh	môi	 trên	thế	giới,	không	mỏi	mệt	 trong	nỗ	lực	thức	tỉnh	con	người
trước	hiểm	họa	của	một	nền	triết	lý	ích	kỉ	duy	vật.	Ngài	được	những	nhà	trí
thức	 và	 lãnh	 tụ	 khắp	 nơi	 ngưỡng	mộ,	 tuy	 thế	 tôi	 đã	 biết	 hàng	 trăm	người
thường	dân	đủ	loại	và	ở	khắp	các	quốc	gia,	mà	cuộc	đời	họ	đã	biến	đổi	nhờ
niềm	vui	được	 thấy	vẻ	đẹp,	 tính	hài	hước	và	 sự	hiện	diện	 thánh	 thiện	 của
ngài.	Đức	Dalai	Lama,	tôi	tin	tưởng,	chính	là	gương	mặt	của	Đức	Phật	Từ	Bi
đang	 hướng	 về	một	 nhân	 loại	 lâm	 nguy;	 ngài	 là	 hiện	 thân	 của	 Quán	Âm



không	những	cho	Tây	Tạng	hay	cho	Phật	tử,	mà	cho	toàn	thế	giới	đang	cần
hơn	bao	giờ	hết,	đức	bi	mẫn	và	tấm	gương	của	ngài,	hoàn	toàn	phụng	sự	cho
hòa	bình.
Người	Tây	phương	sẽ	ngạc	nhiên	khi	biết	được	rằng	ở	Tây	Tạng	đã	có	bao
nhiêu	tái	sinh,	bao	nhiêu	vị	đã	từng	là	đạo	sư,	học	giả,	tác	giả,	bậc	thánh,	đã
có	những	đóng	góp	nổi	bật	cả	về	giáo	lý	lẫn	về	xã	hội.	Những	vị	này	đóng
một	vài	trò	cốt	yếu	trong	lịch	sử	Tây	Tạng.	Tôi	tin	rằng	tiến	trình	tái	sinh	này
không	giới	hạn	ở	Tây	Tạng,	mà	có	thể	xảy	ra	trong	mọi	nước	vào	mọi	thời.
Trong	lịch	sử	đã	có	nhiều	thiên	tài	về	nghệ	thuật,	sức	mạnh	tâm	linh,	nhân
bản,	đã	giúp	loài	người	tiến	hóa.	Tôi	nghĩ	đến	Gandhi,	Einstein,	AbLincoln,
Mẹ	 Theresa,	 đếnShakespeare,	 đến	 thánh	 Francis,	 đến	 Beethoven,	 đến
Michelangelo.	Khi	người	Tây	Tạng	nghe	đến	những	vị	ấy,	họ	liền	bảo	ngay
đấy	là	những	Bồ	tát.	Và	mỗi	khi	tôi	nghe	về	họ,	về	tác	phẩm,	tri	kiến	của	họ,
tôi	rất	xúc	động	trước	sự	vĩ	đại	của	tiến	trình	rộng	lớn	mà	chư	Phật	và	các
bậc	thầy	đã	tỏa	ra	để	giải	thoát	hữu	tình	và	cải	thiện	thế	giới.

	



7.	BARDO	VÀ	NHỮNG	THỰC	TẠI	KHÁC

Danh	 từ	Bardo	 trong	 Tạng	 ngữ	 chỉ	 có	 nghĩa	 là	một	 chuyển	 tiếp	 hay	một
khoảng	hở	giữa	sự	hoàn	tất	một	trạng	huống	và	sự	bắt	đầu	một	trạng	huống
khác.Bar	 nghĩa	 là	 “ở	 giữa”,	 và	 do	 có	 nghĩa	 “bị	 lơ	 lửng,”	 “bị	 ném	 vào.”
Bardo	là	một	danh	từ	trở	thành	nổi	tiếng	do	sự	nổi	tiếng	của	cuốn	Tử	thư	Tây
Tạng.	Từ	khi	bản	dịch	tác	phẩm	ấy	ra	đời	đầu	tiên	năm	1927,	quyển	sách	đã
khơi	dậy	một	sự	chú	ý	lớn	lao	trong	số	những	nhà	tâm	lý	học,	văn	sĩ,	 triết
học	ở	Tây	phương,	và	đã	bán	ra	hàng	triệu	bản.
Nhan	đề	Tử	thư	Tây	Tạng	do	dịch	giả	người	Mỹ	Evans-Wentz	đặt	ra,	phỏng
theo	tác	phẩm	danh	tiếng	(và	cũng	được	đặt	nhan	đề	sai	lạc	như	thế)	Tử	thư
Ai	cập.	Tên	thật	của	quyển	sách	là	Bardo	Todrol	Chenmo,	có	nghĩa	“Sự	Giải
thoát	lớn	do	Nghe	trong	cõi	Trung	gian.”	Giáo	lý	về	cõi	trung	gian	rất	xưa
cũ	 và	 được	 tìm	 thấy	 trong	Dzogchen	Tantras	 (Mật	 điển	 phái	 Dzogchen).
Giáo	 lý	này	có	một	 truyền	 thừa	vượt	ngoài	những	đạo	sư	nhân	 loại	 từ	đời
Phật	 Nguyên	 ủy	 (Phạn	 ngữ	 là	 Samantabhadra,	 và	 Tạng	 ngữ	 là
Kuntuzangpo),	 tiêu	biểu	tính	thuần	tịnh	nguyên	sơ	tuyệt	đối	giống	như	bầu
trời	của	bản	tâm	ta.	Nhưng	Bardo	Todrol	Chenmo	chính	nó	là	một	phần	của
một	chu	kỳ	giáo	lý	rộng	lớn	được	truyền	từ	bậc	đạo	sư	Padmasambhava	và
được	 hiển	 thị	 vào	 thế	 kỷ	 mười	 bốn	 nhờ	 bậc	 thấu	 thị	 Tây	 Tạng	 Karma
Lingpa.
“Sự	 giải	 thoát	 lớn	 do	 Nghe	 trong	 cõi	 Trung	 gian,	 Bardo	 Todrol”,	 là	một
quyển	sách	độc	đáo	về	tri	kiến.	Nó	là	một	loại	sách	dẫn,	một	sách	chỉ	lộ	trình
những	trạng	thái	sau	khi	chết,	cốt	để	một	bậc	thầy	hay	bạn	đạo	đọc	cho	một
người	 sắp	 chết	 và	 sau	 khi	 chết.	 Ở	 Tây	 Tạng	 người	 ta	 tin	 rằng	 có	 “Năm
Phương	Pháp	để	đạt	Giác	Ngộ	mà	không	cần	Thiền”:	Nhờ	thấy	một	bậc	thầy
vĩ	đại	hay	một	vật	thiêng	liêng;	nhờ	mặc	những	bức	đồ	hình	mật	tông	và	thần
chú	đã	được	làm	phép	đặc	biệt;	nhờ	nếm	nước	thiêng,	được	chú	nguyện	bởi
những	bậc	 thầy	trong	thời	gian	tu	nhập	thất;	nhờ	nhớ	 lại	sự	chuyển	di	 tâm
thức,	gọi	là	phowa,	vào	 lúc	chết;	và	nhờ	nghe	một	vài	giáo	 lý	sâu	xa,	như
“Giải	thoát	lớn	do	Nghe	trong	cõi	Trung	gian.”
Quyển	sách	này,	Tử	thư	Tây	Tạng,	được	dành	cho	một	hành	giả	hay	người
đã	quen	thuộc	với	giáo	lý	trong	đó.	Đối	với	một	độc	giả	tân	tiến,	thì	thật	vô
cùng	khó	để	thâm	nhập,	nó	nêu	lên	rất	nhiều	nghi	vấn	không	thể	trả	lời	nếu
không	có	vài	hiểu	biết	về	truyền	thống	đã	phát	sinh	ra	Tử	thư	ấy.	Nhất	là	vì
quyển	 sách	 này	 không	 thể	 được	 sử	 dụng	và	 hiểu	 thấu	 đáo	 nếu	 không	biết
được	những	chỉ	dẫn	khẩu	 truyền	mà	một	bậc	 thầy	 truyền	cho	môn	đệ	 làm
chìa	khóa	để	thực	hành.
Trong	 tác	 phẩm	 này,	 tôi	 sẽ	 đặt	 những	 lời	 dạy	 –	mà	 Tây	 phương	 đã	 quen



thuộc	qua	quyển	Tử	thư	Tây	Tạng	–	trong	một	bối	cảnh	rộng	lớn	hơn	và	dễ
hiểu	hơn	nhiều.

BARDO	HAY	CÕI	BARDO

Vì	tính	cách	phổ	thông	của	cuốn	Tử	thư	Tây	Tạng,	nên	người	ta	thường	liên
kết	danh	từ	Bardo	với	sự	chết.	Quả	thực	danh	từ	ấy,	 trong	ngôn	từ	 thường
ngày	ở	Tây	Tạng,	 được	dùng	để	 chỉ	 trạng	 thái	 trung	gian	giữa	 chết	 và	 tái
sinh,	nhưng	nó	có	một	ý	nghĩa	rộng	lớn	sâu	xa	hơn	nhiều.	Chính	trong	giáo
lý	này	có	lẽ	hơn	bất	cứ	chỗ	nào	khác,	mà	ta	có	thể	thấy	tri	kiến	của	đức	Phật
về	sống	chết	thực	sâu	xa	và	bao	quát	đến	mức	nào,	và	thực	sự	cái	mà	ta	gọi
chết	kỳ	thực	bất	khả	phân	ly,	khi	được	nhìn	và	hiểu	rõ	từ	nhãn	quan	của	giác
ngộ.
Chúng	ta	có	thể	chia	toàn	thể	hiện	hữu	ta	thành	bốn	thực	tại:	Sống,	hấp	hối
và	 chết,	 sau	 khi	 chết,	 và	 tái	 sinh.	Đấy	 là	 bốn	Bardo	 hay	Giai	 đoạn	 trung
quan:
Bardo	tự	nhiên	của	đời	này.
•	Bardo	đau	đớn	của	sự	chết.
•	Bardo	quang	minh	của	pháp	tánh.
•	Bardo	nghiệp	của	sự	trở	thành	hay	tái	sinh.
1.	Bardo	tự	nhiên	của	đời	này	trải	dài	suốt	thời	gian	từ	lúc	sinh	ra	đến	lúc
chết.	Trong	tình	trạng	hiểu	biết	của	ta	hiện	tại,	giai	đoạn	này	có	vẻ	như	một
cái	gì	to	tát	hơn	là	một	chuyển	tiếp.	Nhưng	nếu	xét	kỹ,	ta	sẽ	thấy	rõ	rằng,	so
với	chiều	dài	vô	tận	của	lịch	sử	nghiệp	của	ta,	thì	thời	gian	ta	sống	trong	đời
này	thực	tương	đối	ngắn.	Giáo	lý	nhấn	mạnh	với	ta	rằng,	bạt	đô	đời	này	là
thời	gian	duy	nhất	và	tốt	nhất	để	chuẩn	bị	cho	cái	chết:	Bằng	cách	làm	quen
với	giáo	lý	này	và	ổn	định	sự	tu	tập.
2.	Bardo	đau	đớn	khi	chết	kéo	dài	từ	khi	hấp	hối	cho	đến	khi	chấm	dứt	cái
được	biết	là	“hơi	thở	bên	trong”;	giai	đoạn	này	lên	cao	độ	ở	sự	ló	dạng	của
tự	tính	tâm,	cái	ta	gọi	là	“Ánh	sáng	căn	bản”	vào	lúc	chết.
3.	Bardo	quang	minh	của	pháp	giới	 là	kinh	nghiệm	ngay	sau	khi	chết	về
ánh	sáng	của	tự	tính	tâm,	quang	sắc	hay	“Linh	quang,”	xuất	hiện	dưới	dạng
âm	thanh,	màu	sắc	và	ánh	sáng.
4.	Bardo	nghiệp	của	hiện	hữu	hay	trở	thành,	là	cái	mà	ta	thường	gọi	là	cõi
Bardo	hay	trung	gian	kéo	dài	cho	tới	khi	ta	tái	sinh.
Điều	phân	biệt,	định	ranh	giới	mỗi	Bardo	là,	chúng	đều	là	những	khoảng	hở,
những	giai	đoạn	trong	đó	khả	tính	tỉnh	thức	hiện	diện	một	cách	rõ	rệt.	Những
cơ	 hội	 để	 giải	 thoát	 đang	 xảy	 ra	 liên	 tục	 suốt	 cuộc	 sống	 chết,	 và	 giáo	 lý
Bardo	là	chìa	khóa,	là	khí	cụ	giúp	ta	khám	phá	và	nhận	diện	được	những	cơ
hội	ấy,	và	tận	dụng	chúng	tối	đa.



BẤT	TRẮC	VÀ	CƠ	HỘI

Một	 trong	 những	 đặc	 tính	 chính	 yếu	 của	 những	 Bardo	 (Giai	 đoạn	 trung
gian)	là,	đấy	là	những	thời	kỳ	vô	cùng	bất	định.	Cuộc	đời	này	là	một	ví	dụ	rõ
nhất.	Thế	giới	quanh	 ta	càng	ngày	càng	quay	cuồng,	nên	cuộc	đời	 ta	cũng
càng	phân	tán	thành	nhiều	mảnh.	Vì	bị	mất	liên	lạc,	không	tiếp	xúc	được	với
chính	mình,	chúng	 ta	 thường	 lo	âu,	bất	an,	và	gần	như	bị	chứng	 thần	kinh
loạn.	Một	khủng	hoảng	nhỏ	cũng	đủ	chọc	thủng	cái	bong	bóng	của	những	kế
hoạch	ta	dự	tính.	Một	phút	giây	kinh	hoàng	cũng	đủ	cho	ta	thấy	mọi	sự	thật
bấp	bênh	làm	sao.	Sống	trong	thế	giới	ngày	nay	là	sống	trong	một	cảnh	rõ
ràng	là	cõi	Bardo,	bạn	không	cần	phải	chết	mới	kinh	quá	một	cõi	như	thế.
Tính	cách	bất	định	này,	mà	hiện	tại	đang	thấm	nhuần	khắp	mọi	sự	vật,	càng
trở	nên	mãnh	liệt	hơn,	rõ	nét	hơn,	sau	khi	ta	chết,	khi	mà	tính	sáng	suốt	hay
mê	mờ	của	chúng	ta,	theo	lời	những	bậc	thầy,	“được	nhân	lên	bảy	lần.”
Bất	 cứ	 ai	 nhìn	 cuộc	 đời	một	 cách	 trung	 thực,	 cũng	 sẽ	 thấy	 rằng	 chúng	 ta
đang	sống	trong	một	tình	trạng	miên	viễn	của	hồi	hộp	và	bất	định.	Tâm	thức
ta	luôn	luôn	di	chuyển	từ	trạng	thái	sáng	suốt	đi	vào	mê	mờ,	và	từ	mê	mờ	ra
sáng	suốt.	Nếu	mê	mờ	luôn,	thì	ít	nhất	nó	cũng	sẽ	đưa	đến	một	thứ	sáng	suốt
nào	đó.	Một	điều	đáng	buồn	cười	của	cuộc	đời	này	là	đôi	khi,	nhìn	chung	thì
ta	ngu	thực,	song	ta	cũng	có	thể	sáng	suốt	đột	xuất!	Điều	này	chứng	tỏ	cho	ta
thấy	Bardo	 là	gì:	Một	sự	chập	chờn	giữa	sáng	suốt	và	mê	mờ,	giữa	hoang
mang	và	tuệ	giác,	chắc	chắn	và	không	chắc,	khi	tỉnh	khi	điên.	Trong	tâm	ta
hiện	tại,	tuệ	giác	và	mê	mờ	khởi	lên	cùng	lúc,	đồng	khởi.	Điều	này	có	nghĩa
rằng	chúng	ta	phải	 luôn	luôn	đối	diện	với	một	tình	trạng	chọn	lựa	giữa	hai
trường	hợp,	và	mọi	sự	tùy	thuộc	ở	chỗ	ta	sẽ	chọn	trường	hợp	nào.
Tính	bất	trắc	miên	viễn	này	có	thể	làm	cho	mọi	sự	có	vẻ	đáng	chán	và	hầu
như	vô	vọng,	nhưng	nếu	nhìn	kỹ,	bạn	sẽ	thấy	rằng	tự	bản	chất	nó	đã	tạo	ra
những	 khe	 hở,	 những	 khoảng	 không	 trong	 đó	 những	 cơ	 hội,	 dịp	 may	 để
chuyển	hóa	luôn	luôn	phát	sinh	–	nghĩa	là,	nếu	chúng	ta	có	thể	thấy	được	và
tóm	lấy	chúng.
Vì	cuộc	đời	chỉ	là	một	sự	tuôn	chảy	bất	tận	giữa	sống,	chết	và	chuyển	tiếp,
nên	những	kinh	nghiệm	Bardo	đang	xảy	đến	cho	chúng	ta	 luôn	luôn,	và	 là
một	phần	căn	để	làm	nên	toàn	thể	tâm	thức	ta.	Tuy	nhiên,	bình	thường	chúng
ta	quên	mất	những	bardo	và	khoảng	hở	giữa	chúng,	vì	tâm	ta	đi	từ	một	tình
huống	 “chắc	 ăn”	 này	 tới	một	 tình	 huống	 chắc	 chắn	 khác,	 ta	 quen	 bỏ	 qua
những	chuyển	tiếp	luôn	luôn	xảy	ra.	Kỳ	thực,	như	giáo	lý	có	thể	giúp	ta	hiểu,
từng	mỗi	lúc	trong	kinh	nghiệm	của	chúng	ta	là	một	Bardo,	vì	mỗi	ý	tưởng,
mỗi	cảm	xúc	sinh	khởi	từ	tự	tính	tâm	và	chìm	trở	vào	trong	tự	tính	ấy.	Giáo
lý	 cho	 ta	 biết	 rằng,	 chính	 vào	 những	 lúc	 thay	 đổi	 và	 chuyển	 tiếp	 đặc	 biệt



quan	trọng,	mà	tự	tính	tâm	nguyên	ủy	giống	như	bầu	trời	của	chúng	ta	mới
có	cơ	hội	xuất	hiện.
Tôi	xin	 lấy	một	ví	dụ.	Tưởng	 tượng	một	ngày	 làm	việc	bạn	 trở	về	nhà	và
thấy	cửa	nhà	bạn	đã	bị	phá	tung,	cánh	cửa	lơ	lửng	treo	nơi	bản	lề.	Bạn	đã	bị
kẻ	cướp	viếng	nhà.	Bạn	đi	vào	trong,	và	thấy	mọi	thứ	bạn	sở	hữu	đều	đã	biến
mất.	Trong	một	lúc,	bạn	điếng	người	vì	cú	sốc,	và	đầy	tuyệt	vọng	bạn	quay
cuồng	trải	qua	một	 tiến	 trình	tâm	thức	cố	làm	sao	tạo	 lại	những	gì	đã	mất.
Tai	nạn	đã	tới:	Bạn	đã	mất	hết	mọi	thứ.	Tâm	thức	đầy	bất	an	giao	động	của
bạn	khi	ấy	bỗng	choáng	váng,	và	những	ý	tưởng	lắng	lại.	Bỗng	dưng	có	một
sự	vắng	lặng	sâu	xa	đột	ngột,	hầu	như	một	kinh	nghiệm	hạnh	phúc.	Không
còn	phải	phấn	đấu,	không	cần	gì	nỗ	lực	nữa,	vì	cả	hai	chuyện	đều	vô	vọng.
Bạn	chỉ	có	buông	bỏ,	vì	không	có	chọn	lựa	nào	khác.
Thế	là	một	phút	trước,	bạn	mất	một	cái	gì	quý	báu,	và	ngay	sau	đó,	bạn	cảm
thấy	 tâm	 bạn	 đang	 ở	 trong	 một	 trạng	 thái	 an	 tĩnh	 sâu	 xa.	 Khi	 loại	 kinh
nghiệm	ấy	xảy	đến,	 thì	đừng	vội	bủa	đi	 tìm	một	giải	pháp	ngay.	Hãy	ở	lại
một	lúc	trong	trạng	thái	an	tĩnh	đó.	Hãy	cứ	để	nó	là	một	khoảng	hở.	Và	nếu
bạn	thực	sự	an	trú	trong	khoảng	trống	ấy,	nhìn	vào	tâm	bạn,	bạn	sẽ	thoáng
thấy	được	bản	chất	bất	tử	của	tâm	giác	ngộ.	Ta	càng	có	tính	cảm	thụ	sâu	xa
và	tỉnh	giác	bén	nhạy	đối	với	những	khoảng	trống,	những	giai	đoạn	chuyển
tiếp	trong	cuộc	đời	như	trên	(đó	là	những	cơ	hội	lạ	lùng	đưa	ta	đến	tuệ	giác
căn	để),	 thì	nội	tâm	ta	càng	được	chuẩn	bị	khi	chúng	xảy	đến	một	cách	vô
vàn	mãnh	liệt	hơn,	và	không	được	kiểm	soát,	vào	lúc	ta	chết.
Điều	này	tối	quan	trọng,	vì	giáo	lý	về	Bardo	cho	ta	biết	có	những	lúc	mà	tâm
thức	tự	do	hơn	bình	thường	rất	nhiều,	những	thời	điểm	mãnh	liệt	hơn	những
thời	khác	 rất	nhiều,	những	giây	phút	mang	 theo	gánh	nặng	và	hàm	ẩn	của
nghiệp	mạnh	mẽ	hơn	nhiều	lúc	khác.	Vì	lúc	ấy	cơ	thể	bị	bỏ	lại,	và	ta	được
cống	hiến	cái	cơ	hội	ngàn	năm	một	thuở	để	giải	thoát.
Dù	ta	có	làm	chủ	được	tâm	một	cách	thuần	thục	đến	bao	nhiêu,	ta	vẫn	bị	giới
hạn	bởi	thân	xác	và	nghiệp	của	nó.	Nhưng	với	cái	chết	–	sự	phóng	thích	xác
thân	vật	lý	–	ta	có	được	cái	cơ	hội	kỳ	diệu	nhất	để	hoàn	tất	những	gì	ta	đã	nỗ
lực	 theo	 đuổi	 trong	 suốt	 cuộc	 đời	 tu	 tập	 của	 ta.	Ngay	 cả	một	 bậc	 thầy	 tối
thượng	đã	đạt	đến	sự	chứng	ngộ	cao	nhất,	thì	sự	giải	phóng	cuối	cùng	cũng
chỉ	xảy	đến	vào	lúc	chết,	gọi	là	Parinirvana,	đại	niết	bàn.	Đấy	là	lý	do	ở	Tây
Tạng,	chúng	tôi	không	mừng	sinh	nhật	những	bậc	thầy,	mà	mừng	Ngày	chết
của	họ,	cái	giây	phút	họ	đạt	giác	ngộ	tối	hậu.
Lúc	tôi	còn	bé	ở	Tây	Tạng,	và	nhiều	năm	về	sau,	tôi	đã	nghe	nhiều	chuyện
kể	về	các	bậc	hành	giả	mật	tông	vĩ	đại	và	ngay	cả	những	cư	sĩ	tu	yoga	có	vẻ
bình	thường,	đã	chết	một	cách	lạ	lùng	gây	nhiều	cảm	kích.	Chỉ	đến	lúc	chết
họ	mới	phô	diễn	chiều	sâu	của	sự	thực	chứng	nơi	họ,	và	năng	lực	của	nền
giáo	lý	mà	họ	đã	thể	hiện.
Giáo	lý	Dzogchen	cổ	xưa	-	từ	đó	phát	sinh	Tử	thư	Tây	Tạng	–	có	nói	về	một



giống	chim	 thần	 thoại,	 chim	Garuda	(kim	sí	 điểu),	mới	 sinh	 ra	 đã	đủ	 lông
cánh.	Hình	ảnh	ấy	tượng	trưng	cho	bản	tính	sơ	nguyên	của	ta,	đã	hoàn	hảo	từ
khởi	 thủy.	 Con	 chim	 con	Garuda	 đã	 phát	 triển	 lông	 cánh	 đầy	 đủ	 ở	 trong
trứng,	nhưng	không	thể	bay	trước	khi	trứng	nở	ra.	Chỉ	vào	lúc	vỏ	trứng	nứt
ra,	 nó	 mới	 tung	 cánh	 bay	 lên	 bầu	 trời.	 Cũng	 vậy,	 theo	 lời	 các	 bậc	 thầy,
những	đức	tính	của	Phật	bị	che	mờ	bởi	cái	thể	xác,	nên	khi	rũ	bỏ	được	xác
thân,	những	đức	tính	ấy	sẽ	hiển	lộ	một	cách	sáng	chói.
Lý	do	tại	sao	thời	điểm	chết	lại	là	cơ	hội	đầy	tiềm	năng	như	thế,	là	vì	chính
lúc	đó	bản	chất	căn	để	của	tâm,	Ánh	sáng	Căn	bản	hay	Linh	Quang,	 sẽ	 tự
nhiên	hiển	bày	một	cách	rộng	lớn	và	tráng	lệ	huy	hoàng.	Theo	giáo	lý	Bardo,
nếu	vào	lúc	ấy	ta	có	thể	nhận	chân	được	Ánh	sáng	Căn	bản,	thì	ta	sẽ	đạt	giải
thoát.
Tuy	nhiên	điều	này	không	thể	xảy	ra	nếu	bạn	chưa	làm	quen	và	thực	sự	quen
thuộc	với	bản	chất	của	tâm	trong	đời	sống,	qua	sự	thực	hành	thiền	định.	Và
đấy	là	lý	do	tại	sao	một	người	giải	thoát	vào	lúc	chết	được	xem	là	giải	thoát
trong	đời	này,	chứ	không	phải	 trong	 trạng	 thái	 trung	gian	 sau	khi	chết.	Vì
chính	trong	lúc	sống	mà	sự	trực	ngộ	ánh	Linh	Quang	đã	xảy	và	được	an	trú.
Đây	là	điểm	tối	quan	trọng	cần	thiết.

NHỮNG	THỰC	TẠI	KHÁC

Tôi	đã	nói	rằng	những	Bardo	là	những	cơ	hội,	nhưng	cái	gì	thực	sự	ở	trong
những	bạt	đô	làm	cho	ta	có	thể	tóm	lấy	cơ	hội	mà	chúng	cống	hiến?	Câu	trả
lời	 rất	đơn	giản:	Chúng	đều	 là	những	 trạng	 thái	khác	nhau,	những	 thực	 tại
khác	của	tâm.
Trong	 sự	 thực	hành	Phật	giáo,	qua	 thiền	định,	 chúng	 ta	 chuẩn	bị	để	khám
phá	những	khía	cạnh	tương	quan	của	tâm,	và	khéo	léo	đi	vào	những	mức	độ
khác	nhau	của	ý	 thức.	Có	một	 tương	quan	chính	xác	và	 rõ	 rệt	giữa	những
trạng	thái	trung	gian	và	những	tầng	lớp	tâm	thức	mà	ta	kinh	nghiệm	qua	chu
kỳ	sống	chết.	Bởi	thế	khi	ta	di	chuyển	từ	một	Bardo	này	tới	Bardo	khác,	cả
trong	lúc	sống	lẫn	lúc	chết,	thì	có	một	thay	đổi	tương	đương	trong	tâm	thức;
và	nhờ	thực	tập	thiền,	chúng	ta	có	thể	làm	quen,	 thân	thiết	với	nó,	và	cuối
cùng	có	thể	hoàn	toàn	hiểu	rõ	nó.
Vì	cái	tiến	trình	diễn	ra	trong	cõi	trung	gian	sau	khi	chết	đã	nằm	sẵn	trong
những	tầng	sâu	của	tâm	thức	chúng	ta,	nên	nó	cũng	thể	hiện	trong	đời	sống
với	nhiều	từng	bực.	Chẳng	hạn,	có	một	tương	đương	rõ	rệt	giữa	những	mức
độ	tinh	tế	của	tâm	thức	mà	chúng	ta	trải	qua	trong	giấc	ngủ	và	mộng	mị,	với
ba	Bardoliên	hệ	tới	cái	chết:
•	Đi	ngủ	là	giống	như	Bardo	chết,	trong	đó	tứ	đại	và	tiến	trình	tư	duy	tan	rã,
mở	vào	kinh	nghiệm	Ánh	sáng	căn	bản.



•	Chiêm	bao	là	giống	như	Bardo	tái	sinh,	trạng	thái	trung	gian	trong	đó	bạn
có	một	“ý	sanh	thân”	(thân	bằng	tư	 tưởng)	rất	hoạt	động	và	sáng	suốt,	 trải
qua	đủ	 thứ	kinh	nghiệm.	Trong	 trạng	 thái	mộng	mị,	chúng	 ta	cũng	có	một
loại	 thân	 như	 thế,	 thân	 trong	 mộng,	 trong	 đó	 chúng	 ta	 trải	 qua	 mọi	 kinh
nghiệm	của	đời	sống	trong	mộng.
•	Khoảng	giữa	Bardo	chết	và	Bardo	 tái	sinh,	có	một	 trạng	 thái	 rất	đặc	biệt
của	quang	sắc	hay	Ánh	sáng	căn	bản,	được	gọi	là	“Bardo	pháp	tánh.”	Đấy	là
một	kinh	nghiệm	xảy	đến	với	tất	cả	mọi	người,	nhưng	rất	ít	người	có	thể	chú
ý	đến	nó,	huống	hồ	kinh	nghiệm	nó	một	cách	toàn	vẹn,	vì	nó	chỉ	được	nhận
chân	bởi	một	hành	giả	đã	tu	tập.	Bardo	pháp	tánh	này	tương	đương	với	giai
đoạn	sau	khi	ngủ	và	trước	khi	bắt	đầu	chiêm	bao.
Dĩ	nhiên	những	giai	đoạn	tâm	mờ	mịt	(tức	những	Bardo)	 trong	khi	chết	 là
những	 trạng	 thái	 tâm	 thức	sâu	xa	hơn	và	mãnh	 liệt	hơn	nhiều	so	với	 trạng
thái	 ngủ	 và	 mộng,	 nhưng	 chúng	 cũng	 có	 từng	 mức	 độ	 tinh	 tế	 như	 vậy.
Những	bậc	thầy	thường	sử	dụng	sự	so	sánh	đặc	biệt	này	để	chỉ	cho	ta	thấy
thật	 khó	 như	 thế	 nào	 để	 duy	 trì	 sự	 tỉnh	 giác	 suốt	 trong	 những	 trạng	 thái
Bardo.	Có	bao	nhiêu	người	trong	chúng	ta	ý	thức	được	sự	thay	đổi	trong	tâm
ta	trong	khi	ngủ?	Hay	ý	thức	được	cái	lúc	những	giấc	mộng	bắt	đầu?	Có	bao
nhiêu	người	trong	chúng	ta	ý	thức	được	ngay	khi	mộng,	rằng	mình	đang	nằm
mộng?	Vậy,	hãy	tưởng	tượng	duy	trì	được	sự	tỉnh	giác	trong	giây	phút	kinh
hoàng	của	những	giai	đoạn	trung	gian	sau	khi	chết	là	khó	đến	mức	nào.
Tâm	bạn	như	thế	nào	trong	giấc	ngủ	và	trong	trạng	thái	mộng,	chỉ	cho	bạn
biết	tâm	bạn	sẽ	như	thế	nào	trong	những	trạng	thái	chết	và	tái	sinh;	ví	dụ,	cái
cách	bạn	phản	ứng	đối	với	chiêm	bao,	ác	mộng,	và	những	khó	khăn	hiện	tại,
chứng	tỏ	bạn	sẽ	phản	ứng	như	thế	nào	sau	khi	bạn	chết.
Đấy	 là	 lý	do	pháp	yoga	 về	ngủ	và	mộng	đóng	vai	 trò	quan	 trọng	 trong	 sự
chuẩn	bị	cho	cái	chết.	Điều	mà	một	hành	giả	 thực	 thụ	 tìm	cách	 làm	là	giữ
cho	sự	tỉnh	giác	về	tự	tánh	tâm	luôn	luôn	liên	tục	không	gián	đoạn	ngày	và
đêm,	và	dùng	ngay	những	giai	đoạn	khác	nhau	của	giấc	ngủ	và	mộng	để	trực
nhận	và	quen	thuộc	với	những	gì	sẽ	xảy	ra	trong	các	giai	đoạn	bạt	đô	sau	khi
chết.
Bởi	 thế	chúng	 ta	 tìm	 thấy	hai	Bardo	khác	cũng	gồm	 trong	Bardo	tự	 nhiên
của	đời	 này:	Bardo	ngủ	và	mộng,	 và	Bardo	 của	 thiền	định.	 Thiền	 định	 là
hành	 thiền	 ban	 ngày,	 còn	 yoga	 ngủ	 và	mộng	 là	 thực	 hành	 về	 đêm.	Trong
truyền	thống	mà	Tử	thư	Tây	Tạng	thuộc	vào,	có	thêm	hai	Bardo	này	vào	bốn
Bardo	nói	trên,	làm	thành	sáu	Bardo.

SỐNG	CHẾT	TRONG	LÒNG	BÀN	TAY

Mỗi	Bardo	có	một	loạt	chỉ	dẫn	và	hành	thiền	riêng	của	nó,	được	hướng	dẫn



đúng	vào	những	thực	tại	và	tâm	trạng	đặc	biệt	của	từng	Bardo.	Đây	là	cách
làm	 thế	 nào	 những	 thực	 tập	 và	 huấn	 luyện	 tâm	 linh	 dành	 cho	 mỗi	 trạng
tháiBardo	có	 thể	giúp	chúng	ta	 tận	dụng	những	trạng	thái	ấy,	và	những	cơ
hội	do	chúng	đem	lại,	để	giải	thoát.	Điểm	cốt	yếu	cần	hiểu	về	Bardo	là:	Nhờ
tuân	theo	sự	luyện	tập	này,	ta	có	thể	thực	sự	trực	nhận	được	những	trạng	thái
tâm	ấy	 trong	 lúc	 ta	còn	sống.	Chúng	 ta	có	 thể	 thực	sự	kinh	nghiệm	chúng
ngay	bây	giờ	ở	đây.
Sự	hoàn	 toàn	 làm	chủ	những	chiều	không	gian	khác	nhau	của	 tâm	thức	có
thể	khó	hiểu	đối	với	người	tây	phương,	nhưng	không	phải	là	không	thể	đạt
được.
Kunu	Lama	Tenzin	Gyaltsen	là	một	bậc	thầy	đã	thành	tựu	tâm	linh,	xuất	thân
từ	vùng	núi	 tuyết	 thuộc	miền	Bắc	Ấn.	Khi	 còn	 trẻ,	 ngài	gặp	một	vị	Lama
ởSikkim,	ông	khuyên	ngài	đi	Tây	Tạng	để	học	Phật.	Bởi	thế	ngài	đi	đến	tỉnh
Khammiền	đông	Tây	Tạng,	ở	đấy	ngài	hấp	thụ	giáo	lý	từ	một	vài	Lạt	ma	vĩ
đại,	 trong	 đó	 có	 Jamyang	Khientse,	 thầy	 tôi.	 Kiến	 thức	 về	 Phạn	 ngữ	 của
Kunu	Lama	 làm	cho	ngài	được	kính	nể	và	mở	ra	cho	ngài	nhiều	cánh	cửa.
Những	bậc	thầy	hăng	hái	dạy	ngài	với	hy	vọng	ngài	sẽ	đem	những	giáo	lý	ấy
về	truyền	bá	ở	Ấn	Độ,	nơi	mà	giáo	lý	Phật	hầu	như	đã	biến	mất.	Trong	thời
gian	 ngài	 ở	 Tây	 Tạng,	Kunu	Lama	 trở	 thành	 một	 bậc	 đa	 văn	 và	 có	 thực
chứng.
Cuối	cùng	ngài	cũng	trở	về	Ấn	Độ,	ở	đấy	ngài	sống	như	một	nhà	khổ	hạnh
chân	chính.	Khi	thầy	tôi	và	tôi	đến	hành	hương	xứ	Ấn	sau	khi	rời	Tây	Tạng,
chúng	tôi	đi	tìm	kiếm	ngài	khắp	nơi	ở	Benares.	Cuối	cùng	chúng	tôi	gặp	ngài
đang	ở	trong	một	ngôi	đến	Ấn	giáo.	Không	ai	biết	ngài	là	ai,	lại	còn	không
biết	ngài	là	một	người	theo	Phật	giáo,	đừng	nói	gì	biết	ngài	là	một	bậc	thầy.
Người	 ta	 chỉ	 biết	 ngài	 là	 một	 thầy	 tu	 yoga	 thánh	 thiện	 dễ	 mến,	 và	 cúng
dường	ngài	thực	phẩm.	Mỗi	khi	nghĩ	về	ngài,	tôi	luôn	tự	nghĩ:
-	Có	lẽ	thánh	Francis	of	Assisi	cũng	như	thế	đấy.
Khi	những	tu	sĩ	Tây	Tạng	mới	đến	Ấn	trong	cuộc	lưu	đày,	Kunu	Lamađược
chọn	để	dạy	văn	phạm	và	Phạn	ngữ	ở	một	ngôi	trường	do	Dalai	Lamasáng
lập.	Nhiều	Lamas	uyên	bác	 theo	 học	 với	 ngài,	 và	 đều	 xem	ngài	 là	một	 vị
thầy	tuyệt	hảo	về	ngôn	ngữ.	Nhưng	một	ngày	nọ,	có	người	tình	cờ	hỏi	ngài
về	Phật	pháp.	Câu	trả	lời	của	ngài	vô	cùng	sâu	sắc.	Bởi	vậy	họ	tiếp	tục	hỏi
ngài	nhiều	câu,	và	thấy	rằng	ngài	có	thể	giải	đáp	bất	cứ	câu	hỏi	nào	họ	đặt	ra.
Danh	tiếng	ngài	lan	rộng,	và	chẳng	bao	lâu	ngài	giảng	dạy	cho	những	tu	sĩ
thuộc	các	trường	phái	khác	nhau,	những	giáo	lý	thuộc	truyền	thống	riêng	của
họ.
Đức	Dalai	Lama	lúc	ấy	đã	nhận	ngài	làm	vị	hướng	đạo	tâm	linh.	Ngài	công
nhận	Kunu	Lama	là	nguồn	cảm	hứng	cho	ngài	giảng	dạy	và	thực	hành	từ	bi.
Quả	thế,	Kunu	Lama	là	một	điển	hình	sống	động	của	từ	bi.	Mặc	dù	ngài	rất
nổi	tiếng,	ngài	không	hề	thay	đổi.	Ngài	vẫn	vận	những	y	phục	đơn	giản	như



cũ,	và	sống	trong	một	gian	phòng	nhỏ.	Khi	ai	đến	cúng	dường	ngài	một	thứ
gì,	ngài	liền	đem	làm	quà	cho	người	khác	kế	tiếp.	Ai	nấu	cho	ngài,	ngài	sẽ
ăn,	nếu	không	ai	nấu,	ngài	nhịn.
Một	hôm	một	bậc	thầy	mà	tôi	quen	biết	tới	viếng	Kunu	Lama	để	hỏi	ngài	vài
câu	hỏi	về	những	trạng	thái	Bardo.	Vị	thầy	này	là	một	giáo	sư	rất	uyên	bác
trong	truyền	thống	Tử	thư,	và	có	kinh	nghiệm	về	những	sự	hành	trì	 liên	hệ
đếnBardo.	Ông	ta	kể	lại	cho	tôi	nghe	ông	đã	ngạc	nhiên	mê	mẩn	như	thế	nào
khi	lắng	nghe	Kunu	Lama	trả	lời.	Ông	chưa	từng	nghe	những	điều	hay	như
thế	bao	giờ.	Khi	ngài	mô	tả	những	trạng	thái	Bardo,	thực	quá	sống	động	và
khúc	 chiết	 đến	 nỗi	 ta	 có	 cảm	 tưởng	 ngài	 đang	 chỉ	 dẫn	 đường	 đi	 đến
Kensington	High	Street,	 hay	 Công	 viên	 trung	 ương,	 hay	 điện	Elysées.	Nó
dường	như	thể	ngài	đã	từng	thực	sự	sống	trong	những	trạng	thái	ấy.
Kunu	Lama	chỉ	dẫn	những	Bardo	bằng	kinh	nghiệm	trực	tiếp	của	chính	ngài.
Một	hành	giả	tầm	cỡ	như	ngài	thường	du	hành	qua	tất	cả	chiều	không	gian
khác	nhau	của	thực	tại.	Và	vì	những	trạng	thái	Bardo	đều	chứa	sẵn	trong	tâm
chúng	ta,	nên	chúng	có	thể	được	khơi	mở,	phóng	thích,	nhờ	những	thực	hành
thiền	quán.
Những	giáo	lý	ấy	xuất	phát	từ	trí	tuệ	của	chư	Phật,	những	người	có	thể	thấy
suốt	sinh	tử	như	nhìn	vào	lòng	bàn	tay.
Chúng	ta	cũng	là	những	vị	Phật.	Bởi	 thế	nếu	ta	có	thể	thực	hành	trong	cõi
trung	 gian	 là	 cuộc	 đời	 này,	 tập	 đi	 sâu	 vào	 tự	 tính	 tâm	 chúng	 ta,	 ta	 có	 thể
khám	 phá	 tri	 kiến	 về	 những	 cõi	 trung	 gian	 hay	Bardo	 khác.	 Sự	 thật	 của
những	giáo	lý	về	cõi	trung	gian	tự	nó	sẽ	mở	ra	trong	ta.	Bởi	thế,	giai	đoạn
trung	gian	tự	nhiên	của	đời	này	là	giai	đoạn	quan	trọng	nhất.	Chính	ngay	bây
giờ	và	ở	đây,	ta	phải	chuẩn	bị	cho	tất	cả	những	giai	đoạn	Bardo	khác:
-	Cách	tối	thượng	để	chuẩn	bị	là	ngay	bây	giờ,	đạt	giác	ngộ	ngay	trong	đời
này.

	



8.	ĐỜI	NÀY:	CÕI	BARDO	TỰ	NHIÊN

Ta	hãy	thám	hiểm	Bardo	đầu	tiên,	Bardo	tự	nhiên	của	cuộc	đời,	cùng	những
hàm	ẩn	của	nó,	 rồi	sẽ	 tiếp	 tục	 thám	hiểm	ba	Bardo	kia	 theo	thứ	tự	và	 thời
gian	thích	hợp.	Bardo	tự	nhiên	của	cuộc	đời	này	trải	dài	suốt	cuộc	đời	từ	lúc
sinh	ra	cho	đến	lúc	chết.	Giáo	lý	về	Bardo	làm	ta	hiểu	rõ	tại	sao	đời	này	lại
là	một	cơ	may	quý	báu,	được	làm	người	có	nghĩa	gì,	và	gì	là	điều	quan	trọng
nhất,	cốt	yếu	nhất	ta	nên	làm	đối	với	tặng	phẩm	vô	giá	này,	nghĩa	là	một	đời
người.
Những	bậc	thầy	cho	ta	biết	có	một	khía	cạnh	làm	nền	tảng	căn	để	của	tâm	ta,
gọi	là	“nền	tảng	của	tâm	thường	ngày.”	Longchenpa,	bậc	thầy	Tây	Tạng	thế
kỷ	thứ	mười	bốn,	mô	tả	nó	như	sau:
-	Đó	là	một	trạng	thái	trung	tính,	không	giác	ngộ,	thuộc	về	tâm	và	tâm	sở,	đã
trở	thành	nền	tảng	cho	mọi	hành	nghiệp	và	dấu	vết	của	sinh	tử	và	niết	bàn.
Nó	có	nhiệm	vụ	như	một	cái	nhà	kho,	trong	đó	những	dấu	ấn	của	các	hành	vi
quá	khứ	do	cảm	xúc	tiêu	cực	gây	ra	được	tích	chứa	lại	như	những	hạt	giống.
Khi	những	điều	kiện	thích	hợp	phát	sinh,	chúng	nẩy	mầm	và	biểu	hiện	thành
hoàn	cảnh	của	đời	ta.
Hãy	tưởng	tượng	cái	nền	tảng	của	tâm	ấy	giống	như	một	ngân	hàng	trong	đó
nghiệp	được	gửi	vào	kể	như	những	dấu	ấn	của	khuynh	hướng	thói	quen.	Nếu
ta	có	thói	suy	nghĩ	theo	một	mẫu	mực	đặc	biệt	nào	đó,	tiêu	cực	hay	tích	cực,
những	khuynh	hướng	ấy	sẽ	bị	kích	động	dễ	dàng,	cứ	trở	lại	và	tiếp	tục	trở
lại.	Với	sự	lặp	đi	lặp	lại	ấy,	những	khuynh	hướng	và	tập	quán	của	ta	càng	ăn
sâu,	tăng	trưởng,	thêm	năng	lực,	ngay	cả	khi	ta	ngủ.	Đây	là	cách	những	thói
quen,	khuynh	hướng	ấy	định	đoạt	đời	ta,	cái	chết	và	tái	sinh	của	ta.
Chúng	ta	thường	tự	hỏi:	“Tôi	sẽ	như	thế	nào	khi	tôi	chết?”	Câu	trả	lời	là,	như
cái	tâm	trạng	mà	hiện	thời	ta	đang	là,	loại	người	mà	ta	đang	là:
-	Ta	sẽ	như	 thế	ấy	khi	 ta	chết,	nếu	 ta	không	 thay	đổi.	Đấy	 là	 lý	do	 tại	 sao
thực	quan	trọng	để	xử	dụng	cuộc	đời	hiện	tại	của	mình	để	thanh	lọc	luồng
tâm	thức,	và	do	đó	thanh	lọc	con	người	và	tính	tình	ta,	trong	khi	ta	còn	có	thể
làm	việc	ấy.

CÁI	THẤY	DO	NGHIỆP	LỰC

Tại	sao	chúng	ta	sinh	làm	người?	Tất	cả	hữu	tình	có	nghiệp	giống	nhau	sẽ	có
một	 cái	 thấy	giống	nhau	về	 thế	giới	 xung	quanh,	 toàn	bộ	 thấy	biết	mà	họ
cùng	có	ấy	gọi	là	“cái	thấy	do	nghiệp.”	Sự	tương	ứng	mật	thiết	giữa	nghiệp
chúng	ta	với	hoàn	cảnh	ta	gặp,	cũng	giải	thích	được	sự	xuất	hiện	những	hình
tướng	khác	nhau:	Chẳng	hạn	bạn	và	tôi	là	những	con	người,	là	do	cái	nghiệp



căn	để	chung	mà	chúng	ta	cùng	san	sẻ.	Tuy	nhiên	ngay	trong	thế	giới	người,
chúng	 ta	còn	có	mỗi	người	một	nghiệp	riêng.	Chúng	 ta	được	sinh	ra	 trong
những	xứ	sở	khác	nhau,	đô	 thị,	gia	đình	khác;	mỗi	người	hấp	 thụ	một	nền
giáo	dục	khác,	có	những	ảnh	hưởng	và	niềm	tin	khác,	tất	cả	những	thứ	này
gồm	chung	lại	thành	nghiệp	riêng	của	mỗi	người.	Mỗi	chúng	ta	là	một	tổng
thể	những	thói	quen	và	hành	động	quá	khứ,	do	vậy	chúng	ta	chỉ	có	thể	nhìn
thấy	 sự	 vật	 bằng	 cái	 lối	 nhìn	 riêng	 biệt	 độc	 đáo	 của	 ta.	 Con	 người	 có	 vẻ
giống	nhau	nhưng	nhìn	sự	vật	với	cách	hoàn	toàn	khác	nhau,	mỗi	người	sống
trong	một	thế	giới	độc	đáo	của	riêng	mình.	Kalu	Rinpoche	nói:
-	Một	trăm	người	chiêm	bao,	thì	có	trăm	cảnh	mộng	khác	nhau.	Có	thể	nói
mọi	giấc	mộng	đều	thực,	nhưng	thật	phi	lý	nếu	cả	quyết	rằng	chỉ	có	một	của
một	người	là	cảnh	thực,	những	cảnh	mộng	khác	đều	sai	sự	thật.	Mỗi	người
thấy	sự	thực	tùy	theo	nghiệp	chi	phối	những	nhận	thức	của	họ.

LỤC	ĐẠO

Đời	người	chúng	ta	không	phải	là	nghiệp	cảnh	duy	nhất.	Phật	giáo	phân	biệt
sáu	cõi	hiện	hữu:	Trời,	a	tu	la,	người,	súc	sinh,	quỷ	đói,	địa	ngục.	Mỗi	cõi	là
hậu	quả	của	một	trong	sáu	cảm	xúc	tiêu	cực	chính	yếu:	Kiêu	mạn,	ganh	tị,
dục	vọng,	ngu	si,	thèm	khát	và	giận	dữ.
Sáu	cõi	ấy	có	thực	sự	hiện	hữu	bên	ngoài	không?	Chúng	quả	có	thể	hiện	hữu
vượt	 ngoài	 tầm	nghiệp	 thấy	 của	 ta.	Đừng	 bao	 giờ	 quên:	 “Cái	 gì	 chúng	 ta
thấy	 chỉ	 là	 do	 nghiệp,	 thấy	 của	 chúng	 ta	 khiến	 cho	 thấy,	 không	 gì	 khác.”
Cũng	như	trong	hiện	tại,	với	nhận	thức	bất	tịnh,	chưa	tiến	hóa	của	chúng	ta,
chúng	ta	chỉ	biết	được	vũ	trụ	này,	một	con	vi	trùng	cũng	thế,	có	thể	thấy	một
ngón	tay	của	ta	như	cả	một	phong	cảnh.	Chúng	ta	kiêu	căng	tới	nỗi	chỉ	tin
rằng	“thấy	là	tin	tưởng”	(nghĩa	là,	có	thấy	mới	tin.)	Nhưng	những	giáo	lý	cao
của	 Phật	 thường	 nói	 đến	 vô	 lượng	 thế	 giới	 trong	 nhiều	 chiều	 không	 gian
khác	nhau	–	 có	 thể	 có	nhiều	 thế	giới	 rất	 giống	với	 thế	giới	 chúng	 ta	 –	 và
nhiều	nhà	thiên	văn	hiện	đại	đã	có	những	giả	thuyết	về	sự	hiện	hữu	những	vũ
trụ	song	hành	với	vũ	trụ	này.	Làm	sao	ta	có	thể	cả	quyết	cái	gì	hiện	hữu	hay
không	hiện	hữu	ở	bên	kia	giới	hạn	tri	kiến	hẹp	hòi	của	chúng	ta?
Nhìn	vào	thế	giới	xung	quanh	ta,	và	vào	tâm	ta,	ta	có	thể	thấy	quả	thực	có
sáu	cõi	luân	hồi.	Chúng	hiện	hữu	khi	chúng	ta	vô	tình	để	cho	những	cảm	xúc
tiêu	cực	nơi	ta	chiếu	ra	và	kết	tinh	thành	những	hoàn	cảnh	sống	(cõi,	hay	y
báo),	và	để	cho	những	cảm	xúc	ấy	định	đoạt	mẫu	mực,	hình	dạng,	hương	vị
và	 toàn	 thể	đời	 ta	 trong	những	cõi	ấy.	Sáu	cõi	cũng	hiện	hữu	 trong	 tâm	 ta
dưới	dạng	những	hạt	giống	và	khuynh	hướng	tiêu	cực	luôn	sẵn	sàng	để	nẩy
nầm	và	tăng	trưởng,	tùy	theo	ảnh	hưởng	bên	ngoài	và	lối	sống	của	ta.
Ta	 hãy	 nhìn	 xem	một	 vài	 cõi	 như	 thế	 đã	 được	 phản	 chiếu	 và	 cô	 đọng	 lại



trong	thế	giới	quanh	ta	như	thế	nào.	Đặc	tính	chính	của	cõi	trời	chẳng	hạn,	là
vắng	bóng	khổ	đau,	một	cõi	có	sắc	đẹp	bất	biến	và	mê	mẩn	theo	dục	lạc.	Hãy
tưởng	tượng	những	vị	thiên	thần	cao	ráo,	tóc	hung	đang	tản	bộ	trên	bờ	biển,
trong	những	khu	vườn	ngập	nắng,	đang	lắng	nghe	bất	cứ	bản	nhạc	nào	họ	ưa
thích,	đang	say	sưa	với	đủ	mọi	thứ	kích	thích,	hăng	say	học	yoga	thiền	định,
luyện	thân	thể,	và	tìm	đủ	cách	để	cải	thiện	chính	mình,	nhưng	không	bao	giờ
động	não,	không	bao	giời	xúc	chạm	một	sự	rắc	rối	nào,	một	hoàn	cảnh	đau
khổ	nào,	không	bao	giờ	ý	thức	đến	tính	bản	nhiên	của	họ,	bị	“gây	mê”	đến
độ	họ	không	bao	giờ	ý	thức	được	tình	huống	đích	thực	của	mình.
Nếu	một	vài	vùng	ở	California	hay	úc	châu	hiện	 lên	 trong	 tâm	 ta	như	cõi
thiên	giới,	thì	bạn	cũng	có	thể	thấy	cõi	tu	la	có	lẽ	diễn	ra	hàng	ngày	trong	sự
cạnh	 tranh	 mưu	 mẹo	 ở	 vùng	Wall	 Street	 hay	 trong	 những	 hành	 lang	 của
Washingtonvà	Tòa	Bạch	ốc.	Còn	cõi	ngạ	quỷ	ở	đâu?	Nó	hiện	hữu	ở	bất	cứ
nơi	nào	mà	con	người,	dù	đã	giàu	có	vô	tận,	cũng	không	bao	giờ	thỏa	mãn,
muốn	chiếm	lấy	công	ti	này,	công	ti	nọ,	hoặc	tỏ	lòng	tham	không	đáy	của	họ
tại	các	vụ	án	tòa.	Hãy	bật	truyền	hình	lên	bất	cứ	đài	nào,	bạn	sẽ	đi	vào	ngay
cái	thế	giới	của	tu	la	và	quỷ	đói.
Tính	chất	cuộc	đời	trong	cõi	chư	thiên	có	vẻ	như	thư	thản	hơn	thế	giới	chúng
ta,	nhưng	các	bậc	thầy	lại	bảo	đời	người	là	vô	vàn	quý	báu	hơn.	Tại	sao?	Vì
chính	cái	sự	kiện	rằng	chúng	ta	có	tỉnh	giác	và	thông	minh,	những	nguyên
liệu	cho	giác	ngộ.	Và	vì	sự	đau	khổ	lan	khắp	cõi	người	ta	chính	là	cái	bàn
đạp	để	cho	 ta	 làm	cuộc	chuyển	hóa	 tâm	linh.	Sự	đau	đớn,	buồn	phiền	mất
mát,	và	đủ	thứ	bất	mãn	vô	tận	ở	trong	cuộc	đời,	thực	sự	chỉ	có	một	mục	đích
đáng	kể	duy	nhất	là:	Đánh	thức	chúng	ta	tỉnh	dậy,	giúp	ta	có	thể	-	gần	như
bắt	buộc	 ta	-	phải	bứt	 ra	khỏi	chu	kỳ	sinh	 tử	và	nhờ	thế	bung	ra	được	ánh
quang	vinh	đang	bị	vây	hãm	trong	ta.
Mọi	truyền	thống	tôn	giáo	đều	nhấn	mạnh	rằng	đời	người	là	cơ	hội	duy	nhất,
và	có	một	tiềm	năng	ghê	gớm	mà	thường	ta	không	ngờ	tới.	Nếu	ta	để	lỡ	cơ
hội	mà	cuộc	đời	này	cống	hiến	cho	ta	tự	chuyển	hóa,	thì	có	thể	một	thời	gian
vô	cùng	tận	nữa	ta	mới	có	được	cơ	hội	khác.	Hãy	tưởng	tượng	có	một	con
rùa	mù	bơi	trong	đại	dương	bát	ngát.	Trên	mặt	biển	có	một	cái	vòng	bằng	gỗ
nhấp	nhô	theo	sóng.	Cứ	một	 trăm	năm	con	rùa	mới	ngoi	 lên	mặt	biển	một
lần.	Theo	ví	dụ	trong	Phật	giáo,	được	sinh	làm	người	còn	khó	hơn	là	con	rùa
nổi	lên	và	chui	được	cái	đầu	của	nó	vào	chiếc	vòng	gỗ	ấy.	Và	trong	số	những
người	được	sinh	làm	người,	thì	những	kẻ	may	mắn	được	gặp	nền	giáo	lý	này
cũng	rất	hiếm;	và	những	người	thực	sự	để	tâm	đến	giáo	lý	và	thể	hiện	giáo	lý
trong	đời	sống	lại	càng	hiếm	hoi,	quả	vậy,	“như	sao	mọc	ban	ngày.”

CÁNH	CỬA	NHẬN	THỨC



Như	tôi	đã	nói,	cách	chúng	ta	nhìn	thế	giới	tùy	thuộc	hoàn	toàn	vào	nghiệp
của	 ta.	Những	bậc	 thầy	có	ví	dụ	sáu	 loài	chúng	sinh	nhìn	dòng	sông.	Loài
người	thấy	con	sông	là	nước,	để	tắm	rửa	hoặc	để	uống;	loài	cá	thấy	đó	là	nhà
ở	của	chúng;	 loài	 trời	 trời	 thấy	đó	là	vị	cam	lồ	đem	lại	phúc	lạc;	 loài	 tu	la
thấy	đó	là	khí	giới	của	chúng,	loài	quỷ	đói	thấy	ra	máu	mủ	tanh	hôi;	còn	loài
địa	ngục	thì	thấy	là	nước	đồng	sôi.	Nước	chỉ	có	một,	nhưng	được	trông	thấy
nhiều	cách	khác	nhau,	nhiều	khi	hoàn	toàn	trái	ngược.
Sự	nhận	thức	theo	nhiều	kiểu	đa	dạng	như	thế	chứng	tỏ	rằng	tất	cả	cái	thấy
do	nghiệp	đều	 là	 ảo	 tưởng;	vì	nếu	một	 chất	mà	có	 thể	được	 thấy	 ra	nhiều
cách	như	thế,	thì	làm	sao	có	thứ	gì	thực	sự	có	được	một	thực	hữu	nội	tại?	Và
nó	cũng	cho	ta	thấy	rằng	có	thể	một	vài	người	cảm	thấy	thế	giới	này	là	thiên
đường,	vài	người	khác	cho	là	địa	ngục.
Giáo	lý	cho	ta	biết	cốt	yếu	có	ba	loại	thấy:	“Cái	thấy	bất	tịnh,	do	nghiệp”	của
phàm	phu;	“Cái	thấy	do	kinh	nghiệm,”	mở	ra	cho	những	người	hành	thiền,
mà	là	con	đường	siêu	việt;	và	“Cái	thấy	thuần	tịnh”	của	những	bậc	giác	ngộ.
Một	vị	Phật	hay	người	đã	giác	ngộ,	sẽ	thấy	thế	giới	này	toàn	hảo	một	cách	tự
nhiên,	một	cảnh	giới	hoàn	 toàn	 thanh	 tịnh	sáng	chói.	Vì	đã	 tịnh	 trừ	những
nguyên	nhân	gây	nên	cái	thấy	đầy	nghiệp	chướng,	nên	họ	thấy	mọi	sự	trong
vẻ	thiêng	liêng	nguyên	ủy	giản	đơn	của	nó.
Sở	dĩ	thấy	mọi	sự	quanh	ta	theo	kiểu	ta	thấy	bây	giờ,	là	vì	ta	luôn	luôn	củng
cố	kinh	nghiệm	về	thực	tại	bên	trong	và	bên	ngoài	cùng	một	cách	ấy	đời	này
sang	đời	khác,	và	điều	này	đưa	ta	đến	nhận	thức	sai	lầm	rằng	cái	gì	ta	trông
thấy	là	thực	hữu	một	cách	khách	quan.	Kỳ	thực,	khi	ta	đi	sâu	hơn	vào	sự	tu
tập,	ta	dần	biết	cách	làm	việc	thẳng	với	những	nhận	thức	cố	chấp	của	ta.	Mọi
khái	niệm	sai	lầm	cũ	của	ta	về	thế	giới,	về	vật	chất	và	về	chính	ta,	đều	được
lọc	sạch,	tan	rã,	và	một	cái	thấy	hoàn	toàn	mới,	gần	như	thiên	nhãn	mở	ra,
như	Blake	nói:
-	Nếu	cái	cửa	nhận	thức	được	lọc	sạch
Thì	mọi	sự	sẽ	xuất	hiện	nguyên	vẹn	bao	la
Tôi	không	sao	quên	được	lúc	thầy	Dudjom	Rinpoche	cao	hứng	thân	mật	bảo
tôi	qua	giọng	nói	cao	và	khàn	của	thầy:
-	Này,	 con	 biết	 chứ,	 thực	 sự	mọi	 vật	 chung	 quanh	 ta	 đang	 biến	mất,	 biến
mất...
Nhưng	với	phần	đông	chúng	ta,	nghiệp	và	những	cảm	xúc	tiêu	cực	cứ	ngăn
che	chúng	ta	không	cho	thấy	bản	chất	nội	tại	tự	nhiên	của	mình,	và	bản	chất
sự	vật.	Kết	quả	là	ta	bám	lấy	hạnh	phúc	và	đau	khổ	cho	là	thực	có,	và	một
cách	 ngu	 si	 ta	 cứ	 tiếp	 tục	 gieo	 hạt	 giống	 cho	 đời	 sau	 của	 ta.	Những	 hành
nghiệp	cứ	trói	buộc	chúng	ta	vào	chu	kỳ	tiếp	nối	của	sinh	tử	bất	tận.	Bởi	thế
mọi	sự	đang	bấp	bênh,	tùy	thuộc	cách	ta	sống	hiện	giờ,	ngay	giờ	phút	này.
Ta	đang	sống	như	thế	nào	bây	giờ,	có	thể	ảnh	hưởng	toàn	thể	tương	lai	ta.
Đấy	là	lý	do	cấp	thiết	thực	sự	khiến	ta	phải	chuẩn	bị	để	gặp	gỡ	cái	chết	với



thái	độ	thông	minh,	để	chuyển	hóa	nghiệp	vị	lai	của	ta,	tránh	cái	thảm	kịch
cứ	bị	rơi	 trở	lại	vào	trong	vô	minh	vọng	tưởng	và	lập	lại	chu	kỳ	sống	chết
khổ	nhọc.	Cuộc	đời	này	là	thì	gian	và	nơi	chốn	duy	nhất	cho	ta	chuẩn	bị,	và
ta	chỉ	có	thể	thực	sự	chuẩn	bị	nhờ	tu	tập	tâm	linh.	Đây	là	thông	điệp	không
thể	 tránh	của	đời	này,	một	giai	đoạn	 trung	gian	 tự	nhiên.	Padmasambhava
nói:
-	Khi	Bardo	đời	này	xuất	hiện	với	tôi.
Tôi	sẽ	từ	bỏ	lười	biếng	vì	cuộc	đời	ngắn	ngủi
Đi	vào	con	đường	thấy,	nghe,	nghĩ,	quán	tưởng	không	xao	lãng
Lấy	tâm	và	nhận	thức	làm	con	đường,	để	thực	hiện	ba	thân:	tâm	giác	ngộ.
Bây	giờ	một	khi	tôi	đã	được	thân	người
Không	có	thì	giờ	cho	tâm	lang	thang	trên	đường	nữa.

TUỆ	GIÁC	VÔ	NGÃ

Đôi	khi	tôi	 tự	hỏi	một	người	nhà	quê	ở	Tây	Tạng	sẽ	cảm	thấy	thế	nào	nếu
bạn	thình	lình	đưa	họ	đến	một	đô	thị	tân	tiến	với	đủ	thứ	kỹ	thuật	tinh	xảo.	Có
lẽ	người	ấy	sẽ	 tưởng	mình	đã	chết	và	đang	ở	trong	trạng	thái	Bardo,	sẽ	há
hốc	miệng	ra,	đầy	ngờ	vực,	mà	nhìn	những	chiếc	phi	cơ	bay	trong	bầu	trời
trên	đầu	y,	hoặc	ngắm	một	người	đang	nói	chuyện	bằng	điện	thoại	với	một
người	khác	ở	bên	kia	thế	giới.	Y	sẽ	cho	rằng	mình	đang	chứng	kiến	những
phép	thần	thông.	Thế	mà	tất	cả	điều	đó	dường	như	rất	tự	nhiên	đối	với	người
sống	trong	thế	giới	tân	tiến,	được	nền	giáo	dục	Tây	phương	giải	thích	từng
bước	một.
Cũng	giống	như	thế,	trong	Phật	giáo	Tây	Tạng,	có	một	nền	giáo	dục	tâm	linh
cơ	 bản,	 sơ	 đẳng,	 bình	 thường,	một	 sự	 huấn	 luyện	 tâm	 linh	 đầy	 đủ	 về	 cõi
trung	gian	 là	cuộc	đời	này,	đem	 lại	cho	bạn	ngữ	vựng	 thiết	yếu,	ABC	của
tâm	thức.	Căn	bản	của	sự	huấn	 luyện	này	được	gọi	 là	“ba	dụng	cụ	của	 trí
tuệ”:	Văn	tuệ,	biết	lắng	nghe;	Tư	tuệ,	biết	tư	duy	quán	tưởng,	và	Tu	tuệ,	biết
thiền.	Nhờ	đấy	chúng	 ta	đi	đến	chỗ	đánh	 thức	 tự	 tính	 tâm	của	 ta,	nhờ	đấy
chúng	ta	tìm	thấy	được	sự	thật	ta	là	ai,	và	thể	hiện	niềm	vui	giải	thoát	-	gọi	là
trí	vô	ngã.
Tưởng	tượng	một	người	thình	lình	tỉnh	dậy	ở	bệnh	viện	sau	một	tai	nạn	xe
hơi,	và	thấy	mình	hoàn	toàn	mất	trí	nhớ.	Bên	ngoài,	mọi	sự	vẫn	y	nguyên:
Nàng	vẫn	còn	gương	mặt	ấy,	hình	dáng	ấy,	các	giác	quan	và	tâm	vẫn	ở	đấy,
nhưng	 hoàn	 toàn	 không	 nhớ	 thực	 sự	 mình	 là	 ai.	 Cũng	 y	 hệt	 như	 vậy,	 ta
không	thể	nhớ	được	bản	lai	diện	mục	của	mình.	Khinh	hoàng,	sợ	hãi,	ta	nhìn
quanh	và	đặt	bày	 ra	một	 lý	 lịch	khác,	một	 lý	 lịch	 ta	bám	 lấy	với	 tất	 cả	 sự
tuyệt	vọng	của	một	người	đang	rơi	vào	hố	thẳm.	Cái	lý	lịch	giả	tạo,	được	bày
đặt	trong	lúc	vô	minh	đó	gọi	là	cái	tôi,	“tự	ngã.”



Vậy,	ngã	là	sự	vắng	mặt	tri	kiến	chân	thực	về	ta	là	ai,	cùng	với	những	hậu
quả	của	nó:	Một	sự	bám	víu	tuyệt	vọng,	bằng	mọi	giá,	vào	một	khối	chắp	vá,
một	hình	ảnh	tạm	thời	về	cái	ta,	một	tự	ngã	luôn	luôn	biến	chuyển	và	phải
biến	chuyển	để	duy	trì	cái	ảo	tưởng	về	hiện	hữu	của	nó.	Tạng	ngữ	gọi	ngã	là
dak	dzin,	có	nghĩa	“tóm	lấy	một	cái	ngã.”	Ngã	như	vậy	được	định	nghĩa	 là
những	di	 chuyển	không	ngừng	của	 sự	 chấp	 thủ	một	quan	niệm	 lừa	dối	về
“tôi”	và	“của	tôi,”	tự	và	tha,	và	chấp	thủ	mọi	khái	niệm,	ý	tưởng,	dục	vọng,
và	hoạt	động	nào	sẽ	duy	trì	cái	cấu	trúc	giả	tạo	ấy.	Một	sự	bám	víu	như	vậy
là	vô	lối	ngay	từ	khởi	thủy,	và	đương	nhiên	phải	bất	mãn,	vì	không	có	cơ	sở
chân	lý	nào	trong	đó,	vì	những	gì	ta	bám	víu	tự	bản	chất	đã	không	thể	nắm
bắt.	Sự	kiện	chúng	ta	cần	bám	víu	và	cứ	vẫn	tiếp	tục	bám	víu,	chứng	tỏ	rằng
tự	thẳm	sâu	trong	bản	thể	ta,	ta	biết	cái	ngã	đó	vốn	không	có	thực	chất	nội
tại.	Từ	cái	biết	âm	thầm,	 làm	ta	bực	bội	đó,	phát	sinh	mọi	nỗi	bực	bội	đó,
phát	sinh	mọi	nỗi	bất	an	lo	sợ	trong	ta.
Bao	lâu	ta	chưa	lột	mặt	nạ	cái	ngã	thi	nó	còn	tiếp	tục	đánh	lừa	chúng	ta,	như
một	chính	trị	gia	bịp	bợm	luôn	luôn	rêu	rao	những	hứa	hẹn	giả	dối,	hay	một
luật	sư	không	ngừng	phát	minh	những	lời	nói	dối	và	biện	hộ	tinh	vi,	hay	một
chuyên	viên	quảng	cáo	cứ	tiếp	tục	ba	hoa	những	lời	thuyết	phục	ngọt	lịm	mà
trống	rỗng.
Nhiều	đời	kiếp	vô	minh	đã	đưa	ta	đến	chỗ	đồng	hóa	toàn	diện	bản	thể	mình
với	cái	ngã.	Chiến	thắng	lớn	nhất	của	cái	ngã	là	thuyết	phục	được	cho	ta	tin
rằng	lợi	lạc	nhất	cho	nó	cũng	là	cho	ta,	và	lại	còn	đồng	hóa	sự	sống	còn	của
ta	với	của	chính	nó.	Đây	 là	một	mỉa	mai	 to	 lớn,	khi	 ta	xét	 rằng	ngã	và	sự
chấp	thủ	của	nó	chính	là	gốc	rễ	mọi	đau	khổ	của	ta.	Nhưng	vì	chúng	ta	đã	bị
cái	ngã	 lừa	bịp	quá	 lâu,	bị	nó	 thuyết	phục	quá	hay,	đến	nỗi	nội	cái	ý	nghĩ
rằng	ta	có	thể	trở	thành	vô	ngã	làm	cho	ta	sợ	hãi.	Cái	ngã	rỉ	tai	ta	rằng,	vô
ngã	là	mất	hết	tất	cả	huyền	thoại	phong	phú	của	con	người,	chỉ	còn	là	một
người	máy	vô	vị	hay	một	cây	cỏ	không	óc	não.
Cái	ngã	đánh	một	đòn	xuất	sắc	vào	nỗi	sợ	hãi	căn	để	của	ta,	là	sợ	mất	quyền
kiểm	soát,	sợ	cái	mà	ta	chưa	từng	biết.	Ta	có	thể	tự	nhủ:
-	“Mình	cũng	nên	buông	cái	ngã	ra	lắm	chứ,	mình	đau	khổ	vì	nó,	nhưng	nếu
mình	làm	thế,	thì	cái	gì	sẽ	xảy	đến	cho	mình?”
Cái	ngã	sẽ	tán	đồng	ngay	trong	một	cách	ngọt	lịm:
-	“Tôi	biết	đôi	khi	tôi	cũng	rầy	rà	thực,	và	thực	tình	tôi	hoàn	toàn	thông	cảm
nếu	anh	muốn	buông	tôi	ra.	Nhưng	có	thực	anh	muốn	như	thế	không	nào?	Ai
sẽ	săn	sóc	anh?	Ai	sẽ	che	chở	và	thương	lấy	anh	như	tôi	đã	làm	bao	nhiêu
năm	nay?”
Và	ngay	dù	ta	thấy	rõ	tận	ruột	gan	những	lời	dối	 trá	của	cái	ngã,	chúng	ta
cũng	quá	sợ	không	dám	bỏ	nó,	vì	ta	chưa	biết	một	tí	gì	về	tự	tính	của	tâm	ta,
lý	lịch	chân	thực	của	ta,	nên	rõ	ràng	ta	không	có	cách	nào	khác	hơn	là	bám
lấy	ngã.	Chúng	ta	tuân	theo	những	đòi	hỏi	của	nó	với	thái	độ	tự	khinh	ghét,



như	bợm	rượu	với	lấy	chất	uống	mà	y	biết	đang	tàn	phá	y,	hoặc	như	kẻ	ghiền
ma	 túy	 lục	 tìm	chất	kích	 thích	mà	họ	biết	 sau	một	hồi	 “phi”	ngắn	ngủi	 sẽ
đem	lại	cho	họ	sự	chán	chê	tuyệt	vọng.

CÁI	NGÃ	TRÊN	ĐƯỜNG	TÂM	LINH

Chấm	 dứt	 sự	 chuyên	 chế	 oái	 ăm	 của	 bản	 ngã	 chính	 là	 lý	 do	 ta	 bước	 lên
đường	tu	tập	tâm	linh,	nhưng	quyền	năng	của	cái	ngã	hầu	như	vô	tận,	và	mỗi
giai	đoạn	nó	đều	có	thể	phá	hoại	và	và	xoay	chuyển	ta	khỏi	cái	ước	muốn
giải	thoát	nó.	Chân	lý	thật	giản	dị,	và	những	lời	dạy	cũng	vô	cùng	sáng	sủa,
nhưng	nhiều	lần	tôi	phải	buồn	bã	mà	thấy	rằng,	mỗi	khi	giáo	lý	bắt	đầu	lay
chuyển	được	chúng	ta,	thì	cái	ngã	lại	cố	làm	cho	những	lời	dạy	trở	thành	rắc
rối,	vì	nó	biết	nó	đang	bị	đe	dọa	tận	căn	để.
Lúc	đầu,	khi	chúng	ta	mới	khởi	sự	say	mê	con	đường	tu	tập	với	những	khả
năng	của	nó,	thì	cái	ngã	có	thể	cổ	vũ	ta	và	bảo:
Thật	là	kỳ	diệu.	Chính	là	điều	anh	nên	làm.	Lời	dạy	này	hoàn	toàn	có	lý.
Rồi	khi	chúng	ta	nói	chúng	ta	muốn	thử	thực	tập	thiền,	hay	nhập	thất,	thì	cái
ngã	vỗ	về:
-	Thật	là	một	ý	nghĩ	tuyệt	vời.	Tại	sao	tôi	lại	không	theo	anh.	Cả	hai	chúng	ta
có	thể	học	được	vài	điều.
Suốt	kỳ	trăng	mật	của	sự	tu	tập	tâm	linh,	cái	ngã	cứ	giục	ta:
-	Thật	tuyệt,	thật	lạ	lùng,	gợi	cảm	hứng...
Nhưng	vừa	khi	chúng	ta	đi	vào	giai	đoạn	mà	tôi	gọi	là	“thời	kỳ	bếp	núc”	của
con	đường	tu	tập,	và	giáo	lý	bắt	đầu	động	tới	bản	ngã	sâu	xa	của	chúng	ta,
thì	không	sao	tránh	khỏi	chúng	ta	va	chạm	với	sự	thật	về	bản	ngã.	Khi	cái
ngã	được	phơi	bày,	những	chỗ	yếu	của	nó	bị	động	tới,	là	đủ	mọi	thứ	vấn	đề
bắt	đầu	nổi	 lên.	Nó	như	một	 tấm	gương	để	ngay	trước	mặt	chúng	ta	mà	ta
không	 thể	 tránh	 nhìn	 chỗ	 khác.	 Tấm	 gương	 hoàn	 toàn	 trong	 sáng,	 nhưng
trong	đó	có	một	cái	mặt	xấu	xí,	cau	có,	cái	mặt	chúng	ta,	đang	trừng	trừng
nhìn	 lại	 chúng	 ta.	Chúng	 ta	 khởi	 sự	 nổi	 loạn	 phản	kháng	vì	 ta	 ghét	 cái	 gì
mình	không	thấy;	chúng	ta	có	thể	nổi	giận	đập	vỡ	cái	gương,	nhưng	nó	chỉ
vỡ	ra	thành	hàng	trăm	gương	mặt	xấu	xí	giống	nhau,	và	vẫn	trợn	trừng	nhìn
lại	chúng	ta.
Bấy	giờ	là	lúc	chúng	ta	bắt	đầu	nổi	đóa	và	phàn	nàn	một	cách	cay	đắng:
-	Thế	thì	ngã	của	ta	nằm	ở	đâu?
Cái	ngã	đang	đứng	bên	ta	một	cách	trung	thành,	xúi	giục:
Anh	hoàn	toàn	đúng.	Chuyện	này	xúc	phạm	quá	thể	chịu	đựng.	Đừng	theo
nó!
Khi	 chúng	 ta	mê	mẩn	 lắng	nghe,	 thì	 cái	 ngã	 tiếp	 tục	hô	 triệu	đủ	 loại	 hoài
nghi,	cảm	xúc,	hốt	hoảng,	như	đổ	thêm	dầu	vào	lửa:



Anh	 không	 thấy	 giáo	 lý	 ấy	 không	 thích	 hợp	 với	 anh	 à?	 Tôi	 đã	 bảo.	 Anh
không	thấy	ông	ta	không	xứng	làm	thầy	của	anh	sao?	Hãy	xem:	Anh	là	một
con	người	tây	phương	thông	minh,	tân	tiến,	từng	trải;	còn	những	chuyện	xa
lạ	 như	 thiền,	 Sufi,	 Zen,	 Phật	 giáo	 Tây	 Tạng...	 thuộc	 về	 văn	 hóa	 phương
đông.	Một	triết	học	ở	tuốt	trên	dãy	Hy	Mã	Lạp	Sơn	một	ngàn	năm	về	trước
thì	phỏng	có	ích	lợi	cho	anh	được?
Khi	cái	ngã	vui	mừng	ngắm	ta	càng	lúc	càng	bị	vướng	vào	lưới	của	nó,	nó
còn	trách	móc	ta	về	tất	cả	những	nỗi	nhọc	nhằn,	cô	đơn,	gian	khổ	mà	chúng
ta	đã	trải	qua,	khi	chúng	ta	biết	được	chính	mình	qua	lời	giảng	dạy,	và	qua
bậc	thầy:
-	Những	ông	đạo	sư	ấy	không	cần	biết	anh	đã	phải	trải	qua	những	gì.	Họ	chỉ
cốt	khai	thác	anh.	Họ	chỉ	xử	dụng	những	danh	từ	như	từ	bi,	sùng	tín,	để	làm
cho	anh	rơi	vào	quyền	năng	của	họ...
Cái	ngã	quá	khôn	lanh	tới	độ	có	thể	bóp	méo	giáo	lý	để	xài	cho	mục	tiêu	của
nó;	vì	“Quỷ	Xa	 tăng	có	 thể	 trích	dẫn	kinh	 thánh	cho	mục	đích	mình.”	Khí
giới	cuối	cùng	của	cái	ngã	là	chỉ	ngay	vào	mặt	ông	thầy	và	những	tín	đồ	mà
bảo:
-	Không	có	ai	ở	đây	sống	đúng	theo	giáo	lý	ấy	được	cả.
Bây	giờ	cái	ngã	lại	đóng	vai	trò	trọng	tài	công	bình	cho	mọi	hành	vi:	Vị	trí
láu	cá	hơn	hết,	từ	điểm	này	nó	có	thể	phá	hỏng	niềm	tin	của	bạn,	và	làm	tiêu
ma	bất	cứ	sự	sùng	kính	nào,	sự	phát	nguyện	tu	tập	nào	mà	bạn	đã	có.
Nhưng	dù	cái	ngã	cố	hết	sức	để	phá	hoại	con	đường	tu	của	bạn,	nếu	bạn	thực
sự	tiếp	tục	thực	hành	thiền	định,	bạn	sẽ	dần	nhận	ra	mình	đã	bị	cái	ngã	gạt
gẫm	như	thế	nào:	Hy	vọng	và	lo	sợ	hão	huyền.	Dần	dần	bạn	thấy	rằng	cả	hy
vọng	lẫn	lo	sợ	đều	là	kẻ	thù	của	sự	an	tâm;	hy	vọng	đánh	lừa	bạn,	bỏ	bạn	thất
vọng	trống	rỗng,	còn	sợ	hãi	thì	làm	bạn	tê	liệt	trong	tù	ngục	hẹp	hòi	của	bản
ngã	giả	tạo.	Bạn	bắt	đầu	thấy	cái	ngã	đã	 lung	 lạc	 tâm	bạn	như	thế	nào,	và
trong	bầu	trời	giải	thoát	mà	thiền	định	đã	mở	ra,	mỗi	khi	bạn	tạm	thời	thoát
khỏi	chấp	thủ,	bạn	hé	thấy	cái	khoáng	đạt	của	tự	tính	chân	thực.	Bạn	nhận	ra
rằng	trong	hàng	bao	nay	cái	ngã	của	bạn,	giống	như	một	kẻ	 lường	gạt	bạn
với	đủ	kế	hoạch	hứa	hẹn	mà	toàn	thị	là	láo	khoét,	chỉ	có	đưa	bạn	đến	sự	phá
sản	 tâm	 linh.	 Khi	 bạn	 thấy	 điều	 này	 trong	 sự	 an	 tĩnh	 của	 thiền	 định,	 mà
không	an	ủi	hay	muốn	che	đậy	những	gì	bạn	thấy,	thì	tất	cả	kế	hoạch	mưu	đồ
của	ngã	tự	cho	thấy	nó	trống	rỗng,	và	bắt	đầu	sụp	đổ.
Đây	không	phải	 là	một	 tiền	 trình	phá	hoại	 thuần	 túy.	Vì	cùng	với	sự	nhận
chân	đau	đớn	tính	giả	dối	tội	lỗi	của	cái	ngã	của	bạn,	và	của	mọi	người,	phát
sinh	một	cảm	thức	về	tầm	bao	la	của	nội	tâm,	một	trực	cảm	về	vô	ngã	và	tính
duyên	sinh	của	vạn	pháp,	và	tính	hài	hước	độ	lượng,	mà	chính	là	dấu	hiệu
của	giải	thoát.
Nhờ	bạn	đã	tập	đơn	giản	hóa	sự	sống	và	làm	cho	cái	ngã	bớt	có	cơ	hội	quyến
rũ	bạn,	và	nhờ	bạn	đã	tập	sự	tỉnh	giác	của	thiền	định	–	do	vậy	nới	lỏng	kềm



tỏa	của	tính	bạo	động,	bám	víu	và	tiêu	cực	trong	bạn	–	mà	tuệ	giác	từ	từ	có
thể	 ló	dạng.	Trong	ánh	sáng	soi	cùng	khắp	của	nó,	 tuệ	giác	này	có	 thể	chỉ
cho	bạn	một	cách	rõ	ràng	trực	tiếp,	những	vận	hành	tinh	vi	nhất	của	tâm	bạn,
và	đồng	thời,	bản	chất	của	thực	tại.

HƯỚNG	ĐẠO	MINH	TRIẾT

Hai	con	người	đã	luôn	sống	trong	bạn	suốt	cả	đời	bạn.	Một	người	là	bản	ngã,
nói	nhiều,	đòi	hỏi,	nóng	nảy,	tính	toán;	người	kia	là	con	người	tâm	linh	kỳ	bí
mà	 tiếng	 nói	 lặng	 lẽ	minh	 triết	 của	 y	 bạn	 hiếm	 khi	 nghe	 được	 hoặc	 nghe
theo.	Khi	bạn	càng	học	giáo	lý,	quán	xét,	và	hòa	nhập	giáo	lý	đời	sống	của
bạn,	 thì	 tiếng	nói	bên	trong	bạn,	 trí	phân	biệt	bẩm	sinh	của	bạn	được	đánh
thức	và	tăng	trưởng,	và	bạn	khởi	sự	phân	biệt	giữa	sự	hướng	dẫn	của	nó	với
những	tiếng	nói	của	bản	ngã.	Kí	ức	về	bản	lai	diện	mục	của	bạn	bắt	đầu	trở
về	với	tất	cả	vẻ	huy	hoàng	và	tin	tưởng.
Bạn	 sẽ	 thấy	 bạn	 đã	 tìm	 ra	 trong	 chính	 bạn	 người	 hướng	 đạo	 cho	 bạn.	Vì
người	ấy	biết	rõ	bạn	–	y	chính	là	bạn	–	nên	có	thể	giúp	bạn	dàn	xếp	mọi	rắc
rối	của	 tư	 tưởng	và	cảm	xúc	bạn.	Người	hướng	đạo	của	bạn	có	thể	có	mặt
thường	xuyên,	vui	vẻ,	đôi	khi	chế	nhạo,	người	luôn	luôn	biết	cái	gì	là	tốt	hơn
cả	cho	bạn,	giúp	bạn	càng	lúc	càng	tìm	ra	lối	thoát	khỏi	những	ám	ảnh	của
những	phản	ứng	do	thói	quen	và	những	cảm	xúc	mê	mờ.	Khi	tiếng	nói	của
“trí	phân	biệt”	trong	bạn	càng	mạnh	và	rõ	hơn,	bạn	sẽ	phân	biệt	được	chân
lý	của	nó	và	những	lừa	bịp	của	bản	ngã,	và	bạn	có	thể	lắng	nghe	nó	với	niềm
tư	tưởng.
Bạn	càng	 thường	xuyên	nghe	 theo	người	hướng	đạo	này,	 thì	càng	dễ	dàng
thay	đổi	được	những	tâm	thái	tiêu	cực	nơi	bạn.	Dần	dần	bạn	sẽ	thấy	mình	có
thể	thoát	ra	càng	ngày	càng	nhanh	hơn,	khỏi	những	cảm	xúc	đen	tối	đã	ngự
trị	đời	bạn,	và	khả	năng	làm	được	việc	ấy	là	phép	lạ	mầu	nhiệm	nhất.	Terton
Sogyal,	 nhà	 thần	bí	Tây	Tạng,	đã	nói	 rằng,	ngài	 không	khâm	phục	gì	một
người	có	thể	biến	hóa	được	cái	nền	nhà	thành	trần	nhà,	hay	lửa	thành	nước.
Phép	 lạ	đích	 thực	 theo	ngài	 là	người	nào	có	 thể	giải	 tỏa	một	cảm	xúc	 tiêu
cực.
Như	vậy,	dần	dà,	thay	vì	nghe	tiếng	lải	nhải	của	bản	ngã,	bạn	sẽ	thấy	mình
càng	ngày	càng	nghe	được	trong	tâm	mình	nhưng	chỉ	dẫn	rõ	ràng	của	giáo	lý
đang	khởi	hứng,	khuyên	bảo,	hướng	đạo,	chỉ	thị	cho	bạn	ở	mỗi	khúc	quanh.
Càng	lắng	nghe,	bạn	càng	nhận	được	những	hướng	dẫn.	Nếu	bạn	nghe	theo
tiếng	nói	của	người	hướng	đạo	minh	triết	ấy,	của	trí	phân	biệt	nơi	bạn,	và	để
cho	bản	ngã	im	tiếng,	thì	bạn	sẽ	kinh	quá	sự	hiện	diện	của	trí	tuệ	và	phúc	lạc
mà	chính	thực	là	bạn.	Một	cuộc	đời	mới	hoàn	toàn	khác	cuộc	đời	trước	đây
khi	bạn	còn	khoác	cái	lốt	bản	ngã,	bắt	đầu	trong	bạn.	Và	khi	cái	chết	đến,	thì



bạn	đã	biết	cách	làm	thế	nào	để	kiểm	soát	những	cảm	xúc	và	ý	tưởng	nổi	lên
trong	 các	 trạng	 thái	 trung	 gian,	 những	 cảnh	 tượng	mà	nếu	 bạn	 không	biết
trước	thì	có	vẻ	thực	một	cách	ghê	gớm.
Khi	bệnh	mất	 trí	nhớ	của	bạn	về	chính	mình	bắt	đầu	được	chữa	khỏi,	cuối
cùng	bạn	sẽ	nhận	ra	rằng	dak	dzin,	sự	chấp	thủ	bản	ngã,	là	căn	nguyên	mọi
đau	khổ	của	bạn.	Bạn	sẽ	hiểu	nó	đã	tàn	hại	bạn	và	kẻ	khác	đến	mức	nào,	và
sẽ	thấy	rằng	điều	cao	quý	nhất	và	lại	khôn	ngoan	nhất	để	làm,	là	yêu	thương
người	khác	 thay	vì	yêu	 thương	chính	mình.	Việc	ấy	 sẽ	 chữa	 lành	 trái	 tim,
khối	óc	của	bạn,	và	 chữa	 lành	 tâm	 linh	bạn.	Điều	quan	 trọng	 là	 luôn	 luôn
nhớ	rằng	nguyên	tắc	vô	ngã	không	phải	là	lúc	đầu	có	một	bản	ngã,	rồi	theo
Phật	 thì	phải	 từ	bỏ	bản	ngã.	Trái	 lại,	vô	ngã	có	nghĩa	là	tự	khởi	thủy	chưa
bao	giờ	có	một	cái	ngã,	và	nhận	chân	được	điều	này	gọi	là	thấy	“vô	ngã”.

BA	KHÍ	CỤ	CỦA	TRÍ	TUỆ

Cái	cách	để	tìm	được	sự	tự	do	giải	thoát	do	trí	tuệ	vô	ngã	đem	lại,	là	nhờ	tiến
trình	lắng	nghe,	tư	duy	quán	tưởng	và	thiền	định.	Các	bậc	thầy	khuyên	ta	bắt
đầu	bằng	lắng	nghe	giáo	lý	thực	nhiều	lần	(văn	tuệ),	và	khi	lắng	nghe,	giáo
lý	ấy	nhắc	đi	nhắc	lại	cho	ta	nhớ	bản	tính	trí	tuệ	bị	che	giấu	trong	ta.	Giống
như	thể	ta	là	người	đang	nằm	trong	bệnh	viện	bị	mất	trí	nhớ	sau	một	tai	nạn,
và	có	người	thương	yêu	săn	sóc	ta	đang	thì	thầm	trong	tai	ta	tên	thật	của	ta,
chỉ	cho	ta	những	hình	ảnh	của	bạn	bè	thân	quyến	ta,	cố	đưa	ta	trở	về	tri	giác
để	biết	mình	là	ai.	Dần	dần,	khi	 lắng	nghe	giáo	lý,	có	vài	đoạn	vài	 tri	kiến
trong	đó	tác	động	trên	ta	môt	cách	mạnh	mẽ,	những	kí	ức	bản	lai	diện	mục
của	ta	sẽ	bắt	đầu	tìm	lối	quay	về,	và	một	cảm	giác	sâu	xa	về	một	cái	gì	thân
thiết,	quen	thuộc	sẽ	chầm	chậm	thức	dậy	trong	ta.
Lắng	nghe	là	một	tiến	trình	vô	cùng	khó	khăn	hơn	phần	đông	người	ta	tưởng,
lắng	nghe	thực	sự	-	theo	các	bậc	thầy	muốn	nói	–	là	hoàn	toàn	buông	bỏ	cái
ta,	buông	tất	cả	thông	tin,	khái	niệm,	tư	tưởng	và	thành	kiến	đã	được	độn	đầy
đầu	óc	ta.	Nếu	bạn	thực	tình	lắng	nghe	giáo	lý,	thì	những	thứ	ấy	-	vốn	dĩ	là
chướng	ngại	thực	sự	ngăn	che	ta	với	tính	bản	nhiên	của	ta	–	có	thể	từ	từ	được
rửa	sạch.
Khi	 cố	 lắng	 nghe	 thực	 sự,	 tôi	 thường	 thấm	 câu	 nói	 của	 thiền	 sư	 Suzuki
Rodhi:
-	Nếu	tâm	bạn	trống	rỗng,	thì	nói	luôn	luôn	sẵn	sàng	cho	mọi	sự;	mở	ra	cho
mọi	sự.	Trong	tâm	người	sơ	học,	có	 thật	nhiều	khả	năng,	nhưng	trong	tâm
của	chuyên	gia	thì	có	rất	ít	khả	năng.
Tâm	người	sơ	cơ	là	một	cái	tâm	trống	rỗng,	rộng	mở,	sẵn	sàng	đón	nhận,	và
nếu	ta	thực	sự	lắng	nghe	với	một	cái	tâm	của	người	sơ	học,	thì	ta	mới	có	thể
thực	sự	nghe	được	một	cái	gì.	Vì	nếu	ta	lắng	nghe	với	một	tâm	im	lặng,	càng



thoát	khỏi	thành	kiến	càng	tốt,	thì	có	thể	tạo	cơ	hội	cho	sự	thật	của	nền	giáo
lý	xuyên	thủng	khối	vô	minh	nơi	ta,	và	làm	cho	ý	nghĩa	của	sự	sống	chết	trở
nên	càng	ngày	càng	rõ	rệt	một	cách	lạ	 lùng.	Thầy	Digo	Khientse	Rinpoche
tôi	thường	nói:
-	Càng	lắng	tai,	càng	nghe	nhiều,	càng	nghe	nhiều,	hiểu	càng	sâu.
Hiểu	biết	được	sâu	xa	là	nhờ	quán	xét	và	tư	duy	(tư	tuệ),	khí	cụ	thứ	hai	của
trí	tuệ.	Khi	ta	quán	xét	những	gì	ta	đã	nghe,	nó	từ	từ	thẩm	thấu	vào	dòng	tâm
thức	ta	và	 thấp	khắp	kinh	nghiệm	nội	 tâm	về	cuộc	đời	mình.	Những	sự	cố
hàng	ngày	bắt	đầu	xác	chứng	sự	thật	của	giáo	lý,	vì	sự	quán	tưởng	dần	mở	ra
cho	 ta	 thấy	 những	 gì	 ta	 đã	 hiểu	 trên	 phương	 diện	 tri	 thức,	 sự	 quán	 tưởng
mang	hiểu	biết	ấy	từ	đầu	óc	đi	vào	tim	ta.
Khí	cụ	thứ	ba	của	trí	tuệ	là	thiền	định	(tu	tuệ).	Sau	khi	lắng	nghe	giáo	lý	và
tư	duy	về	những	lời	dạy,	ta	đem	thực	hành	những	tri	kiến	ta	đã	đạt	được	và
áp	dụng	chúng	một	 cách	 trực	 tiếp	 trong	nhu	cầu	hàng	ngày,	qua	quá	 trình
thiền	định.

NHỮNG	HOÀI	NGHI	TRÊN	ĐƯỜNG

Thầy	Dudjom	Rinpoche	 tôi	 thường	kể	 câu	 chuyện	ở	Ấn	Độ	về	một	 tướng
cướp	khét	tiếng	ngày	xưa.	Sau	vô	số	lần	cướp	của	giết	người,	y	đâm	ra	hối
hận	vì	mình	đã	gây	ra	biết	bao	nhiêu	đau	khổ	cho	người	khác.	Y	khao	khát
tìm	cách	sám	hối	tội	lỗi	y	đã	làm,	và	đến	viếng	một	thiền	sư.	Y	nói	với	Ngài:
-	Con	là	một	kẻ	phạm	tội,	bây	giờ	con	bị	lương	tâm	cắn	rứt	ghê	gớm.	Có	lối
thoái	nào	không?	Con	phải	làm	gì?
Bậc	thầy	nhìn	tướng	cướp	từ	đầu	đến	chân,	rồi	hỏi	y	có	được	tài	nghệ	gì.	Tên
cướp	trả	lời:
-	Không	có	tài	gì	cả.
Vị	thầy	hét:
-	Không	à?	Ngươi	phải	giỏi	một	nghề	gì	mới	được	chứ.
Tên	cướp	im	lặng	một	hồi,	rồi	cuối	cùng	xác	nhận:
-	Thực	sự,	có	một	nghề	duy	nhất	mà	con	chuyên	môn,	đó	là	nghề	trộm	cướp.
Vị	thầy	cưới	khúc	khích:
-	Tốt.	Đấy	chính	là	tài	nghệ	mà	bây	giờ	ngươi	cần	dùng.	Hãy	đi	đến	một	nơi
thanh	vắng,	và	cướp	hết	tất	cả	những	ý	tưởng	nhận	thức	của	người,	ăn	trộm
hết	 tất	cả	 tinh	 tú,	hành	 tinh	 trong	bầu	 trời,	cho	chúng	 tan	mất	và	 trong	cái
bụng	của	Chân	không,	không	gian	to	rộng	của	tâm	hồn	nhiên.
Chỉ	trong	hai	mươi	mốt	ngày,	tên	cướp	đã	trực	ngộ	bản	tâm	và	cuối	cùng	trở
thành	một	người	được	xem	là	một	trong	những	bậc	thánh	vĩ	đại	của	xứ	Ấn.
Như	vậy,	ở	thời	cổ,	có	những	bậc	thầy	phi	 thường	và	môn	đệ	nhạy	bén	và
nhất	 tâm	 như	 tên	 cướp	 nọ,	 chỉ	 nhờ	 thực	 hành	 với	 niềm	 tin	 không	 chuyển



hướng,	một	lời	dạy	duy	nhất	mà	chứng	đắc	giải	thoát.	Ngay	cả	bây	giờ,	nếu
ta	để	tâm	thực	hành	một	phương	pháp	và	làm	việc	với	nó	một	cách	trực	tiếp,
thì	cũng	sẽ	có	hy	vọng	giác	ngộ.
Tuy	nhiên,	tâm	chúng	ta	thường	giao	động	và	hoang	mang	vì	hoài	nghi.	Đôi
khi	 tôi	nghĩ	nghi	quả	 là	một	chướng	ngại	bế	 tắc	 tiến	hóa	nhân	 loại	hơn	cả
tham	lam	chấp	thủ.	Xã	hội	chúng	ta	đề	cao	sự	khôn	khéo	thay	vì	trí	tuệ,	và	ca
tụng	 những	 khía	 cạnh	 nông	 cạn,	 khó	 chịu	 và	 ít	 lợi	 ích	 nhất	 của	 trí	 thông
minh.	Chúng	ta	đã	trở	nên	quá	tinh	khôn	và	loạn	thần	kinh	đến	nỗi	ta	xem
chính	hoài	nghi	là	chân	lý,	và	sự	hoài	nghi	–	mà	chỉ	là	nỗ	lực	vô	vọng	của
bản	ngã	để	tự	vệ	-	lại	được	thần	thánh	hóa	xem	như	mục	tiêu	và	kết	quả	hiểu
biết.	Hình	 thức	hoài	 nghi	 nhỏ	nhen	 thấp	kém	này	 là	 chúa	 tể	 thảm	hại	 của
luân	hồi	sinh	tử,	được	phụng	sự	bởi	một	đám	“chuyên	gia”	chuyên	dạy	cho
ta	không	phải	 thứ	hoài	nghi	 rộng	mở	mà	Phật	xác	nhận	 là	cần	 thiết	để	 thử
nghiệm	nền	giáo	lý,	mà	một	hình	thái	hoài	nghi	phá	hoại	không	chừa	lại	cho
ta	một	điều	gì	để	tin	vào,	không	có	gì	để	hy	vọng,	và	không	có	gì	để	sống
theo.
Như	 thế	nền	giáo	dục	hiện	đại	đã	nhồi	 sọ	chúng	 ta	 trong	 sự	 tôn	vinh	hoài
nghi,	trong	đó	muốn	được	xem	là	thông	minh	thì	ta	phải	hoài	nghi	tất	cả	mọi
sự,	phải	luôn	luôn	bới	lông	tìm	vết	và	ít	khi	hỏi	có	cái	gì	là	đúng,	tốt	lành;
phải	chế	nhạo	mọi	lý	tưởng	tâm	linh,	mọi	triết	lý	ta	thừa	hưởng,	hoặc	nhạo
báng	bất	cứ	gì	được	làm	với	tâm	vô	tư	và	thiện	chí.
Đức	Phật	kêu	gọi	ta	đến	một	hoài	nghi	khác,	“như	phân	tích	vàng,	nướng	nó
lên,	cắt,	cọ	xát	để	thử	tính	chất	nó	có	thực	sự	là	vàng	ròng	hay	không.”	Để
có	được	thứ	hoài	nghi	thực	sự	sẽ	đưa	ta	đến	chân	lý	ấy,	muốn	theo	đến	cùng,
quả	 thực	 chúng	 ta	 không	 đủ	 tri	 kiến,	 can	 đảm,	 và	 cũng	 không	 được	 huấn
luyện	để	làm	việc	ấy.	Chúng	ta	đã	được	huấn	luyện	cho	quen	cái	 thói	mâu
thuẫn	vẫn	thường	xuyên	tước	đoạt	khỏi	ta	hết	mọi	sự	cởi	mở	để	đón	nhận	bất
cứ	một	sự	thật	nào	khoáng	đạt	và	cao	quí	hơn.
Thay	vì	hình	thái	hoài	nghi	chấp	đoạn	diệt	như	hiện	nay,	tôi	sẽ	mời	bạn	đặt
một	nghi	vấn	mà	tôi	gọi	là	“hoài	nghi	cao	cả,”	một	thứ	hoài	nghi	vốn	là	một
thành	 phần	 làm	 nên	 con	 đường	 đưa	 đến	 giác	 ngộ.	 Chân	 lý	 rộng	 lớn	 của
những	giáo	lý	mật	 tông	được	truyền	lại	cho	chúng	ta	ngày	nay,	quả	không
phải	là	một	cái	gì	mà	thế	giới	đang	lâm	nguy	hiện	nay	có	thể	bác	bỏ	được.
Thay	vì	nghi	ngờ	những	giáo	lý	ấy,	tại	sao	ta	không	nghi	ngờ	chính	ta:	Sự
ngu	dốt	của	ta,	sự	hợm	hĩnh	tự	cho	ta	đã	hiểu	biết	tất	cả	mọi	sự,	thói	chấp	thủ
và	tránh	né	của	ta,	lòng	say	mê	đối	với	những	cái	gọi	là	giải	thích	thực	tại,
những	giải	 thích	không	giống	chút	nào	với	 trí	 tuệ	bao	la	khả	úy	mà	những
bậc	thầy,	những	sứ	giả	của	Thực	tại,	đã	cho	ta	biết?
Loại	hoài	nghi	cao	cả	ấy	giục	ta	tiến	lên,	gợi	cảm	hứng	cho	ta,	thử	thách	ta,
làm	cho	ta	càng	ngày	càng	trở	nên	chân	thực,	thêm	năng	lực	cho	ta,	và	kéo	ta
lại	gần	từ	trường	của	chân	lý.	Khi	gần	những	bậc	thầy,	tôi	thường	hỏi	đi	hỏi



lại	những	vấn	đề	tôi	cần	giải	đáp.	Đôi	khi	tôi	không	được	những	giải	đáp	rõ
ràng,	song	tôi	không	nghi	ngờ	thầy,	hay	nghi	ngờ	nền	giáo	lý.	Đôi	khi	tôi	có
thể	nghi	mình	chưa	đủ	trình	độ	tâm	linh,	hoặc	nghi	khả	năng	nghe	(văn	tuệ)
của	mình	chưa	đủ	để	hiểu	trọn	vẹn.	Và	thường	khi,	tôi	cứ	tiếp	tục	hỏi	đi	hỏi
lại	cho	đến	khi	có	được	một	giải	đáp	rõ	ràng.	Và	khi	giải	đáp	ấy	đến,	vang
lên	một	cách	mạnh	mẽ	trong	sáng	trong	trí	tôi,	tim	tôi	nhói	lên	một	niềm	tri
ân	đón	nhận,	thì	trong	tôi	phát	sinh	một	lòng	tin	kiên	cố	mà	dù	cả	thế	giới
đầy	những	người	nhạo	báng	cũng	không	phá	hoại	nổi.
Tôi	nhớ	một	mùa	đông,	tôi	cùng	lái	xe	với	một	trong	những	sinh	viên	của	tôi
từ	Paris	xuống	Ý	vào	một	đêm	trăng	sáng.	Bà	ta	là	một	nhà	chữa	tâm	bệnh,
và	đã	qua	nhiều	loại	huấn	luyện.	Bà	bảo	tôi,	điều	bà	nhận	thấy	là	càng	biết
nhiều,	 ta	càng	nghi	nhiều,	và	càng	viện	cớ	để	nghi	mỗi	khi	sự	thật	bắt	đầu
động	chạm	đến	mình	một	cách	sâu	xa.	Bà	bảo,	bà	đã	cố	nhiều	lần	để	chạy
trốn	 giáo	 lý	 này,	 nhưng	 cuối	 cùng	 bà	 nhận	 ra	 rằng	 không	 chạy	 đâu	 thoát
được,	vì	thực	sự	là	bà	đang	chạy	trốn	chính	mình.
Tôi	bảo	bà	rằng	hoài	nghi	không	phải	 là	một	cái	bệnh,	mà	chỉ	 là	một	triệu
chứng	của	thiếu	‘Tri	kiến’,	thiếu	sự	nhận	chân	về	bản	tính	tự	nhiên	của	tâm.
Khi	có	Tri	kiến,	thì	không	thể	nào	nghi	ngờ	gì	nữa,	vì	khi	ấy	ta	sẽ	nhìn	thực
tại	với	chính	con	mắt	của	thực	tại.	Nhưng	khi	ta	chưa	đạt	giác	ngộ,	tôi	nói,
thì	đương	nhiên	phải	còn	hoài	nghi,	vì	nghi	là	hoạt	động	căn	bản	của	cái	tâm
chưa	 ngộ.	 Và	 cách	 duy	 nhất	 để	 xử	 lý	 những	 hoài	 nghi	 là,	 không	 đàn	 áp
chúng	cũng	không	say	mê	theo	chúng.
Cần	có	sự	khéo	léo	để	xử	lý	những	hoài	nghi,	nhưng	tôi	để	ý	ít	ai	biết	cách
theo	dõi	những	hoài	nghi	hoặc	xử	dụng	chúng.	Có	phải	mỉa	mai	chăng,	trong
một	nền	văn	minh	sùng	thượng	thế	lực	của	sự	giảm	giá	và	hoài	nghi	như	vậy,
lại	không	có	ai	can	đảm	để	hạ	giá	chính	những	tuyên	bố	của	hoài	nghi,	để
làm	như	một	bậc	 thầy	Ấn	Độ	đã	nói,	hoài	nghi	chính	cái	 sự	hoài	nghi,	 lột
mặt	nạ	tính	đa	nghi	và	tìm	xem	nó	có	nguồn	gốc	từ	nỗi	tuyệt	vọng	nào,	nỗi
sợ	hãi	gì,	từ	đâu	tới?	Khi	ấy	hoài	nghi	không	còn	là	một	chướng	ngại,	mà	là
một	cánh	cửa	mở	đến	thực	chứng,	và	mỗi	khi	hoài	nghi	xuất	hiện	trong	trí,
một	người	tầm	đạo	sẽ	đón	nó	như	một	phương	tiện	để	đi	sâu	vào	sự	thật.
Có	một	câu	chuyện	về	một	thiền	sư	mà	tôi	rất	thích.	Thiền	sư	này	có	một	đệ
tử	 trung	 thành	nhưng	 rất	ngốc	nghếch,	cứ	xem	ông	như	một	vị	Phật	 sống.
Một	hôm	tình	cờ	ngồi	trên	một	cây	kim,	ông	la	lên	“Ối”	rồi	tung	mình	lên	để
tránh.	Người	đệ	tử	liền	mất	hết	tin	tưởng	nơi	vị	thầy,	và	bỏ	đi,	bảo	rằng	anh
ta	 rất	 thất	 vọng	 vì	 thấy	 thầy	mình	 chưa	 chứng	 đạo,	 nếu	 chứng	 thì	 ông	 đã
không	nhảy	lên	mà	la	lớn	như	thế.	Vị	thầy	buồn	bã	khi	nghe	người	đệ	tử	đã
bỏ	đi,	và	bảo:
-	Tội	nghiệp	cho	y!	Nếu	y	hiểu	được	rằng	kỳ	thực	không	có	ta,	không	có	cây
kim,	cũng	không	có	tiếng	la	nào	thực	hữu!
Ta	không	nên	lập	lại	cái	lỗi	của	người	đệ	tử	nọ.	Đừng	nên	xem	những	hoài



nghi	quan	trọng	quá	mức,	để	cho	chúng	lớn	quá	cỡ,	hay	trở	nên	cuồng	tín	về
chúng.	Điều	ta	cần	học	là	 làm	thế	nào	dần	dần	chuyển	được	sự	vướng	vào
hoài	nghi	do	bối	cảnh	văn	hóa	thành	ra	một	hoài	nghi	có	tính	chất	hài	hước
và	bi	mẫn.	Điều	này	có	nghĩa	hãy	cho	những	hoài	nghi	có	thời	gian,	và	cho
chúng	ta	có	thời	gian,	để	tìm	giải	đáp	cho	những	nghi	vấn	của	mình,	những
nghi	 vấn	không	phải	 chỉ	 có	về	phương	diện	 tri	 thức	hay	 triết	 lý,	mà	 thực,
sống,	và	có	 thể	giải	được.	Những	hoài	nghi	không	 thể	 tự	chúng	giải	quyết
ngay;	nhưng	nếu	chúng	ta	đủ	kiên	nhẫn	thì	một	khoảng	không	có	thể	được
sinh	ra	trong	nội	tâm	ta,	ở	đó	những	hoài	nghi	có	thể	được	xem	xét	cẩn	thận,
khách	quan,	và	do	đó	được	gỡ	rối,	được	giải	quyết.
Không	nên	quá	hấp	tấp	để	giải	quyết	tất	cả	mọi	vấn	đề	và	hoài	nghi	của	bạn;
vì	các	bậc	 thầy	nói,	“Hãy	gấp	rút	một	cách	từ	 từ.”	Tôi	 luôn	 luôn	bảo	 sinh
viên	tôi	đừng	có	những	mong	đợi	phi	lý,	vì	sự	tiến	bộ	tâm	linh	cần	thời	gian.
Muốn	học	Nhật	ngữ	thật	giỏi	hay	trở	thành	bác	sĩ	cũng	phải	cần	nhiều	năm.
Làm	sao	chúng	ta	có	thể	hy	vọng	có	được	tất	cả	những	giải	đáp	chỉ	trong	vài
tuần,	huống	gì	là	đạt	giác	ngộ?	Cuộc	hành	trình	tâm	linh	là	một	cuộc	học	hỏi
và	thanh	luyện	không	ngừng.	Khi	biết	như	vậy,	bạn	sẽ	trở	nên	khiêm	cung.
Có	một	châm	ngôn	Tây	Tạng	rằng:
-	“Đừng	lầm	hiểu	với	chứng	ngộ,	và	đừng	lầm	chứng	ngộ	với	giải	thoát.”
Và	Milapera	nói:
-	“Không	nên	hy	vọng	chứng	đạo,	mà	hãy	hành	đạo	suốt	đời	bạn.”
Một	trong	những	điều	tôi	thích	nhất	trong	truyền	thống	tôi,	là	sự	thực	tế	giản
dị,	và	ý	thức	mãnh	liệt	rằng	những	thành	tựu	lớn	nhất	cần	có	sự	kiên	nhẫn
sâu	xa	và	thời	gian	dài	nhất.

	



9.	CON	ĐƯỜNG	TÂM	LINH

Rumi,	bậc	thầy	đạo	Sufisme	có	viết:
-	Bậc	 thầy	 nói,	 có	một	 điều	 duy	 nhất	 trên	 đời	mà	 ta	 không	 bao	 giờ	 được
quên.	Nếu	bạn	quên	hết	mọi	sự	khác,	mà	không	quên	điều	này,	thì	sẽ	không
có	gì	phải	lo,	nhưng	nếu	bạn	nhớ	thực	hành	chu	tất	mọi	sự	khác	mà	lại	quên
mất	việc	duy	nhất	này,	 thì	quả	 thực	bạn	chưa	 làm	được	cái	gì.	Ví	như	khi
vua	sai	bạn	đến	một	xứ	nọ	để	làm	một	công	việc	đặc	biệt	nào	đó;	khi	đến,
bạn	làm	cả	trăm	việc	khác,	nhưng	quên	làm	cái	sứ	mạng	của	mình	được	sai
đi,	thì	cũng	như	là	bạn	chưa	làm	gì	hết.	Cũng	vậy	con	người	xuất	hiện	trên
đời	vì	một	công	việc	đặc	biệt,	đó	là	mục	đích	của	y.	Nếu	y	không	hoàn	tất,	thì
coi	như	y	không	làm	gì	cả.
Mọi	 bậc	 thầy	 tâm	 linh	 của	 nhân	 loại	 đều	 nói	 cho	 chúng	 ta	 biết	 cùng	một
chuyện	ấy,	rằng	mục	đích	cuộc	sống	trên	trái	đất	là	để	thực	hiện	sự	hợp	nhất
với	cái	bản	chất	giác	ngộ	căn	để	của	chúng	ta.	“Công	việc”	mà	“vua”	đã	gửi
ta	vào	cái	xứ	sở	đen	tối	lạ	lùng	này	là	để	thực	chứng	và	thể	hiện	con	người
thật	của	ta.	Có	một	cách	duy	nhất	để	làm	việc	đó,	là	khởi	sự	cuộc	hành	trình
tâm	linh,	với	tất	cả	hăng	say	và	trí	tuệ,	can	đảm	và	cương	quyết	để	chuyến
hóa.	Trong	Katha	Upanishad,	thần	chết	bảo	Nachiketas	rằng:
-	Có	con	đường	trí	tuệ	và	con	đường	vô	minh.	Hai	con	đường	dẫn	đến	những
mục	đích	hoàn	 toàn	khác	nhau....	Trú	 trong	vô	minh,	nghĩ	mình	khôn	 lanh
bác	học,	những	kẻ	ngu	lang	thang	không	mục	đích,	như	kẻ	mù	dắt	người	mù.
Những	gì	nằm	bên	kia	cuộc	đời	không	hiển	lộ	cho	những	kẻ	khờ	khạo,	bất
cẩn,	hoặc	bị	của	cải	làm	mê	hoặc.

TÌM	ĐƯỜNG

Vào	 thời	khác	và	 trong	những	nền	văn	minh	khác,	 con	đường	chuyển	hóa
tâm	linh	này	chỉ	giới	hạn	cho	một	số	ít	người	được	chọn.	Nhưng	ngày	nay,
một	tỉ	lệ	lớn	trong	loài	người	cần	phải	tìm	kiếm	con	đường	trí	tuệ	nếu	muốn
giữ	gìn	trái	đất	khỏi	những	mối	nguy	bên	trong	và	bên	ngoài	đang	đe	dọa	nó.
Trong	thời	đại	phân	hóa	và	bạo	hành	này,	tri	kiến	tâm	linh	không	phải	là	xa
xỉ	phẩm	dành	cho	thiểu	số	chọn	lọc,	mà	là	một	cái	gì	cấp	thiết	cho	sự	sống
còn.
Việc	đi	theo	con	đường	tâm	linh	chưa	bao	giờ	lại	cấp	thiết	và	gay	go	hơn	bây
giờ.	Xã	hội	chúng	ta	dành	hoàn	toàn	cho	sự	tôn	vinh	bản	ngã,	tôn	vinh	chính
những	sức	mạnh	của	tham	lam	và	vô	minh	đang	tàn	phá	quả	địa	cầu.	Chưa
bao	giờ	khó	hơn	để	nghe	tiếng	nói	của	chân	lý,	và	chưa	bao	giờ	khó	hơn	để
tuân	theo	tiếng	nói	ấy	nếu	nó	được	nghe	đến.	Bởi	vì	trong	thế	giới	quanh	ta



không	có	cái	gì	hỗ	trợ	cho	sự	chọn	lựa	của	ta,	và	cái	xã	hội	ta	sống	dường
như	phủ	nhận	 tất	cả	mọi	ý	nghĩa	 thiêng	 liêng,	vĩnh	cửu.	Bởi	vậy,	vào	 thời
gian	nguy	ngập	nhất	của	chúng	ta	khi	chính	tương	lai	chúng	ta	cũng	thật	khả
nghi,	thì	chúng	ta,	những	con	người,	 lại	thấy	mình	đang	ở	giai	đoạn	hoang
mang	nhất,	và	bị	vướng	vào	một	cơn	ác	mộng	do	chính	chúng	ta	tạo	nên.
Tuy	thế	vẫn	có	một	nguồn	hy	vọng	đầy	ý	nghĩa	trong	tình	huống	bi	đát	này,
đó	là,	giáo	lý	tâm	linh	của	mọi	truyền	thống	mật	tông	vĩ	đại	vẫn	còn	có	thể
xử	dụng.	Rủi	thay,	có	rất	ít	bậc	thầy	thể	hiện	được	những	giáo	lý	ấy,	và	hoàn
toàn	 thiếu	sự	biện	biệt	nơi	những	người	 tầm	đạo.	Phương	 tây	đã	 trở	 thành
một	thiên	đường	cho	những	lang	băm	về	tâm	linh.	Nếu	là	lĩnh	vực	khoa	học
thì	bạn	có	thể	xác	thực	ai	thực	ai	giả,	vì	có	những	nhà	khoa	học	khác	kiểm
chứng	trình	độ	và	những	tìm	tòi	phát	minh	của	họ.	Nhưng	ở	Tây	phương,	vì
không	có	tiêu	chuẩn	của	một	nền	văn	hóa	trưởng	thành	về	trí	 tuệ,	nên	tính
trung	thực	của	những	người	được	gọi	là	“đạo	sư”	hoàn	toàn	không	thể	thiết
lập	được.	Dường	như	bất	cứ	ai	cũng	có	thể	diễn	hành	tự	xưng	bậc	thầy	và	lôi
cuốn	một	số	tín	đồ.
Ở	Tây	Tạng	không	có	như	vậy,	nơi	người	ta	nhận	thấy	bảo	đảm	hơn	nhiều
nếu	chọn	cho	đúng	một	con	đường	và	đúng	thầy	để	theo.	Những	người	đến
Tây	Tạng	lần	đầu	thường	lấy	làm	ngạc	nhiên	tại	sao	người	ở	đây	đặt	nặng
dòng	 tu	đến	 thế,	đặt	nặng	sự	 truyền	 thừa	không	gián	đoạn	 từ	bậc	 thầy	này
đến	bậc	thầy	khác.	Dòng	tu	được	dùng	làm	sự	bảo	đảm	cốt	yếu:	Nó	duy	trì
tính	 chân	 thực	 và	 thuần	 tính	 của	 nền	 giáo	 lý.	Người	 ta	 biết	 được	một	 bậc
thầy	qua	bậc	thầy	của	vị	ấy.	Đó	không	phải	chuyện	giữ	gìn	một	tri	thức	đã
xưa	cũ,	có	tính	cách	lễ	tục,	mà	một	truyền	thừa	từ	tâm	sang	tâm,	từ	trí	sang
trí,	một	trí	tuệ	sống	và	nguyên	chất,	cùng	với	những	phương	pháp	thiện	xảo.
Nhận	ra	ai	cũng	là	bậc	 thầy	ai	không,	 làm	một	công	việc	 tế	nhị	và	đòi	hỏi
nhiều	điều	kiện.	Nhưng	ở	thời	đại	như	chúng	ta,	ham	giải	trí,	ưa	những	câu
trả	lời	dễ	dàng,	những	giải	pháp	nhanh,	thì	những	bậc	thầy	tâm	linh	đạm	bạc
không	làm	bộ,	có	thể	không	được	ai	để	ý.	Những	ý	tưởng	ta	nghĩ	về	sự	thánh
thiện	có	thể	làm	ta	không	thấy	được	biểu	hiện	của	tâm	giác	ngộ	đôi	khi	rất
linh	động	và	lại	có	vẻ	giỡn	đùa.	Patrul	Rinpoche	viết:
-	Những	đức	tính	kỳ	diệu	của	những	vĩ	nhân	là	giấu	kín	sự	thánh	thiện	của
họ,	làm	cho	những	người	thường	như	chúng	ta	không	thể	thấy,	dù	ta	có	nỗ
lực	xem	xét.	Ngược	 lại,	ngay	cả	những	 lang	băm	cũng	 lừa	đảo	 rất	 tài	 tình
bằng	cách	ăn	nói	như	những	bậc	thánh.
Nếu	Patrul	Rinpoche	có	thể	viết	như	vậy	về	thế	kỷ	trước	tại	Tây	Tạng,	 thì
điều	ấy	lại	càng	đúng	biết	bao	trong	cảnh	hỗn	loạn	của	cái	siêu	thị	tâm	linh
hiện	thời?
Vậy,	chúng	ta	làm	thế	nào	để	trong	thời	đại	cực	kỳ	khả	nghi	này,	có	thể	tìm
ra	được	niềm	tin	cậy	quá	cần	thiết	cho	sự	tu	tập	tâm	linh?	Theo	tiêu	chuẩn
nào	để	biết	một	vị	thầy	là	thực	hay	dỏm?



Tôi	nhớ	rõ	một	lần	ở	bên	vị	thầy	tôi	biết,	khi	ấy	ông	hỏi	các	học	trò	cái	gì	đã
lôi	cuốn	họ	đến	ông,	tại	sao	họ	tin	cậy	ông.	Một	phụ	nữ	nói:
-	Tôi	đã	nhận	ra	rằng	điều	thầy	thực	sự	muốn,	hơn	bất	cứ	gì	khác,	là	muốn
cho	chúng	tôi	hiểu	và	áp	dụng	giáo	lý,	và	thấy	thầy	hướng	dẫn	chúng	tôi	thật
khéo	léo	để	chúng	tôi	có	thể	hiểu	được.
Một	người	đàn	ông	ngũ	tuần	bảo:
-	Không	phải	những	gì	thầy	biết	làm	tôi	cảm	động,	mà	chính	vì	thầy	thực	sự
có	lòng	vị	tha	và	tâm	tốt.
Một	phụ	nữ	trung	niên	nói:
-	Tôi	đã	cố	coi	thầy	như	mẹ	tôi,	cha	tôi,	bác	sĩ	tâm	thần	của	tôi,	chồng	tôi,
người	yêu	tôi;	thầy	đã	lặng	lẽ	ngồi	chứng	kiến	tất	cả	tấn	tuồng	do	tôi	phóng
chiếu	ra	đó,	và	không	bao	giờ	bỏ	rơi	tôi.
Một	kỹ	sư	ngoài	hai	mươi	tuổi	nói:
-	Điều	tôi	tìm	thấy	nơi	thầy	rất	khiêm	cung,	thầy	thực	sự	mong	muốn	sự	tốt
lành	nhất	cho	 tất	cả	chúng	tôi,	và	 trong	khi	 thầy	 làm	thầy,	 thầy	vẫn	không
bao	giờ	ngưng	làm	một	đệ	tử	của	những	bậc	thầy.
Một	luật	sư	trẻ	nói:
-	Đối	với	thầy,	chính	nền	giáo	lý	mới	là	quan	trọng	nhất.	Đôi	khi	tôi	lại	còn
nghĩ	rằng	có	lẽ	cái	lý	tưởng	của	thầy	là,	chính	thầy	hoàn	toàn	biến	mất,	chỉ
trao	truyền	lại	những	lời	dạy	càng	vô	ngã	càng	tốt.
Một	sinh	viên	khác	rụt	rè	nói:
-	Lúc	đầu	 tôi	 sợ	phải	mở	 tôi	 ra	 trước	 thầy.	Tôi	vẫn	quá	 thường	khi	bị	xúc
phạm.	Nhưng	khi	tôi	khởi	sự	thổ	lộ	tâm	can,	thì	tôi	để	ý	những	thay	đổi	thực
sự	 trong	 tôi.	Dần	dần	 tôi	càng	biết	ơn	 thầy,	vì	 tôi	nhận	ra	 thầy	đã	giúp	 tôi
nhiều	quá.	Và	 rồi	 tôi	 khám	phá	 trong	 tôi	một	 niềm	 tin	 cậy	 sâu	xa	đối	 với
thầy,	sâu	hơn	tôi	có	thể	tưởng	tượng.
Cuối	cùng,	một	chuyên	viên	điện	toán	tuổi	ngoại	tứ	tuần,	bảo:
-	Thầy	đã	là	một	tấm	gương	kỳ	diệu	cho	tôi	soi	vào,	và	thầy	chỉ	cho	tôi	hai
điều:	Khía	cạnh	tương	đối	về	tôi	là	ai,	và	khía	cạnh	tuyệt	đối	tôi	là	ai.	Tôi	có
thể	nhìn	vào	 thầy	và	 thấy	–	không	phải	vì	 thầy	 là	ai,	mà	vì	những	gì	 thầy
phản	chiếu	lại	nơi	tôi	-	tất	cả	sự	rối	ren	tương	đối	của	tôi,	rất	rõ	ràng.	Nhưng
tôi	cũng	có	thể	nhìn	vào	thầy	và	thấy	phản	ảnh	nơi	thầy	cái	tự	tánh	của	tâm,
từ	đấy	mọi	sự	đang	sinh	khởi,	từng	giây	phút.
Những	câu	trả	lời	trên	đây	cho	ta	thấy	rằng	những	bậc	thầy	thực	sự	thì	tử	tế,
bi	mẫn,	không	biết	mệt	trong	ước	muốn	san	sẻ	bất	cứ	trí	tuệ	nào	họ	có	được
từ	những	bậc	thầy	của	họ,	không	bao	giờ	lợi	dụng	hay	điều	động	các	đệ	tử
dưới	bất	cứ	hoàn	cảnh	nào,	không	bao	giờ	bỏ	rơi	họ,	phụng	sự	cho	nền	giáo
lý	vĩ	đại	hơn	 là	cho	mục	đích	 riêng	 tư,	và	 luôn	 luôn	khiêm	hạ.	Sự	 tin	cậy
chân	thực	có	thể	phát	triển,	và	chỉ	nên	phát	triển	đối	với	một	người	nào	bạn
biết	được,	qua	thời	gian,	hội	đủ	tất	cả	những	đức	tính	ấy.	Bạn	sẽ	thấy	niềm
tin	 ấy	 trở	 thành	 nền	 tảng	 của	 đời	 bạn,	 nó	 vẫn	 ở	 đấy	 để	 nâng	 đỡ	 bạn	 qua



những	gian	khổ	của	sống	chết.
Trong	Phật	giáo	chúng	ta	xác	định	một	bậc	thầy	là	chân	thực	hay	không	tùy
theo	sự	hướng	dẫn	của	họ	có	phù	hợp	với	giáo	 lý	Phật	dạy	hay	không.	Ta
phải	 luôn	luôn	nhấn	mạnh	rằng	chính	sự	thật	của	giáo	lý	mới	 là	 tất	cả	 tầm
quan	trọng,	chứ	không	bao	giờ	quan	trọng	cá	nhân	của	bậc	thầy.	Bởi	vậy	đức
Phật	đã	nhắc	nhở	chúng	ta	nguyên	tắc	Bốn	chỗ	y	cứ	(tứ	y)	là:
•	Y	pháp	bất	y	nhân:	Dựa	trên	thông	điệp	của	bậc	thầy,	không	phải	trên	nhân
cách	của	ông;
•	Ý	nghĩa	bất	y	ngữ:	Dựa	trên	ý	nghĩa,	không	chỉ	dựa	trên	lời;
•	Y	liễu	nghĩa,	bất	y	bất	liễu	nghĩa:	Dựa	trên	ý	nghĩa	chân	thực,	không	dựa
trên	ý	nghĩa	tạm	thời;
•	Y	trí	bất	y	thức:	Dựa	trên	tâm	trí	tuệ	của	bạn,	không	dựa	trên	tâm	phân	biệt
thường	ngày	của	bạn.
Bởi	thế	thật	quan	trọng	để	nhớ	rằng	vị	thầy	chân	thực,	như	ta	sẽ	thấy,	là	phát
ngôn	viên	của	chân	lý.	Quả	thế,	tất	cả	chư	Phật,	đạo	sư,	nhà	tiên	tri,	đều	là
những	biểu	hiện	của	chân	lý	ấy,	hóa	hiện	bằng	vô	số	hình	dạng	khéo	léo	đầy
từ	bi	để	dắt	dẫn	chúng	ta	trở	về	chân	tánh	của	ta	qua	lời	giảng	dạy	của	họ.
Bởi	vậy,	lúc	đầu,	việc	quan	trọng	hơn	việc	tìm	thầy,	là	tìm	thấy	sự	thật	của
giáo	lý	và	sống	theo	nó.	Bởi	vì,	nhờ	bắt	liên	lạc	được	với	sự	thật	của	giáo	lý
mà	bạn	sẽ	tìm	được	liên	lạc	với	một	bậc	thầy.

THEO	MỘT	CON	ĐƯỜNG

Tất	cả	chúng	ta	đều	có	cái	nghiệp	gặp	phải	môt	con	đường	tâm	linh	này	hay
khác,	và	tôi	sẽ	khuyên	bạn,	tự	đáy	tim	tôi,	hãy	đi	theo	với	sự	chân	thành	trọn
vẹn,	con	đường	nào	gợi	cảm	hứng	cho	bạn	nhiều	nhất.	Hãy	đọc	kinh	sách
của	tất	cả	các	truyền	thống,	tìm	hiểu	các	bậc	thầy	muốn	nói	gì	khi	nói	giải
thoát	giác	ngộ,	và	tìm	con	đường	chân	lý	nào	thực	sự	lôi	cuốn	bạn	nhất.	Hãy
vận	 dụng	 khả	 năng	 phân	 biệt	 của	 bạn;	 con	 đường	 tâm	 linh	 đòi	 hỏi	 nhiều
thông	minh,	nhiều	khả	năng	phân	biệt	tinh	tế	hơn	bất	cứ	đường	nào	khác,	vì
đó	là	việc	quan	hệ	đến	chân	lý	tối	thượng.	Hãy	xử	dụng	lương	tri	bạn	trong
mọi	 lúc.	Đến	 với	 con	 đường	 ấy	 và	 biết	 rõ	 hành	 lý	 bạn	mang	 theo:	 những
thiếu	 sót,	 tưởng	 tượng,	 yếu	 đuối,	 phóng	 chiếu	 của	 tâm	 thức.	Trong	 khi	 tự
thức	được	bản	 tính	chân	 thực	của	bạn	 là	như	 thế	nào,	bạn	hãy	hòa	hợp	sự
khiêm	 hạ	 sát	 đất	 với	 một	 sự	 thấm	 định	 rõ	 ràng	 bạn	 đang	 ở	 đâu	 trên	 con
đường	tâm	linh,	và	những	gì	còn	phải	được	thấu	hiểu	và	thực	chứng.
Điều	 quan	 trọng	 nhất	 là	 đừng	 để	 vướng	 vào	 cái	 mà	 tôi	 thấy	 khắp	 nơi	 ở
phương	tây,	một	kiểu	“đi	chợ	 tâm	 linh”:	Chạy	quanh	 từ	 thầy	này	đến	 thầy
khác,	giáo	lý	này	đến	giáo	lý	khác,	mà	không	có	một	sự	dấn	mình	thực	sự
vào	bất	cứ	nên	giới	luật	nào.	Gần	hết	mọi	bậc	thầy	tâm	linh	thuộc	mọi	truyền



thống	 đều	 đồng	 ý	 rằng	 điều	 cốt	 yếu	 là	 phải	 làm	 chủ,	 nắm	 vững	 lấy	 một
đường	lối	tu	tập,	một	con	đường	đưa	đến	chân	lý,	bằng	cách	tuân	theo	một
truyền	thống	với	tất	cả	tim	óc	bạn,	đi	cho	đến	cuối	cuộc	hành	trình	tâm	linh,
trong	khi	vẫn	giữ	thái	độ	cởi	mở	kính	trọng	đối	với	tri	kiến	của	các	truyền
thống	khác.	Ở	Tây	Tạng	chúng	tôi	thường	nói:	“Khi	biết	rõ	một	chuyện	thì	ta
có	thể	thành	tựu	được	tất	cả.”	Tư	tưởng	đặc	biệt	thời	nay	là,	ta	có	thể	luôn
luôn	mở	ra	cho	mọi	chọn	lựa	và	bởi	thế	không	bao	giờ	dấn	mình	vào	một	cái
nào.	Nhưng	đấy	là	một	trong	những	ảo	tưởng	lừa	dối	nhất	trong	nền	văn	hóa
hiện	nay,	một	trong	những	kiểu	hiệu	nghiệm	nhất	của	bản	ngã	để	phá	hỏng
sự	tu	tập	của	chúng	ta.
Khi	bạn	cứ	tiếp	tục	tìm	kiếm	mãi,	 thì	chính	sự	tìm	kiếm	trở	thành	một	căn
bệnh	ám	ảnh	bạn.	Bạn	trở	thành	một	khách	du	lịch	về	tâm	linh,	đi	khắp	nơi
chốn	mà	không	bao	giờ	tới	một	chỗ	nào.	Như	Patrul	Rinpoche	nói:
-	Bạn	để	con	voi	của	bạn	ở	nhà	mà	đi	tìm	dấu	chân	của	nó	ở	trong	rừng.
Theo	một	 con	đường	không	phải	 là	một	 kiểu	 tự	 giam	giữ	 bạn	 hay	 để	 con
đường	ấy	chiếm	độc	quyền	đối	với	bạn.	Mà	con	đường	ấy	 là	một	phương
tiện	thiện	xảo	đầy	bi	mẫn	để	giữ	cho	bạn	tập	trung	luôn	luôn	vào	đấy,	dù	có
bao	nhiêu	trở	ngại	mà	chính	bạn	và	cuộc	đời	của	bạn	chắc	chắn	sẽ	xen	vào.
Bởi	thế,	khi	bạn	đã	thăm	dò	những	truyền	thống	mật	tông,	hãy	chọn	một	vị
thầy	 và	 theo	 sự	 hướng	 dẫn	 của	 vị	 ấy.	Khởi	 hành	 lên	 đường	 tu	 tập	 là	một
chuyện,	mà	có	được	kiên	nhẫn,	trì	chí,	tuệ	giác,	can	đảm	và	sự	khiêm	hạ	để
theo	cho	đến	cùng,	là	một	chuyện	khác.	Bạn	có	thể	có	duyên	nghiệp	để	tìm
ra	một	vị	thầy,	nhưng	khi	ấy	chính	bạn	phải	tạo	ra	cái	nghiệp	để	theo	vị	thầy
ấy.	Vì	rất	ít	người	trong	chúng	ta	biết	được	làm	cách	nào	để	theo	thầy,	đó	là
cả	một	nghệ	thuật.	Cho	nên	dù	giáo	lý	có	vĩ	đại	đến	đâu,	bậc	thầy	vĩ	đại	đến
đâu,	điều	cốt	yếu	vẫn	là,	bạn	phải	tìm	trong	chính	bạn	cái	tuệ	giác	và	thiện
xảo	trong	sự	tu	tập	làm	sao	để	yêu	mến	và	tuân	theo	bậc	thầy	và	giáo	lý.
Điều	ấy	không	dễ.	Sự	việc	không	bao	giờ	 toàn	hảo.	Làm	sao	mà	 toàn	vẹn
được,	khi	chúng	ta	đang	còn	ở	trong	thế	giới	tương	đối	của	sinh	tử.
Ngay	cả	khi	bạn	đã	chọn	được	một	vị	 thầy	và	 rất	chân	 thành	 theo	giáo	 lý,
bạn	vẫn	thường	gặp	phải	những	rắc	rối	và	bất	mãn,	mâu	thuẫn	và	bất	toàn.
Đừng	ngã	quị	trước	những	chướng	ngại	nhỏ	nhen	ấy.	Đấy	chỉ	là	những	cảm
xúc	trẻ	con	của	bản	ngã.	Đừng	để	chúng	làm	bạn	đui	mù	trước	giá	trị	bền	bỉ
và	tinh	túy	mà	bạn	đã	chọn	được.	Đừng	để	cho	sự	mất	kiên	nhẫn	của	bạn	lôi
bạn	đi	xa	khỏi	sự	dấn	mình	tìm	chân	lý	của	bạn.	Đã	bao	nhiêu	lần	tôi	lấy	làm
buồn	khi	thấy	nhiều	người	chọn	được	một	giáo	lý	và	bậc	thầy,	theo	học	với
một	 niềm	hăng	 say	 đầy	 hứa	 hẹn,	mà	 sau	 đó	 lại	mất	 niềm	 tin	 khi	 xảy	 đến
những	chướng	ngại	nhỏ	không	thể	tránh.	Họ	rơi	trở	lại	vào	con	đường	luân
hồi	sinh	tử,	vào	những	tập	quán	cũ,	và	để	lãng	phí	nhiều	năm	tháng,	có	lẽ	cả
cuộc	đời	họ.
Đức	Phật	đã	dạy	trong	bài	Pháp	đầu	tiên	của	ngài,	căn	nguyên	của	mọi	khổ



đau	chúng	ta	trong	sinh	tử	là	vô	minh.	Vô	minh	có	vẻ	như	là	bất	tận,	khi	ta
chưa	giải	thoát	khỏi	nó.	Ngay	cả	khi	ta	đã	lên	đường	tu	tập,	sự	tìm	kiếm	của
ta	cũng	vẫn	còn	bị	sương	mù	vô	minh	vây	phủ.	Tuy	nhiên,	nếu	bạn	nhớ	điều
này,	và	 luôn	giữ	 lời	Phật	dạy	 trong	 tâm	bạn,	 thì	dần	dần	bạn	 sẽ	phát	 triển
được	trí	phân	biệt	để	nhận	ra	được	những	mê	muội	của	vô	minh,	và	nhờ	vậy
chúng	 không	 tác	 hại	 được	 sự	 tu	 hành	 của	 bạn	 hay	 làm	 bạn	mất	mục	 tiêu
nhắm	tới.
Đức	 Phật	 dạy,	 cuộc	 đời	 ngắn	 ngủi	 như	 một	 làn	 chớp;	 tuy	 nhiên,	 như
Wordsworth	nói:
-	Cuộc	đời	này	thực	quá	nặng	nề:	Làm	ra	tiền	và	xài	tiền	cũng	đủ	làm	cho
chúng	ta	tiêu	ma	hết	năng	lực.
Chính	sự	tiêu	ma	năng	lức	ấy	có	lẽ	là	cái	sự	nát	lòng	nhất	về	đời	người:	Nó
phản	bội	lại	tinh	túy	của	ta,	nó	để	lỡ	mất	cơ	hội	quý	báu	mà	cuộc	đời	này	–
cõi	Bardo	tự	nhiên	–	đem	lại	cho	ta,	để	hiểu	được	và	thể	hiện	được	tự	tính
giác	của	ta.	Điều	mà	những	bậc	đạo	sư	cốt	nói	cho	ta	biết	là,	ta	hãy	chấm	dứt
tự	làm	cho	ta	mê	muội:	Ta	đã	học	được	điều	gì,	nếu	vào	lúc	chết	ta	không
biết	mình	thực	sự	là	ai?	Tử	thư	Tây	Tạng	nói:
Tâm	nghĩ	xa	xôi,	không	nghĩ	cái	chết	sắp	đến,
Làm	những	hoạt	động	vô	nghĩa	này,
Rồi	trở	về	hai	bàn	tay	trắng
Thực	là	mê	muội	hoàn	toàn;
Điều	cần	là	trực	nhận	bản	tâm	và	giáo	lý
Tại	sao	không	tu	tập	đạo	lộ	trí	tuệ	ngay	lúc	này?
Những	lời	này	từ	kim	khẩu	bậc	thánh	nói	ra:	Nếu	bạn	không	ghi	nhớ	lời	thầy
vào	tâm	khảm	Thì	có	phải	bạn	đã	tự	lừa	dối	mình?

BẬC	THẦY

Đức	Phật	dạy	trong	một	mật	điển:
-	Trong	tất	cả	chư	Phật	đã	đạt	giác	ngộ,	không	có	một	vị	nào	thành	tựu	việc
này	mà	không	nhờ	một	bậc	 thầy,	và	 trong	 tất	cả	ngàn	vị	Phật	sẽ	xuất	hiện
trong	đại	kiếp	này,	không	một	vị	nào	sẽ	đạt	giác	ngộ	mà	không	nương	tựa
vào	một	bậc	thầy.
Vào	năm	1987,	sau	khi	bậc	thầy	thân	yêu	Dudjom	của	tôi	từ	trần	ở	Pháp	thì
tôi	 đang	 ngồi	 trong	 xe	 lửa	 từ	miền	Nam	nước	Pháp	 nơi	 ngài	 ở,	 để	 trở	 về
Paris.	Trong	trí	tôi	hiện	ra	muôn	ngàn	hành	vi	độ	lượng,	hiền	lành	và	từ	ái
của	ngài,	tôi	rưng	nước	mắt	tự	nhủ	với	mình	nhiều	lần:
-	Nếu	không	nhờ	thầy,	thì	làm	sao	con	hiểu	được?
Tôi	 nhận	 chân	một	 cách	 tha	 thiết	 cái	 điều	 trước	đấy	 tôi	 chưa	bao	giờ	biết
đến,	đó	là	tại	sao	truyền	thống	chúng	tôi	lại	đặt	tầm	quan	trọng	thiêng	liêng



như	vậy	vào	liên	hệ	thầy	trò,	và	mối	liên	hệ	ấy	là	thiết	yếu	như	thế	nào	đối
với	việc	truyền	thừa	chân	lý	từ	trí	sang	trí,	từ	tâm	sang	tâm.	Nếu	không	có
những	bậc	thầy	tôi,	thì	tôi	đã	không	thể	trực	nhận	chân	lý	của	lời	dạy,	tôi	đã
không	thể	đạt	đến	tầm	mức	hiểu	biết	khiêm	tốn	mà	tôi	có	được.
Nhiều	người	Tây	phương	nghi	ngờ	thầy,	thông	thường	bất	hạnh	thay,	lại	là
vì	những	lý	do	chính	đáng.	Tôi	không	cần	phải	kể	ra	đây	vô	số	trường	hợp
ghê	gớm,	đáng	chán,	về	sự	điên	rồi,	tham	lam,	và	lường	gạt	đã	xảy	ra	trong
thế	giới	hiện	nay,	kể	từ	khi	tây	phương	mở	cửa	đón	nhận	nền	minh	triết	đông
phương	vào	những	thập	niên	1950	và	1960.	Tuy	nhiên,	tất	cả	truyền	thống	trí
tuệ	lớn,	dù	là	Ki-tô,	Sufi,	Phật	giáo	hay	Ấn	giáo,	muốn	có	năng	lực	đều	phải
dựa	vào	quan	hệ	 thầy	 trò.	Bởi	 thế	điều	mà	 thế	giới	cấn	một	cách	cấp	 thiết
hiện	nay,	là	sự	hiểu	biết	rõ	ràng	càng	minh	bạch	càng	tốt,	một	bậc	thầy	chân
thực	là	gì,	và	một	môn	đệ	chân	thực	là	gì,	và	gì	là	thực	chất	của	sự	chuyển
hóa	xảy	ra	nhờ	lòng	tin	đối	với	thầy.
Có	 lẽ	sự	mô	 tả	cảm	động	và	chân	xác	nhất	về	bản	chất	chân	 thực	của	bậc
thầy	mà	 tôi	 từng	nghe,	 là	cách	mô	 tả	của	 thầy	Jamyang	tôi.	Ngài	 nói	 rằng
mặc	dù	bản	tính	chân	thực	của	chúng	ta	là	Phật,	song	từ	vô	thỉ	nó	đã	bị	che
mờ	bởi	một	đám	mây	đen	vô	minh	mê	lầm.	Tuy	thế,	bản	tính	chân	thực	ấy,
Phật	 tính	của	 ta,	không	bao	giờ	hoàn	 toàn	đầu	hàng	sự	chuyên	chế	của	vô
minh,	ở	đâu	đó	Phật	tính	ấy	luôn	luôn	chống	lại	sự	thống	trị	của	vô	minh.
Như	thế	Phật	tính	của	chúng	ta	có	một	khía	cạnh	tích	cực,	đó	là	“bậc	 thầy
nội	tâm”	của	chúng	 ta.	Ngay	khi	chúng	 ta	 trở	nên	mờ	mịt,	 là	bậc	 thầy	nội
tâm	ấy	đã	làm	việc	cho	chúng	ta	không	biết	mỏi	mệt,	cố	đưa	chúng	ta	trở	về
sự	sáng	sủa,	khoáng	đạt	của	bản	thể	chân	thực	chúng	ta.	Bậc	thầy	ấy	không
bỏ	rơi	ta	giây	phút	nào.	Trong	lòng	từ	bi	vô	lượng	như	của	chư	Phật	và	của
các	đấng	giác	ngộ,	Phật	tính	ấy	không	ngừng	hoạt	động	cho	sự	tiến	hóa	của
ta	-	không	những	đời	này	mà	tất	cả	đời	quá	khứ	của	ta	–	dùng	đủ	phương	tiện
thiện	xảo,	đủ	loại	hoàn	cảnh	để	giáo	hóa,	thức	tỉnh	chúng	ta,	và	để	dẫn	chúng
ta	trở	về	chân	lý.
Khi	chúng	ta	đã	cầu	nguyện,	khát	ngưỡng	chân	lý	 trong	một	 thời	gian	dài,
qua	nhiều	đời	kiếp,	và	khi	nghiệp	ta	đã	được	thanh	lọc	khá	đủ,	thì	một	thứ
phép	lạ	xảy	ra.	Và	nếu	ta	có	thể	hiểu	và	xử	dụng	phép	lạ	này,	thì	nó	có	thể
đưa	đến	sự	vĩnh	viễn	chấm	dứt	vô	minh:	Vị	thầy	nội	tâm,	người	luôn	luôn
theo	sát	chúng	ta,	xuất	hiện	dưới	hình	dạng	một	“vị	thầy	bên	ngoài”,	người
mà	gần	như	do	một	huyễn	thuật,	ta	đã	gặp	được	trong	thực	tế.	Sự	gặp	gỡ	này
là	quan	trọng	nhất	trong	tất	cả	đời	kiếp.
Ai	là	vị	thầy	bên	ngoài?	Không	ai	khác	hơn	là	hiện	thân,	là	tiếng	nói	và	đại
diện	của	vị	 thầy	bên	trong.	Vị	thầy	mà	hình	dáng	con	người,	 tiếng	nói	con
người,	và	trí	tuệ	của	ông,	đã	khiến	ta	thương	mến	hơn	bất	cứ	người	nào	khác
trong	các	đời	kiếp	của	 ta,	người	ấy	không	ai	khác	hơn	 là	biểu	hiện	của	sự
thật	huyền	bí	nội	tâm	ta.	Nếu	không	thì	làm	sao	giải	thích	được	tại	sao	cảm



thấy	liên	hệ	mãnh	liệt	đến	vị	thầy	ấy	như	thế?
Ở	tầng	mức	cao	sâu	nhất,	thầy	và	trò	không	thể	có	sự	ngăn	cách,	vì	công	việc
của	thầy	là	dạy	cho	ta	nhận	được	thông	điệp	rõ	ràng	của	vị	 thầy	bên	trong
tâm	ta,	và	làm	cho	ta	nhận	chân	được	sự	hiện	diện	liên	tục	của	bậc	thầy	tối
hậu	ấy	ở	trong	tâm.	Tôi	cầu	cho	quý	vị	có	thể	thưởng	thức	được	trong	đời
này,	niềm	hỉ	lạc	của	mối	tương	giao	hoàn	hảo	nhất	đó.
Không	những	vị	 thầy	 là	phát	ngôn	chính	 thức	của	chính	vị	 thầy	 trong	 tâm
bạn,	mà	ông	còn	là	người	chuyên	chở,	truyền	đạt	tất	cả	những	ân	phước	của
các	 đấng	 giác	 ngộ.	Đấy	 là	 điều	 làm	 cho	 vị	 thầy	 của	 bạn	 có	 khả	 năng	 phi
thường	để	soi	sáng	tâm	trí	bạn.	Vị	thầy	không	khác	gì	hiện	thân	của	cái	tuyệt
đối,	đấy	là	đường	dây	điện	thoại	qua	đó	tất	cả	chư	Phật	và	các	bậc	giác	ngộ
có	thể	liên	lạc	với	bạn.	Vị	thầy	là	kết	tinh	của	trí	tuệ	tất	cả	chư	Phật,	và	hiện
thân	của	lòng	từ	bi	của	các	ngài	luôn	luôn	hướng	về	bạn:	Ánh	sáng	của	chư
Phật	nhắm	thẳng	vào	tim	óc	bạn	để	giải	thoát	bạn.
Trong	truyền	thống	chúng	tôi	xem	vị	thấy	còn	tốt	hơn	cả	những	vị	Phật.	Mặc
dù	lòng	từ	bi	và	năng	lực	chư	Phật	luôn	luôn	hiện	hữu,	song	những	mê	mờ
đã	ngăn	che	chúng	ta	không	gặp	được	chư	Phật	một	cách	trực	tiếp.	Nhưng	vị
thầy	của	chúng	ta	có	thể	gặp;	vị	thầy	đang	ở	đó,	sống,	thở,	nói,	làm	việc.	Vị
thầy	luôn	ở	trước	mắt	ta	để	chỉ	cho	ta	bằng	mọi	cách	có	thể,	con	đường	của
chư	Phật:	Con	đường	giải	thoát.	Với	tôi,	những	bậc	thầy	của	tôi	là	hiện	thân
của	chân	lý	sống,	là	những	dấu	hiệu	ám	chỉ	rằng	sự	giác	ngộ	có	thể	đạt	được
khi	còn	thân	xác,	ngay	trong	đời	này,	trong	thế	giới	này,	ngay	bây	giờ	và	tại
đây.	Các	ngài	là	những	nguồn	cảm	hứng	tối	thượng	trong	việc	tu	tập	của	tôi,
trong	công	việc,	đời	sống	của	tôi,	và	trong	cuộc	hành	trình	của	tôi	tiến	đến
giải	 thoát.	Những	 bậc	 thầy	 đối	 với	 tôi	 là	 hiện	 thân	 của	 lời	 nguyện	 thiêng
liêng	đặt	giác	ngộ	lên	trên	hết,	cho	đến	khi	tôi	thực	hiện	được	nguyện	ấy.	Tôi
biết	rằng	chỉ	khi	đạt	giác	ngộ	tôi	mới	hiểu	biết	hoàn	toàn	những	vị	ấy	thực	sự
là	ai,	và	biết	được	trọn	vẹn	lòng	độ	lượng,	từ	bi	và	trí	tuê	vô	biên	của	các	vị.
Tôi	muốn	san	sẻ	với	các	bạn	lời	cầu	nguyện	đẹp	đẽ	sau	đây,	mà	ở	Tây	Tạng
chúng	tôi	đọc	để	triệu	thỉnh	vị	thầy	trong	tâm	ta:
Từ	đóa	sen	lòng	sùng	kính	trong	tim	con
Hỡi	Thầy	từ	bi,	chỗ	nương	cậy	duy	nhất	của	con;	Hãy	xuất	hiện	che	chở	con
trong	cơn	khốn	đốn	Bởi	các	nghiệp	quá	khứ	và	cảm	xúc	hỗn	loạn.	Như	viên
ngọc	an	trú	trên	đầu	con,	mandala	của	đại	lạc	Khơi	dậy	tỉnh	giác	và	sáng
suốt	trong	con,	xin	Thầy!

NĂNG	LỰC	CỦA	LÒNG	SÙNG	KÍNH

Như	Phật	đã	dạy	về	các	vị	Phật	đã	giác	ngộ,	không	ai	là	không	nương	vào
một	bậc	thầy,	Ngài	còn	dạy:



-	Chỉ	nhờ	lòng	sùng	kính	mà	thôi,	ta	có	thể	thực	chứng	chân	lý	tuyệt	đối.
Chân	lý	tuyệt	đối	không	thể	thực	chứng	được	trong	phạm	vi	cái	tâm	thường
ngày.	Và	 tất	cả	 truyền	 thống	 trí	 tuệ	 lớn,	đều	dạy	con	đường	để	vượt	ngoài
tâm	thường	ngày	là	trái	tim.	Con	đường	của	trái	tim	là	sự	sùng	kính.
Dilgo	Khientse	Rinpoche	nói:
-	Chỉ	có	một	cách	duy	nhất	để	đạt	giải	 thoát	giác	ngộ,	đó	là	 theo	một	bậc
thầy	chân	thực.	Thầy	là	vị	hướng	đạo	giúp	ta	vượt	biển	sinh	tử.
Như	mặt	 trời,	 trăng	 phản	 chiếu	 trên	mặt	 nước	 lặng	 trong,	 ân	 phước	 chư
Phật	cũng	 luôn	 luôn	hiện	diện	cho	những	người	có	 lòng	 tin	 tuyệt	đối.	Ánh
sáng	mặt	trời	rơi	khắp,	nhưng	chỉ	nơi	nào	có	kính	hội	tụ	thì	mới	đốt	được	cỏ
khô.	 Khi	 những	 tia	 sáng	 bao	 la	 của	 tâm	 Phật	 từ	 bi	 được	 hội	 tụ	 vào	 tấm
gương	lớn	của	lòng	tin	và	sự	sùng	kính,	thì	ngọn	lửa	ân	phước	sẽ	cháy	bùng
trong	bản	thể	bạn.
Vậy	thì	điều	cốt	yếu	là	biết	được	sùng	kính	thực	sự	có	nghĩa	gì.	Đấy	không
phải	là	sự	tôn	thờ	vô	ý	thức,	không	phải	là	bỏ	hết	trách	nhiệm	đối	với	chính
bạn,	 tuân	theo	một	cách	mù	quáng	sự	bốc	đồng	của	một	người	khác.	Sùng
kính	chân	thực	là	một	sự	luôn	sẵn	sàng	đón	nhận	chân	lý	không	gián	đoạn.
Sự	sùng	kính	ấy	có	gốc	rễ	trong	niềm	tri	ân	kính	phục,	nhưng	sáng	suốt	và
có	trí	tuệ,	có	căn	cứ.
Khi	bậc	thầy	có	thể	khơi	mở	cái	tâm	sâu	xa	của	bạn,	làm	cho	bạn	thấy	được
tự	tính	của	tâm,	thì	trong	bạn	nổi	lên	một	niềm	tri	ân	hoan	hỉ	đối	với	người
đã	giúp	bạn	thấy	được.	Vì	sự	thật	mà	bạn	thấy	là	những	gì	mà	bậc	thầy	thể
hiện	trong	con	người,	trong	giáo	lý	và	trong	trí	tuệ	của	thầy.	Cảm	giác	chân
thực	tự	nhiên	ấy	luôn	luôn	có	gốc	rễ	trong	kinh	nghiệm	nội	tâm,	và	chỉ	điều
này	mới	 được	 gọi	 là	 sùng	 kính,	 Tạng	 ngữ	 là	Mogu.	Mogu	 nghĩa	 là	 “khát
khao	 và	 kính	 trọng”:	Kính	 trọng	 thầy,	 niềm	 kính	 trọng	 càng	 tăng	 khi	 bạn
càng	hiểu	bậc	thầy	là	ai,	và	khao	khát	những	gì	mà	thầy	có	thể	khai	thị	cho
bạn,	vì	bạn	đã	biết	thầy	chính	là	gạch	nối	của	tâm	bạn	với	chân	lý	tuyệt	đối,
hiện	thân	của	tự	tính	chân	thực	trong	bạn.
Dilgo	Rinpoche	nói:
-	Lúc	đầu	sự	sùng	kính	này	có	thể	chưa	tự	nhiên,	nên	ta	phải	dùng	một	số	kỹ
thuật	để	giúp	ta	có	được	sự	sùng	kính.	Điều	chính	yếu	là	phải	luôn	luôn	nhớ
những	đức	tính	tuyệt	hảo	của	vị	thầy,	nhất	là	lòng	tử	tế	của	vị	ấy	đối	với	ta.
Nhờ	liên	tục	phát	sinh	niềm	tin	tưởng,	tán	thán	vị	thầy,	tận	tụy	với	thầy,	mà
sẽ	có	ngày	chỉ	cần	nhớ	 tên	hay	nghĩ	đến	vị	ấy	cũng	đủ	dừng	 lại	mọi	vọng
tưởng	của	ta,	và	ta	sẽ	thấy	vị	ấy	như	chính	là	đức	Phật.
Thấy	 thầy	 không	 phải	 như	một	 con	 người,	mà	 như	 chính	 đức	 Phật,	 đó	 là
nguồn	gốc	của	ân	phước	lớn	nhất.	Padmasambhava	nói:
-	 Sùng	 kính	 tuyệt	 đối	 đem	 lại	 ân	 phước	 lớn	 lao;	 không	 hoài	 nghi	 đem	 lại
thành	công	mỹ	mãn,
Những	 người	 Tây	Tạng	 biết	 nếu	 bạn	 xem	 thầy	 như	 Phật,	 thì	 bạn	 sẽ	 nhận



được	phước	của	Phật,	nhưng	nếu	bạn	xem	thầy	như	một	con	người	mà	bạn
chỉ	được	phước	của	con	người.	Vậy	nếu	muốn	nhận	được	năng	lực	chuyển
hóa	trọn	vẹn	của	lời	dạy	của	bậc	thầy,	thì	bạn	phải	khơi	mở	trong	chính	mình
lòng	sùng	kính	lớn	lao	nhất.	Chỉ	khi	bạn	xem	thầy	như	Phật	thì	một	nền	giáo
lý	 như-của-Phật	mới	 đến	 với	 bạn	 từ	 tâm	 giác	 ngộ	 của	 bậc	 thầy.	Nếu	 bạn
không	thể	xem	thầy	như	Phật,	mà	chỉ	xem	như	người,	thì	không	bao	giờ	có
được	ân	phước	trọn	vẹn,	và	ngay	cả	nền	giáo	lý	vĩ	đại	nhất	bạn	cũng	không
thể	đón	nhận	được.
Càng	tư	duy	về	sự	sùng	kính	và	vai	trò	của	nó	trong	tri	kiến	về	giáo	lý,	tôi
càng	nhận	sâu	xa	rằng	đấy	cốt	yếu	là	một	phương	tiện	thiện	xảo	để	làm	cho
chúng	ta	dễ	hấp	thụ	chân	lý	mà	thầy	truyền	dạy.	Những	bậc	thầy	không	cần
sự	tôn	thờ	của	chúng	ta,	nhưng	có	xem	thầy	như	Phật	sống	thì	ta	mới	có	thể
lắng	nghe	thông	điệp	của	giáo	lý	và	nhất	nhất	tuân	theo	những	chỉ	giáo	của
họ.	Như	vậy,	có	thể	nói	sự	sùng	kính	là	cách	thực	tiễn	nhất	để	có	niềm	tôn
trọng	tuyệt	đối	và	do	đó	mở	lòng	ra	để	đón	nhận	giáo	lý	mà	bậc	thầy	truyền
đạt	và	thể	hiện	qua	con	người	của	họ.	Càng	sùng	kính,	bạn	càng	mở	lòng	ra
đối	với	lời	giảng	dạy,	và	bạn	càng	mở	lòng	ra	thì	giáo	lý	càng	có	nhiều	cơ
hội	để	 thấm	vào	 tim	óc	bạn,	và	nhờ	vậy	phát	 sinh	một	sự	chuyển	hóa	 tâm
linh	toàn	diện.
Vậy,	chỉ	nhờ	xem	thầy	như	Phật	sống,	mà	tiến	trình	“thành	Phật”	của	bạn	có
thể	 thực	sự	bắt	đầu	và	hoàn	 tất.	Khi	 tâm	 trí	bạn	đã	hoàn	 toàn	mở	ra	 trong
niềm	hân	hoan,	ngạc	nhiên,	biết	ơn	đối	với	sự	mầu	nhiệm	là	hiện	diện	của
bậc	thầy,	hiện	thân	của	giác	ngộ,	thì	khi	ấy,	dần	dà	trải	nhiều	năm,	có	thể	xảy
ra	sự	truyền	thừa	từ	tâm	trí	tuệ	của	bậc	thầy	sang	tâm	của	bạn,	mở	cho	bạn
thấy	ánh	quang	vinh	của	Phật	tính	nơi	chính	bạn,	và	cùng	với	Phật	tính	ấy	là
ánh	quang	vinh	của	toàn	vũ	trụ.
Tình	sư	đệ	thân	thiết	sâu	xa	nhất	ấy	trở	thành	một	tấm	gương	phản	chiếu	mối
tương	quan	của	người	đệ	tử	đối	với	cuộc	đời	và	thế	giới	nói	chung.	Bậc	thầy
trở	thành	hình	ảnh	cốt	cán	trong	sự	thực	hành	“tri	kiến	thuần	tịnh,”	cao	điểm
của	nó	là	khi	hành	giả	thấy	một	cách	trực	tiếp	không	còn	chút	nghi	ngờ	nào:
Thầy	là	Phật	sống,	lời	thầy	là	Phật	ngôn,	tâm	thầy	là	tâm	giác	ngộ	của	tất	cả
chư	Phật,	mỗi	hành	động	của	thầy	là	một	biểu	hiện	của	Phật	hạnh,	chỗ	thầy	ở
là	cảnh	giới	Phật,	và	ngay	cả	những	người	xung	quanh	thầy	là	ánh	sáng	do	trí
tuệ	của	thầy	chiếu	ra.
Khi	những	nhận	 thức	như	vậy	càng	ngày	càng	hiện	 thực	và	vững	chắc,	 thì
phép	lạ	trong	tâm	mà	hành	giả	đã	trông	ngóng	từ	bao	đời	kiếp	có	thể	dần	dần
xuất	hiện:	Hành	giả	khởi	sự	thấy	một	cách	tự	nhiên	rằng	mình,	vũ	trụ	và	tất
cả	hữu	tình	trong	đó	đều	trong	sáng	toàn	hảo	một	cách	tự	nhiên:	Thế	là	cuối
cùng	hành	giả	đang	nhìn	vào	Thực	tại	với	chính	con	mắt	của	mình.	Bậc	thầy,
như	vậy,	 là	con	đường,	 là	phiến	đá	 thử	vàng	mầu	nhiệm	để	phát	 sinh	một
chuyển	hóa	toàn	diện	của	mọi	nhận	thức	nơi	người	đệ	tử.



Sự	sùng	kính	trở	thành	phương	thức	nhanh	nhất,	giản	dị	nhất	và	thuần	tịnh
nhất	để	trực	ngộ	bản	tâm	và	vạn	pháp	trong	vũ	trụ.	Càng	tiến	trên	con	đường
này,	ta	thấy	tiến	trình	ấy	hỗ	tương	duyên	sinh	một	cách	kỳ	diệu:	Khi	chúng
ta	cố	liên	tục	phát	sinh	lòng	sùng	kính,	sự	sùng	kính	ta	có	được	ấy	lại	phát
sinh	ra	ánh	sáng	của	tự	tâm	ta;	sự	thấy	được	ánh	sáng	tự	tâm	lại	làm	cho	ta
tăng	lòng	sùng	kính	đối	với	bậc	thầy	đã	khơi	niềm	cảm	hứng	cho	ta.	Như	thế
là	sùng	kính	tuôn	phát	từ	trí	tuệ:	Sùng	kính	và	kinh	nghiệm	về	bản	tâm	trở
thành	một	thực	thể	bất	khả	phân,	và	gợi	cảm	hứng	lẫn	nhau.
Thầy	của	Patrul	Rinpoche	 là	Jikmé	Gyalwé	Nyugu.	Trong	nhiều	năm	ngài
nhập	 thất	 trong	một	 hang	 động.	Một	 ngày	 kia	 khi	 ngài	 ra	 ngoài,	mặt	 trời
đang	 đổ	 xuống;	 ngài	 nhìn	 lên	 trời	 thấy	một	 đám	mây	 đang	 di	 chuyển	 về
hướng	mà	Jikmé	Lingpa,	 bậc	 thầy	 ngài	 đang	 cư	 trú.	Ngài	 nghĩ	 trong	 tâm,
“Thầy	ta	đang	ở	nơi	kia,”	và	một	niềm	khát	ngưỡng	và	sùng	kính	dâng	trào
trong	 tâm	ngài,	mãnh	 liệt	 tới	nỗi	ngài	ngã	quị.	Khi	ngài	 tỉnh	dậy,	 toàn	 thể
tâm	giác	 ngộ	 của	 bậc	 thầy	 đã	 được	 truyền	 sang	 cho	ngài,	 và	 ngài	 đạt	 đến
trình	độ	chứng	nhập	cao	nhất,	gọi	là	“Diệt	tận	định.”

DÒNG	ÂN	SỦNG

Những	câu	chuyện	về	năng	lực	của	lòng	sùng	kính	và	ân	phước	của	bậc	thầy
không	phải	là	những	chuyện	chỉ	có	trong	quá	khứ.	Trong	một	con	người	như
Khandro	Tsering	Chodron,	 bậc	nữ	đạo	 sư	 của	 thời	 đại	 chúng	 ta,	 ta	 có	 thể
thấy	được	kết	quả	sự	tu	tập	và	sự	sùng	kính	sâu	xa	đối	với	bậc	thầy	là	như
thế	nào.	Tính	khiêm	hạ,	giản	dị	của	bà,	trí	 tuệ	trong	sáng	của	bà	được	mọi
người	Tây	Tạng	tôn	kính,	mặc	dù	bà	cố	hết	sức	ở	lại	trong	bóng	tối,	không
bao	giờ	xuất	đầu	lộ	diện.	Bà	sống	cuộc	đời	khổ	hạnh	ẩn	cư	của	một	hành	giả
tu	thiền	quán	ngày	xưa.
Tôi	 thường	nghe	Khandro	nói	nhiều	 lần	rằng	nếu	 liên	hệ	của	bạn	với	 thầy
bạn	được	giữ	thực	sự	trong	sáng,	thì	mọi	sự	trong	đời	bạn	sẽ	tốt	đẹp.	Cuộc
đời	bà	là	điển	hình	cảm	động	nhất	về	điều	này.	Sự	sùng	kính	đã	làm	cho	bà
thể	hiện	được	tinh	hoa	của	giáo	lý,	và	tỏa	chiếu	cho	người	khác	ánh	sáng	ấm
áp	của	tinh	hoa	ấy.	Khandro	không	giảng	dạy	một	cách	trịnh	trọng,	kỳ	thực
bà	không	nói	nhiều;	nhưng	điều	gì	bà	nói	thường	rõ	rệt	một	cách	sâu	xa	đến
nỗi	nó	trở	thành	lời	tiên	tri.	Lắng	nghe	bà	tụng	lên	những	lời	kinh,	hay	thực
tập	thiền	định	với	bà,	bạn	được	cảm	hứng	sâu	xa	tận	tâm	để.	Ngay	cả	khi	đi
dạo	với	bà,	hay	chỉ	ngồi	với	bà,	ta	cũng	thấy	như	được	tấm	trong	niềm	hỉ	lạc
mãnh	liệt	của	sự	hiện	diện	ấy.
Vì	Khandro	rất	dè	dặt,	và	vì	sự	vĩ	đại	của	bà	nằm	ở	tính	bình	dị,	nên	chỉ	có
người	nào	thực	sự	trí	 tuệ	mới	thấy	được	bà	là	ai.	Chúng	ta	sống	trong	một
thời	đại	mà	chỉ	những	người	phô	trương	mình	ra	lại	thường	được	thán	phục



nhiều	nhất.	Nhưng	 chính	 trong	những	người	 khiêm	cung	nhưKhandro,	mà
chân	 lý	đang	sống	 thực	sự.	Nếu	Khandro	 có	bao	giờ	đến	giảng	dạy	ở	Tây
phương,	bà	 sẽ	 là	một	bậc	 thầy	 toàn	hảo,	bậc	nữ	đạo	 sư	vĩ	đại	nhất,	 người
nhập	thể	được	một	cách	huyền	nhiệm	toàn	triệt,	đức	từ	bi	và	trí	tuệ	của	Tara
–	tâm	bi	mẫn	có	tuệ	giác	được	thể	hiện	qua	thân	hình	một	nữ	nhân	–	có	năng
lực	chữa	trị	 tâm	linh.	Nếu	tôi	phải	chết,	mà	có	Khandro	 tiếp	nối,	 thì	 tôi	sẽ
cảm	thấy	tin	tưởng	và	an	tâm	hơn	bất	cứ	bậc	thầy	nào	khác.
Tất	cả	những	gì	tôi	thực	hiện	được	đều	là	nhờ	sùng	kính	các	bậc	thầy.	Càng
ngày	tôi	càng	ý	thức	rõ	với	niềm	úy	phục	rằng	những	ân	sủng	của	các	bậc
thầy	đang	làm	việc	qua	tôi.	Tôi	không	là	gì	nếu	không	có	sự	ban	ân	của	thầy,
và	nếu	có	điều	gì	tôi	làm	được,	thì	đấy	là	làm	một	nhịp	cầu	giữa	bạn	và	các
bậc	thầy.	Nhiều	lần,	 tôi	đã	nhận	thấy	rằng	khi	 tôi	nói	về	các	thầy	tôi	 trong
các	buổi	giảng	dạy,	thì	lòng	sùng	kính	của	tôi	gợi	cảm	hứng	nơi	những	người
nghe,	và	 trong	những	giây	phút	kỳ	diệu	ấy	 tôi	 cảm	 thấy	các	 thầy	 tôi	đang
hiện	diện,	đang	ban	ân	phước	và	mở	những	trái	tim	các	học	trò	tôi,	cho	họ
thấy	được	chân	lý.
Tôi	nhớ	ở	Sikkim	vào	thập	niệm	1960,	sau	khi	thầy	Jamyang	tôi	chết	không
bao	lâu,	Dilgo	Khientse	Rinpoche	đang	làm	một	loạt	dài	những	lễ	quán	đảnh
thuộc	giáo	lý	củaPadmasambhava,	có	thể	kéo	dài	nhiều	tháng.
Nhiều	 bậc	 thầy	 đang	 ở	 trong	 một	 tu	 viện	 trên	 ngọn	 đồi	 phía	 sau	 thủ	 đô
Gangtok,	và	tôi	đang	ngồi	với	Khandro	Tsering	Chodron	và	Lama	Chokden,
phụ	tá	của	thầy	Jamyang	Khientse	và	là	một	thầy	nghi	lễ.
Chính	vào	lúc	ấy	tôi	kinh	nghiệm	được	sự	thật	về	cách	làm	thế	nào	một	bậc
thầy	có	thể	truyền	phúc	lạc	của	tâm	giác	ngộ	cho	đệ	tử	(truyền	tâm	ấn).	Một
ngày,	Dilgo	Khientse	Rinpoche	 giảng	 dạy	 về	 sự	 sùng	 kính	 và	 nói	 về	 thầy
Jamyang	Khientse,	tuôn	ra	từ	tâm	ngài	như	dòng	thác	hùng	hồn	và	đầy	thi	vị
tâm	linh.	Khi	nhìn	thấy	Dilgo	Khientse	Rinpoche	và	lắng	nghe	thầy	nói,	một
cách	mầu	 nhiệm	 tôi	 nhớ	 lại	 phong	 thái	 của	 chính	 thầy	 Jamyang	 Khientse
những	lúc	thầy	giảng	giáo	lý	tuyệt	vời	một	cách	thao	thao	bất	tuyệt,	như	từ
một	suối	nguồn	bất	tận.	Từ	từ	tôi	kinh	ngạc	nhận	thấy	cái	gì	đã	xảy	đến:	Đó
là	ân	sủng	tuệ	giác	của	thầy	Jamyang	Khientse	đã	được	trao	truyền	trọn	vẹn
cho	pháp	 tử	của	ngài,	Dilgo	Khientse	Rinpoche,	 và	 giờ	đây	ở	 trước	 chúng
tôi,	ân	sủng	tuệ	giác	ấy	đang	phát	ngôn	một	cách	lưu	loát	không	cần	nỗ	lực,
qua	thầy	Dilgo	Rinpoche.
Sau	buổi	giảng,	khi	quay	lại	Khandro	và	Chokden,	tôi	thấy	mặt	họ	đang	ràn
rụa	nước	mắt,	và	bảo:
-	Chúng	tôi	biết	Dilgo	Khientse	là	một	bậc	thầy	vĩ	đại,	và	chúng	tôi	cũng	biết
người	ta	thường	bảo	một	vị	thầy	có	thể	truyền	hết	ân	sủng	tuệ	giác	cho	pháp
tử	của	mình.	Nhưng	chỉ	mới	hôm	nay,	bây	giờ	và	tại	đây,	tôi	mới	thực	chứng
được	sự	thật	ấy	có	nghĩa	gì.
Khi	nghĩ	lại	cái	ngày	kỳ	diệu	ấy	ở	Sikkim,	và	nghĩ	đến	những	bậc	thầy	vĩ	đại



mà	tôi	đã	biết,	thì	tôi	lại	nhớ	đến	những	lời	này	của	một	bậc	thánh	Tây	Tạng:
-	Khi	mặt	trời	sùng	kính	chói	chang	(của	môn	đệ)	chiếu	trên	đỉnh	núi	tuyết	là
bậc	thầy,	thì	dòng	thác	ân	sủng	của	thầy	sẽ	tuôn	xuống.
Tôi	 lại	nhớ	đoạn	văn	của	chính	Dilgo	Khientse	Rinpoche	đã	diễn	tả	những
đức	tính	cao	quí	vô	biên	của	bậc	thầy	một	cách	hùng	hồn	hơn	bất	cứ	đoạn
văn	nào	khác:
-	Thầy	 như	một	 con	 thuyền	 lớn	 cho	 chúng	 sinh	 vượt	 qua	 đại	 dương	 hiểm
nghèo	của	 sinh	 tử,	 thầy	 là	 thuyền	 trưởng	vững	vàng	hướng	dẫn	chúng	 tới
bến	bờ	khô	ráo	của	giải	thoát;	thầy	là	cơn	mưa	dập	tắt	ngọn	lửa	não	phiền,
là	ánh	nhật	nguyệt	chói	lọi	xua	tan	bóng	tối	vô	minh,	là	đất	kiên	cố	có	thể
chuyên	chở	sức	nặng	của	ác	và	thiện,	một	Cây	ước	ban	bố	niềm	vui	tạm	thời
và	hạnh	phúc	vĩnh	cửu,	là	kho	tàng	giáo	lý	thâm	diệu	bao	la,	là	ngọc	châu
như	ý	đem	lại	tất	cả	đức	tính	của	chứng	ngộ,	là	cha	là	mẹ	trải	lòng	thương
bình	đẳng	lên	tất	cả	hữu	tình,	là	con	sông	lớn	của	lòng	từ,	là	ngọn	núi	vươn
lên	trên	mọi	lo	phiền	thế	tục,	không	lay	chuyển	trước	những	gió	bão	của	cảm
xúc;	thầy	là	vừng	mây	lớn	đem	mưa	rưới	mát	những	dằn	xé	của	dục	vọng.
Tóm	lại,	thầy	ngang	với	tất	cả	chư	Phật.	Chỉ	cần	liên	lạc	với	bậc	thầy	bằng
bất	cứ	cách	nào,	hoặc	trông	thấy	thầy,	hoặc	nghe	giọng	nói	của	thầy,	hoặc
được	thầy	lấy	tay	sờ	đầu,	hoặc	nhớ	đến	thầy,	cũng	sẽ	đưa	ta	đến	giải	thoát.
Hoàn	toàn	đặt	tin	tưởng	nơi	bậc	thầy,	đó	là	cách	bảo	đảm	nhất	để	có	tiến	bộ
trên	đường	chứng	đắc	tuệ	giác.	Sự	ấm	áp	của	trí	tuệ	và	từ	bi	của	thầy	sẽ	làm
tan	những	cấu	uế	trong	người	ta	và	giải	tỏa	được	chất	vàng	ròng	của	Phật
tính	trong	ta.
Tôi	đã	ý	thức	được	niềm	ân	sủng	mà	các	bậc	thầy	tôi	rót	vào	tâm	tôi	mà	tôi
hầu	như	không	hay	biết.	Từ	ngày	Dudjom	Rinpoche	chết,	những	học	trò	tôi
bảo	rằng	những	lời	giảng	dạy	của	tôi	trở	nên	lưu	loát	rõ	ràng	hơn.	Cách	đây
không	 lâu,	 sau	khi	nghe	Dilgo	Khientse	Rinpoche	 giảng	một	 bài	 pháp	hay
đặc	biệt,	tôi	đã	bày	tỏ	lòng	thán	phục	của	tôi	và	nói:
-	Thật	như	là	một	phép	lạ,	khi	những	lời	giảng	tuôn	ra	từ	tâm	trí	tuệ	của	ngài
một	cách	tự	nhiên	không	nỗ	lực.

Thầy	nhẹ	nhàng	ngả	về	phía	tôi	và	nói,	với	một	ánh	mắt	trêu	chọc:
-	Và	mong	sao	những	lời	dạy	của	con	bằng	tiếng	Anh	cũng	tuôn	ra	dễ	dàng
trôi	chảy	như	vậy.
Từ	đấy	trở	đi,	tự	nhiên	tôi	có	cảm	giác	cái	khả	năng	diễn	đạt	giáo	lý	nơi	tôi
trở	nên	tự	nhiên	hơn,	hoàn	toàn	không	do	luyện	tập.	Tôi	xem	quyển	sách	này
như	một	biểu	hiện	của	niềm	ân	sủng	từ	những	vị	thầy	tôi,	được	truyền	từ	tâm
trí	tuệ	của	bậc	thầy	và	vị	đạo	sư	tối	hậu	làPadmasambhava.	Vậy,	quyển	sách
này	là	tặng	phẩm	của	các	ngài	đến	cho	bạn.
Chính	niềm	sùng	kính	đối	với	những	bậc	thầy	đã	đem	lại	cho	tôi	sức	mạnh
để	giảng	dạy,	và	tâm	hồn	rộng	mở,	tính	cảm	thụ	sâu	xa	để	học	hỏi	và	luôn
luôn	 học	 hỏi.	 Chính	 thầy	 Dilgo	 Khientse	 Rinpoche	 cũng	 không	 bao	 giờ



ngưng	học	hỏi	một	cách	khiêm	hạ	 từ	những	bậc	 thầy	khác,	phần	 lớn	 là	 từ
chính	những	đệ	tử	của	ngài.	Bởi	thế,	niềm	sùng	kính	gợi	cảm	hứng	cho	sự
giảng	dạy	cũng	là	sự	sùng	kính	đem	cho	ta	tính	khiêm	hạ	để	tiếp	tục	học	hỏi.
Vị	đại	đệ	tử	của	Milapera	làGampopa	đã	hỏi	thầy	mình	lúc	chia	tay:
-	Khi	nào	thì	đúng	lúc	con	nên	khởi	sự	dìu	dắt	đệ	tử?
Milapera	trả	lời:
-	Khi	con	không	phải	như	con	bây	giờ,	khi	 toàn	 thể	nhận	 thức	của	con	đã
được	chuyển	hóa,	và	con	có	thể	thấy,	thực	sự	thấy,	cái	ông	già	trước	mặt	con
không	ai	khác	hơn	là	chính	đức	Phật.	Khi	lòng	sùng	kính	đã	đem	lại	cho	con
giây	phút	nhận	 thức	được	như	 thế,	 cái	 lúc	ấy	 sẽ	 là	dấu	hiệu	chứng	 tỏ	 thời
gian	ra	giáo	hóa	của	con	đã	đến.
Giáo	lý	này	đã	đến	với	bạn	từ	tâm	giác	ngộ	của	Padmasambhava	xuyên	qua
hàng	bao	thế	kỷ,	trên	ngàn	năm,	qua	một	dòng	truyền	thừa	không	gián	đoạn
gồm	những	bậc	thầy	mà	mỗi	vị	đều	trở	thành	bậc	thầy	chỉ	nhờ	đã	biết	khiêm
hạ	làm	đệ	tử,	và	vẫn	luôn	luôn,	trong	ý	nghĩa	sâu	xa	nhất,	là	đệ	tử	của	những
bậc	 thầy	 họ	 suốt	 cả	 đời.	Ngay	 cả	 vào	 lúc	 ngài	 đã	 tám	mươi	 hai	 tuổi,	mỗi
khiDilgo	 Khientse	 Rinpoche	 nói	 về	 Thầy	 mình	 là	 Jamyang	 Khientse
Rinpoche,	mắt	 ngài	 đều	 rướm	 lệ,	 những	giọt	 nước	mắt	 của	 niềm	 tri	 ân	 và
sùng	kính.	Trong	bức	thư	cuối	cùng	gửi	cho	tôi	trước	khi	chết,	ngài	đã	ký	tên
là	“Đệ	tử	đệ	nhất.”	Điều	ấy	chứng	tỏ	cho	tôi	thấy	thực	vô	tận	thay	lòng	sùng
kính	chân	thực,	và	cùng	với	sự	chứng	ngộ	cao	nhất	cũng	phát	sinh	niềm	sùng
kính	lớn	nhất	và	niềm	tri	ân	toàn	vẹn	nhất,	vì	nó	đầy	cả	đức	khiêm	cung.

PHÉP	ĐẠO	SƯ	DU	GIÀ;	HÒA	VỚI	TÂM	TRÍ	TUỆ
CỦA	BẬC	THẦY

Tất	cả	chư	Phật,	Bồ	tát	và	những	bậc	giác	ngộ	luôn	luôn	hiện	diện	để	giúp
chúng	ta,	và	chính	nhờ	hiện	diện	của	bậc	thầy	mà	tất	cả	ân	sủng	của	Phật,	Bồ
tát	được	tập	trung	trực	tiếp	trên	ta.	Những	người	đã	biết	Padmasambhava	thì
biết	sự	thật	của	lời	hứa	mà	ngài	đã	lập	trên	ngàn	năm	trước:
-	Tôi	không	bao	giờ	xa	các	người	có	đức	tin,	hay	cả	đến	những	người	không
có	đức	tin,	mặc	dù	họ	không	trông	thấy	tôi.	Những	người	con	của	ta	sẽ	luôn
luôn	được	lòng	từ	bi	của	tôi	che	chở.
Chúng	ta	chỉ	cần	xin	cầu	nếu	muốn	được	giúp	đỡ	trực	tiếp.	Há	không	phải
Ki-tô	cũng	nói:
-	Hãy	xin,	ngươi	sẽ	được	cho;	hãy	tìm	kiến,	ngươi	sẽ	gặp;	hãy	gõ,	và	cửa	sẽ
được	mở	cho	ngươi.	Ai	xin	đều	nhận	được,	ai	tìm	đều	gặp	được.
Tuy	 thế,	 hỏi	 xin	 là	 điều	 khó	 khăn	 nhất	 đối	 với	 chúng	 ta.	 Tôi	 nghĩ	 nhiều
người	trong	chúng	ta	hoàn	toàn	không	biết	làm	thế	nào	để	hỏi.	Đôi	khi	vì	ta
kiêu	căng,	đôi	khi	vì	ta	không	muốn	được	giúp	đỡ,	đôi	khi	vì	ta	biếng	nhác,



đôi	khi	vì	tâm	ta	bận	rộn	đủ	thứ	vấn	đề,	lo	ra,	và	mờ	mịt	đến	nỗi	ta	không
bao	giờ	nghĩ	đến	chuyện	giản	dị	là	hỏi.	Khúc	quanh	quan	trọng	trong	bất	cứ
sự	cai	rượu	hay	cai	nghiện	nào,	là	khi	những	người	nghiện	chấp	nhận	họ	có
bệnh	và	xin	được	giúp	đỡ.	Có	thể	nói	chúng	ta	đều	là	những	kẻ	nghiện	sinh
tử;	 cái	 lúc	 sự	giúp	đỡ	có	 thể	đến	với	 ta	 là	 lúc	 ta	 công	nhận	mình	có	bệnh
nghiện	và	chỉ	có	việc	xin	cầu	giúp	đỡ.
Điều	ta	cần	hơn	bất	cứ	gì,	là	tính	can	đảm	và	khiêm	hạ	thực	sự	để	cầu	xin	sự
giúp	đỡ,	từ	đáy	tim	ta	cầu	xin	lòng	từ	bi	của	các	bậc	giác	ngộ,	cầu	sự	gạn	lọc
và	chữa	lành,	cầu	được	khả	năng	hiểu	thấu	ý	nghĩa	của	khổ	đau	và	chuyển
hóa	nó;	cầu	xin	trên	bình	diện	tương	đối,	được	tăng	trưởng	sự	sáng	suốt,	bình
an,	khả	năng	phân	biệt,	và	cầu	được	chứng	ngộ	bản	chất	tuyệt	đối	của	tâm,
nhờ	tan	hòa	vào	cái	tâm	giác	ngộ	bất	tử	của	bậc	thầy.
Để	 có	được	 sự	giúp	đỡ	 của	 chư	Phật,	 để	khơi	 dậy	 lòng	 sùng	kính	và	 trực
nhận	bản	tính	tự	tâm,	không	có	pháp	môn	nào	nhanh	hơn,	cảm	động	hơn	và
hiệu	lực	hơn	pháp	môn	Đạo	sư	Du	già.Dilgo	Khientse	Rinpoche	viết:
-	Danh	từ	Guru	Yoya	có	nghĩa	 là	“hợp	nhất	với	đấng	đạo	sư,”	và	 trong	sự
thực	tập	này,	chúng	ta	được	cho	những	phương	pháp	để	hòa	nhập	tâm	mình
với	tâm	giác	ngộ	của	bậc	thầy.
Hãy	nhớ	rằng	bậc	thầy	-	đạo	sư	-	thể	hiện	sự	kết	tinh	của	những	ân	sủng	của
tất	cả	chư	Phật,	 tất	cả	bậc	thầy,	và	các	bậc	đã	giác	ngộ.	Bởi	thế	triệu	thỉnh
bậc	thầy	cũng	là	triệu	thỉnh	tất	cả;	và	hòa	nhập	tim	óc	bạn	với	chân	lý	và	với
chính	hiện	thân	của	giác	ngộ.
Bậc	thầy	bên	ngoài	trực	chỉ	cho	bạn	chân	lý	về	bậc	thầy	bên	trong	bạn.	Chân
lý	ấy	càng	được	khải	thị	qua	lời	dạy	bậc	thầy,	qua	cảm	hứng	từ	bậc	thầy,	thì
bạn	càng	nhận	ra	rằng	bậc	thầy	bên	ngoài	và	bên	trong	bạn	là	bất	khả	phân.
Khi	bạn	dần	dần	khám	phá	ra	chân	lý	này	cho	chính	bạn,	qua	phương	pháp
triệu	thỉnh	trong	lối	thực	hành	phép	Đạo	sư	Du	già,	thì	một	niềm	tin	tưởng,
tri	ân,	hỉ	lạc	và	sùng	kính	phát	sinh	trong	bạn,	qua	đó	tâm	bạn	và	tâm	giác
ngộ	của	bậc	thầy	thực	sự	trở	thành	bất	khả	phân.	Dilgo	Khientse	Rinpoche	có
soạn	theo	yêu	cầu	của	tôi	trong	một	thời	thực	tập	Đạo	sư	Du	già	như	sau:
Cái	gì	hoàn	tất	sự	thanh	lọc	lớn	lao	của	nhận	thức
Chính	là	sự	sùng	kính,	ánh	sáng	của	Tự	tâm	chiếu	ra
Nhận	chân,	và	nhớ	rằng	tự	tâm	ta	chính	là	bậc	thầy	–
Qua	điều	này,	mong	rằng	tâm	con	và	ta	hòa	làm	một.
Đó	là	lý	do	tất	cả	truyền	thống	trí	tuệ	của	Tây	Tạng	đều	đặt	tầm	quan	trọng
vào	phép	thực	hành	Đạo	sư	Du	già,	và	tất	cả	những	bậc	thầy	đều	xem	đấy	là
pháp	môn	tâm	đắc	nhất	của	họ.Dudjom	Rinpoche	viết:
-	Điều	cốt	yếu	là	đặt	 tất	cả	nghị	 lực	của	bạn	vào	Đạo	sư	Du	già,	bám	lấy
pháp	này	xem	như	sự	sống,	như	trái	tim	của	sự	tu	luyện.	Nếu	không	vậy,	thì
thiền	định	của	bạn	sẽ	cùn	nhụt,	và	dù	bạn	có	 làm	được	chút	 tiến	bộ,	cũng
không	chấm	dứt	được	những	chướng	ngại,	và	sẽ	không	có	khả	năng	để	sự



chứng	 ngộ	 chân	 thực	 phát	 sinh	 trong	 tâm	 bạn.	 Bởi	 thế,	 nhờ	 tha	 thiết	 cầu
nguyện	với	sự	sùng	kính	không	giả	tạo,	mà	sau	một	thời	gian	ân	sủng	trực
tiếp	từ	tâm	giác	ngộ	của	bậc	thầy	sẽ	truyền	vào	bạn,	gia	trì	cho	bạn	sự	thực
chứng	vượt	ngoài	mô	tả,	phát	sinh	từ	trong	tâm	khảm	của	bạn.
Điều	mà	tôi	sẽ	đem	lại	cho	bạn	bây	giờ	là	một	phép	đơn	giản	để	thực	hành
Đạo	sư	Du	già	mà	người	theo	tôn	giáo	nào	cũng	có	thể	tập.	Đây	là	pháp	tu
chính	yếu	của	 tôi,	 là	 trái	 tim	và	cảm	hứng	của	cả	đời	 tôi.	Mỗi	khi	 tôi	 thực
hành	pháp	này,	thì	Padmasambhava	chính	là	người	mà	tôi	tập	trung	vào.	Khi
đức	Phật	nhập	niết	bàn,	ngài	có	tiên	đoán	rằng	Padmasambhava	sẽ	ra	đời	để
gieo	rắc	giáo	 lý	mật	 tông.	Như	tôi	đã	nói,	chính	Padmasambhava	 là	người
thiết	lập	đạo	Phật	ở	Tây	Tạng	vào	thế	kỷ	thứ	tám.	Đối	với	người	Tây	Tạng
chúng	 tôi,	 thì	 Padmasambhava,	 Bậc	 thầy	 yêu	 quý,	 là	 hiện	 thân	 của	 một
nguyên	lý	rộng	lớn	không	có	thời	gian.	Ngài	là	bậc	thầy	của	tất	cả.	Ngài	đã
xuất	hiện	vô	 số	 lần	cho	các	bậc	 thầy	của	Tây	Tạng	 thấy.	Những	 linh	kiến
này,	những	cuộc	gặp	gỡ	này	đã	được	ghi	chép	rõ	ngày	 tháng,	nơi	chốn	và
cách	xuất	hiện,	cùng	với	những	giáo	lý	và	lời	tiên	tri	mà	ngài	cho	biết.	Ngài
cũng	đã	để	 lại	hàng	ngàn	giáo	 lý	cho	đời	 sau,	được	hiển	 thị	nhiều	 lần	bởi
nhiều	bậc	thầy	vĩ	đại	hậu	thân	của	ngài.	Một	trong	những	giáo	lý	ngài	để	lại
ấy	là	Tử	thư	Tây	Tạng.
Tôi	 luôn	 luôn	 cầu	Padmasambhava	 trong	 những	 lúc	 gặp	 khó	 khăn	 khủng
hoảng,	và	ngài	không	bao	giờ	không	ban	ân	sủng	và	năng	lực	cho	tôi.	Khi	tôi
nghĩ	về	ngài,	thì	các	bậc	thầy	của	tôi	đều	là	hiện	thân	của	ngài.	Đối	với	tôi
thì	ngài	hoàn	toàn	sống	động	vào	mọi	lúc,	và	lúc	nào	toàn	vũ	trụ	cũng	chiếu
sáng	với	vẻ	đẹp,	năng	lực	và	hiện	diện	của	ngài.
Ôi	hỡi	Đạo	sư,	Bậc	thầy	tôn	quý,	Ngài	là	hiện	thân	của	từ	bi	và	ân	sủng	của
tất	cả	chư	Phật,	Là	đấng	che	chở	tất	cả	hữu	tình
Thân	con,	tài	sản	con,	tim	con,	linh	hồn	con
Tất	cả,	con	xin	dâng	lên	ngài
Từ	giờ	phút	này	đến	khi	con	đạt	giác	ngộ,
Trong	hạnh	phúc	hay	đau	buồn,
Trong	hoàn	cảnh	tốt	hay	xấu,	lên	cao	hay	xuống	thấp
Con	hoàn	toàn	nương	tựa	vào	ngài,	hỡi	đấng	Liên	Hoa	Sanh,
Người	biết	con:	hãy	 thương	 tưởng,	dìu	dắt	con,làm	cho	con	 trở	 thành	một
với	ngài.
Tôi	xem	Padmasambhava	như	là	nhập	thể	của	tất	cả	bậc	thầy	tôi,	bởi	thế	khi
tôi	hòa	nhập	tâm	tôi	với	Ngài	trong	phép	Đạo	sư	Du	già,	thì	tất	cả	bậc	thầy
của	tôi	đều	bao	hàm	trong	đó.	Tuy	nhiên,	bạn	có	thể	dùng	bất	cứ	một	vị	đã
giác	 ngộ	 nào,	 bậc	 thánh,	 hay	 bậc	 thầy	 từ	 bất	 cứ	 tôn	 giáo	 nào	 hay	 truyền
thống	nào	mà	bạn	cảm	thấy	sùng	kính,	dù	họ	còn	sống	hay	đã	chết.
Pháp	Đạo	sư	Du	già	này	có	bốn	giai	đoạn	chính:	Triệu	thỉnh;	hòa	nhập	tâm
bạn	với	bậc	thầy	qua	tinh	túy	của	vị	ấy	là	 thần	chú;	nhận	sự	gia	 trì	hay	ân



sủng;	hòa	nhập	tâm	bạn	với	bậc	thầy	và	an	trú	trong	bản	tính	tự	nhiên	Rigpa.
1.	Triệu	thỉnh.
Ngồi	yên	lặng.	Từ	đáy	sâu	của	tim	bạn,	hãy	gợi	ra	những	bầu	trời	trước	mặt
bạn	hiện	thân	của	chân	lý	dưới	hình	thức	của	bậc	thầy	bạn,	hay	một	vị	thánh,
hay	một	người	đã	giác	ngộ.
Cố	quán	tưởng	bậc	thầy	hay	đức	Phật	ấy	đang	sống,	tỏa	chiếu	ánh	sáng	trong
suốt	như	cầu	vồng.	Hãy	tin	tưởng,	với	niềm	tin	tuyệt	đối,	rằng	tất	cả	niềm	ân
sủng	và	đức	tính	của	trí	tuệ,	từ	bi,	và	năng	lực	của	tất	cả	chư	Phật	đều	được
nhập	thể	trong	vị	ấy.
Nếu	bạn	 thấy	khó	mà	quán	 tưởng	bậc	 thầy,	 thì	hãy	 tưởng	 tượng	hiện	 thân
của	chân	lý	như	là	một	thực	thể	thuần	ánh	sáng,	hoặc	cảm	thấy	sự	hiện	diện
toàn	vẹn	của	bậc	thầy	ở	đấy	trong	bầu	trời	trước	mặt	bạn;	đó	là	hiện	diện	của
tất	cả	chư	Phật	và	các	bậc	thầy.	Hãy	để	cho	nguồn	cảm	hứng,	hỉ	lạc,	úy	phục
mà	bạn	cảm	thấy	lúc	đó	thay	cho	sự	quán	tưởng.	Chỉ	cần	tin	tưởng	rằng	sự
hiện	diện	mà	bạn	triệu	thỉnh	đã	thực	sự	ở	đấy.	Chính	đức	Phật	cũng	đã	nói:
-	Kẻ	nào	nghĩ	đến	ta,	là	ta	đã	ở	trước	mặt	kẻ	ấy.
Thầy	tôi	Dudjom	Rinpoche	 thường	nói	không	hề	gì	nếu	 lúc	đầu	bạn	không
thể	quán	tưởng;	điều	quan	trọng	là	cảm	thấy	sự	hiện	diện	trong	tim	bạn,	và
biết	rằng	hiện	diện	ấy	là	hiện	thân	của	ân	sủng,	từ	bi,	năng	lực	và	trí	tuệ	của
tất	cả	chư	Phật.
Rồi,	 khi	 thư	dãn	và	để	 tim	bạn	 tràn	đầy	hiện	diện	bậc	 thầy,	 bạn	hãy	 triệu
thỉnh	vị	ấy	một	cách	tha	thiết	thành	khẩn	trong	tâm:
-	Xin	giúp	con,	làm	cho	con	thanh	tịnh	tất	cả	phiền	não	nghiệp	chướng,	để
chứng	ngộ	bản	tâm.
Đoạn	với	niềm	sùng	kính	sâu	xa,	hãy	hòa	nhập	tâm	bạn	với	bậc	thầy,	và	an
trú	tâm	bạn	trong	tâm	giác	ngộ	của	thầy.	Và	khi	bạn	làm	như	thế,	bạn	hãy
hoàn	toàn	quy	phục	nơi	thầy,	tự	nhủ:
-	Xin	giúp	con,	 săn	 sóc	con.	Cho	con	 tràn	ngập	niềm	vui	và	năng	 lực	của
ngài,	 trí	 tuệ	 của	ngài.	Hãy	 thâu	 tóm	con	vào	 trong	 tâm	giác	ngộ	của	ngài.
Hãy	ban	cho	con	ân	sủng	và	trí	tuệ.
Khi	ấy	thì	“chắc	chắn	sự	gia	trì	sẽ	được	rót	vào	tâm	bạn,”	Dilgo	Khientse
Rinpoche	nói.
Khi	chúng	ta	khởi	sự	pháp	tu	này,	thì	đấy	là	một	cách	trực	tiếp,	thiện	xảo	và
hiệu	nghiệm	để	mang	ta	ra	khỏi	tâm	phàm	phu	và	nhập	vào	lĩnh	vực	thanh
tịnh	của	trí	giác	Rigpa,	ở	đấy	chúng	ta	sẽ	khám	phá	rằng	tất	cả	chư	Phật	đều
hiện	diện.
Bởi	thế,	pháp	môn	này	thực	sự	chuyển	hóa	được	tâm	bạn.	Khi	bạn	triệu	thỉnh
Phật,	 thì	 Phật	 tính	 của	 tự	 tâm	 bạn	 có	 thể	 được	 đánh	 thức	 và	 khai	 ngộ,	 tự
nhiên	như	một	đóa	hoa	dưới	ánh	mặt	trời.
2.	Đào	sâu	và	làm	chín	mùi	ân	sủng.
Khi	đến	giai	đoạn	này	của	sự	 tu	 tập,	hòa	 lẫn	 tâm	 tôi	với	bậc	 thầy	qua	câu



thần	chú,	tôi	đọc	câu	chú:
-	OM	AH	HUM	VAJRA	GURU	PADMA	SIDDHI	HUM.
Mà	tôi	tưởng	như	là	Padmasambhava	thực	sự,	và	là	ân	sủng	của	tất	cả	những
bậc	thầy,	dưới	hình	thức	âm	thanh.	Tôi	tưởng	tượng	toàn	thân	tôi	tràn	ngập
hiện	diện	 của	ngài,	 và	 câu	 thần	 chú	 tinh	 túy	 của	ngài,	 đang	ngân	vang	và
thấm	 khắp	 người	 tôi,	 như	 thể	 hàng	 trămPadmasambhava	 dưới	 dạng	 âm
thanh	đang	lưu	hành	trong	tôi,	chuyển	hóa	toàn	bản	thể	tôi.
Vậy,	dùng	câu	chú,	dâng	hiến	tim	và	hồn	của	bạn	trong	niềm	sùng	kính	nhất
tâm,	hòa	tâm	bạn	với	Padmasambhava	hay	bậc	thầy	của	bạn.	Dần	dà	bạn	sẽ
thấy	mình	đến	gần	Padmasambhavahơn,	và	lấp	khoảng	trống	ngăn	cách	tâm
bạn	với	tâm	giác	ngộ	của	ngài.	Dần	dần,	nhờ	năng	lực	của	thực	tập	này,	bạn
sẽ	 thực	 sự	 kinh	 nghiệm	 tâm	 mình	 được	 chuyển	 hóa	 thành	 tâm	 giác	 ngộ
củaPadmasambhava	và	bậc	 thầy;	bạn	bắt	đầu	nhận	chân	được	tính	bất	khả
phân	của	hai	 tâm	ấy.	Như	khi	 thọc	ngón	 tay	vào	nước	 thì	ướt,	vào	 lửa	 thì
nóng,	cũng	vậy	nếu	bạn	để	tâm	bạn	vào	tâm	giác	ngộ	của	chư	Phật,	thì	tâm
bạn	 sẽ	chuyển	 thành	bản	chất	giác	ngộ	của	chư	Phật.	Dần	dần	 tâm	bạn	 tự
thấy	mình	ở	trong	trạng	thái	tự	tính	tâm,	Rigpa,	vì	 tự	tính	tâm	sâu	xa	nhất,
không	khác	gì	tâm	giác	ngộ	của	tất	cả	chư	Phật.	Nó	giống	như	thể	tâm	phàm
phu	của	bạn	dần	dần	tan	biến,	và	sự	tỉnh	giác	thuần	tịnh,	Phật	tính	của	bạn,
bậc	thầy	bên	trong,	hiển	lộ.	Đây	là	ý	nghĩa	chân	thực	của	“ân	sủng”,	một	sự
chuyển	hóa	trong	đó	tâm	bạn	siêu	việt	vào	trạng	thái	tuyệt	đối.
Sự	chín	mùi	của	ân	sủng	này	là	trọng	tâm,	phần	chính	của	sự	tu	luyện,	phần
mà	bạn	cần	dành	nhiều	thì	giờ	nhất,	khi	bạn	thực	hành	pháp	Đạo	sư	Du	già.
3.	Gia	trì.
Bây	giờ,	bạn	hãy	tưởng	tượng,	từ	nơi	bậc	thầy,	hàng	ngàn	ánh	sáng	rực	rỡ
tuôn	tràn	về	phía	bạn,	thâm	nhập	vào	người	bạn,	tịnh	hóa,	chữa	lành,	ban	ân
sủng,	gia	trì	cho	bạn	và	gieo	vào	tâm	bạn	những	hạt	giống	giác	ngộ.	Để	cho
sự	tu	tập	này	càng	thêm	phong	phú,	bạn	có	thể	tưởng	tượng	nó	mở	ra	trong
ba	giai	đoạn:
Trước	hết,	ánh	sáng	chói	chang	như	pha	lê	màu	trắng	tuôn	ra	từ	trán	của	vị
thầy	và	đi	vào	luân	xa	ở	trán	bạn,	tràn	ngập	toàn	thân	bạn.	Ánh	sáng	trắng
này	tượng	trưng	ân	sủng	của	thân	Phật:	Nó	thanh	lọc	tất	cả	những	ác	nghiệp
mà	bạn	đã	tích	lũy	do	thân	ác	hành;	nó	tịnh	hóa	những	huyệt	đạo	vi	tế	của	hệ
thống	tâm-vật-lý	của	bạn;	nó	đem	lại	cho	bạn	phúc	lạc	của	Phật	thân,	nó	gia
trì	năng	lực	cho	bạn	thực	hành	quán	tưởng;	và	nó	mở	ra	cho	bạn	sự	chứng
ngộ	năng	lực	từ	bi	của	tự	tánh	tâm,	hiển	lộ	nơi	mọi	sự	vật.
Kế	đến,	một	luồng	ánh	sáng	màu	đỏ	chiếu	ra	từ	yết	hầu	của	vị	thầy,	đi	vào
luân	 xa	 yết	 hầu	 của	 bạn,	 tràn	 ngập	 thân	 thể	 bạn.	Ánh	 sáng	 đỏ	 này	 tượng
trưng	ân	sủng	của	Lời	chư	Phật:	Nó	lọc	sạch	tất	cả	ác	nghiệp	bạn	đã	tích	lũy
qua	ngữ	ác	hành;	nó	thanh	lọc	nội	khí	của	hệ	thống	tâm-vật-lý	bạn;	nó	đem
lại	 cho	bạn	ân	 sủng	ngữ	nghiệp	của	chư	Phật;	nó	gia	 trì	năng	 lực	cho	bạn



thực	hành	thần	chú;	và	mở	ra	cho	bạn	chứng	ngộ	ánh	sáng	của	tự	tánh	Rigpa.
Thứ	ba,	một	luồng	ánh	sáng	màu	xanh	như	ngọc	lưu	ly	tuôn	phát	từ	tim	của
bậc	thầy	vào	luân	xa	ở	tim	bạn	và	tràn	ngập	người	bạn.	Ánh	sáng	xanh	này
tượng	trưng	cho	ân	sủng	từ	tim	của	chư	Phật.	Nó	lọc	sạch	tất	cả	ác	nghiệp
bạn	đã	tích	lũy	qua	ý	ác	hành;	nó	tịnh	hóa	khí	lực	trong	cơ	thể	tâm	vật	lý	của
bạn;	nó	đem	lại	cho	bạn	ân	sủng	của	tâm	Phật;	nó	gia	trì	cho	bạn	trong	các
thực	tậpyoga	cao	cấp;	và	mở	ra	cho	bạn	chứng	ngộ	sự	thanh	tịnh	nguyên	ủy
của	tự	tính	tâm	Rigpa.
Bây	giờ,	bạn	hãy	nhận	biết	rằng	bạn	đã	được	gia	trì	qua	sự	ban	ân	sủng,	bằng
thân,	lời,	ý	không	thể	phá	hoại	của	Padmasambhava,	của	tất	cả	chư	Phật.
4.	An	trú	trong	Rigpa.
Bây	giờ,	hãy	để	cho	vị	 thầy	 tan	 thành	ánh	sáng	và	nhập	 làm	một	với	bạn,
trong	tự	tính	tâm	bạn.	Hãy	nhận	chân	không	nghi	ngờ	rằng	bản	tính	như	bầu
trời	của	bạn	chính	là	vị	thầy	tuyệt	đối.	Tất	cả	chư	Phật	ở	đâu,	nếu	không	phải
ở	trong	Rigpa,	tự	tính	tâm	bạn?
Được	bảo	đảm	 trong	nhận	 thức	 ấy,	 trong	một	 trạng	 thái	 thoải	mái	khoáng
đạt,	bạn	an	trú	trong	sự	ấm	áp	quang	vinh	và	phúc	lạc	của	bản	thể	tuyệt	đối
trong	bạn.	Bạn	đã	đạt	đến	nền	tảng	nguyên	thủy:	Sự	trong	sáng	nguyên	ủy	và
tính	giản	dị	 tự	nhiên.	Khi	bạn	an	trú	trong	trạng	tháiRigpa	ấy,	bạn	sẽ	nhận
chân	sự	thật	của	lời	dạy	Padmasambhava:
-	Tâm	chính	là	Padmasambhava;	không	có	thực	hành	thiền	định	nào	ngoài
tâm	ấy.

Tôi	đã	trình	bày	pháp	tu	ấy	ở	đây,	như	một	thành	phần	của	cõi	trung	gian	tự
nhiên	của	đời	này,	bởi	vì	đấy	là	thực	tập	quan	trọng	nhất	trong	đời,	và	bởi
thế	quan	 trọng	nhất	vào	 lúc	chết.	Phép	Đạo	sư	Du	già,	 như	bạn	 sẽ	 thấy	ở
chương	mười	 ba,	 “Giúp	đỡ	 tinh	 thần	 cho	người	 hấp	hối,”	 là	 nền	 tảng	 của
phép	Chuyển	di	tâm	thức,	phowa,	vào	lúc	chết.	Vì	nếu	vào	lúc	chết,	bạn	có
thể	đầy	tin	tưởng,	hợp	nhất	tâm	bạn	với	tâm	giác	ngộ	của	bậc	thầy,	và	chết
trong	niềm	bình	an	ấy,	 thì	 tôi	xin	hứa	và	bảo	đảm	với	bạn	là	mọi	sự	sẽ	tốt
đẹp.
Vậy	công	việc	của	 ta	 trong	đời	 là	 thực	 tập	nhiều	 lần,	sự	hòa	nhập	với	 tâm
giác	ngộ	của	bậc	thầy,	làm	sao	để	nó	trở	thành	một	việc	tự	nhiên	đến	nỗi	mọi
hoạt	động	hàng	ngày	-	ngồi,	đi,	đứng,	ăn,	uống,	ngủ,	mộng	–	càng	lúc	càng
thấm	nhuần	sự	hiện	diện	sống	động	của	bậc	 thầy.	Dần	dần,	sau	nhiều	năm
tập	trung	sùng	kính,	bạn	bắt	đầu	biết	và	trực	nhận	được	rằng	tất	cả	tướng	thế
gian	đều	hiển	bày	trí	giác	của	bậc	thầy.	Mọi	hoàn	cảnh	trong	đời	–	ngay	cả
những	hoàn	cảnh	đã	từng	có	vẻ	bi	thương,	vô	nghĩa,	hãi	hùng	–	bây	giờ	càng
ngày	càng	tỏ	lộ	cho	bạn	thấy	chính	là	sự	giáo	hóa	trực	tiếp	và	là	ân	sủng	của
bậc	thầy,	và	thầy	nội	tâm.	Như	Dilgo	Khientse	Rinpoche	nói:
-	Sùng	kính	là	tinh	túy	của	con	đường	tu	tập,	và	nếu	trong	tâm	ta	không	có	gì



ngoài	bậc	thầy,	không	cảm	thấy	gì	ngoài	sự	sùng	kính	nhiệt	tâm,	thì	bất	cứ	gì
xảy	đến	đều	được	xem	như	ân	sủng	của	thầy.	Nếu	chúng	ta	chỉ	thực	hành	với
sự	sùng	kính	luôn	luôn	hiện	diện	này,	thì	đây	chính	là	sự	cầu	nguyện.
Khi	tất	cả	mọi	ý	nghĩa	đều	thấm	nhuần	sự	sùng	kính	đối	với	bậc	đạo	sư,	thì
có	một	niềm	tin	tưởng	tự	nhiên	rằng,	không	cần	phải	 lo	bất	cứ	gì	xảy	đến.
Mọi	sắc	 tướng	đều	 là	bậc	đạo	sư,	mọi	âm	 thanh	đều	 là	 lời	cầu	nguyện,	và
mọi	ý	 tưởng	 thô	hoặc	 tế	đều	 là	 sự	sùng	kính.	Mọi	sự	vật	khi	ấy	được	giải
phóng	một	cách	tự	nhiên	vào	bản	chất	tuyệt	đối.

	



10.	TỰ	TÁNH	SÂU	XA	CỦA	TÂM

Không	ai	có	thể	chết	một	cách	vô	úy	và	hoàn	toàn	bảo	đảm,	khi	họ	chưa	thực
sự	giác	ngộ	được	bản	chất	sâu	xa	của	tâm.	Vì	chỉ	có	sự	chứng	ngộ	này,	được
thuần	thục	qua	nhiều	năm	thiền	định,	mới	có	thể	giữ	vững	tâm	suốt	tiến	trình
rối	 loạn	của	cái	chết.	Trong	 tất	cả	những	phương	pháp	mà	 tôi	biết	để	giúp
người	 trực	nhận	bản	 tâm,	 thì	phương	pháp	Dzogchen	 –	 dòng	 tuệ	giác	 trực
tiếp	và	cổ	nhất	trong	giáo	lý	Phật,	và	chính	là	nguồn	gốc	của	giáo	lý	Bardo,	-
là	 phương	pháp	minh	 bạch	 nhất,	 hiệu	 nghiệm	nhất,	 và	 thích	 hợp	nhất	 cho
nhu	cầu	hiện	nay.
Nguồn	gốc	của	Dzogchen	trở	về	từ	thời	Phật	nguyên	ủy,	đức	Samantabhadra
(Phổ	Hiền)	truyền	xuống	trong	một	hệ	truyền	thừa	không	gián	đoạn	cho	đến
ngày	nay.	Hàng	trăm	ngàn	người	ở	Ấn,	Hy	Mã	Lạp	Sơn	và	Tây	Tạng,	đã	đạt
ngộ	nhờ	thực	hành	phương	pháp	ấy.	Có	một	lời	tiên	tri	kỳ	diệu	rằng:
-	Vào	thời	đại	tối	tăm,	trái	tim	của	Samantabhadra	sẽ	chiếu	sáng	như	lửa.
Cuộc	đời	 tôi,	sự	giảng	dạy	của	tôi	và	quyển	sách	này,	được	phụng	hiến	để
thắp	lên	ngọn	lửa	ấy	trong	tim	và	não	của	thế	giới.
Sự	nâng	đỡ,	 niềm	cảm	hứng	và	 thầy	hướng	đạo	miên	viễn	 của	 tôi	 là	 ngài
Padmasambhava,	bậc	thầy	tối	thượng	Liên	Hoa	Sanh.	Ngài	là	linh	hồn	của
Dzogchen,	 là	người	hoằng	dương	vĩ	đại	nhất	cho	giáo	lý	này,	nhập	thể	của
giáo	lý,	với	những	đức	tính	quảng	đại	sáng	chói,	với	thần	thông,	với	năng	lực
tuệ	giác	và	lòng	từ	bi	vô	biên.
Dzogchen	không	được	giảng	dạy	rộng	rãi	ở	Tây	Tạng,	và	trong	một	thời	gian
nhiều	bậc	thầy	lớn	nhất	cũng	không	giảng	dạy	pháp	môn	này	ở	thế	giới	tân
tiến.	Thế	thì	tại	sao	bây	giờ	tôi	giảng	dạy?	Một	vài	bậc	thầy	đã	bảo	tôi	rằng
đã	đến	lúc	nên	hoằng	dương	Dzogchen,	thời	gian	mà	lời	tiên	tri	đã	nói	đến.
Tôi	 cũng	cảm	 thấy	 rằng	 thực	 thiếu	 từ	bi	nếu	không	 san	 sẻ	với	mọi	người,
hiện	hữu	của	một	tuệ	giác	kỳ	diệu	như	thế.
Nhân	loại	đã	đến	một	giai	đoạn	khủng	hoảng	trong	cuộc	tiến	hóa,	và	thời	đại
cực	kỳ	hỗn	loạn	đòi	hỏi	một	nền	giáo	lý	minh	bạch,	có	hiệu	năng.	Tôi	cũng
thấy	con	người	ngày	nay	cần	một	 con	đường	được	 tỉa	 sạch	giáo	điều,	độc
đoán,	siêu	hình	phức	 tạp,	và	những	 thứ	phụ	 tùng	có	 tính	cách	ngoại	 lai	về
phương	 diện	 văn	 hóa;	 một	 con	 đường	 vừa	 giản	 dị,	 vừa	 sâu	 sắc,	 một	 con
đường	không	cần	phải	 thực	hành	trong	am	thất	hay	 tu	viện,	mà	có	 thể	hòa
nhập	vào	đời	sống	hàng	ngày,	và	có	thể	thực	hành	bất	cứ	ở	đâu.
Vậy	Dzogchen	là	gì?	Đó	không	phải	là	một	giáo	lý	đơn	thuần,	không	phải	là
một	nền	triết	học	khác;	một	hệ	thống	tinh	vi	khác,	cũng	không	phải	là	một
mớ	kỹ	thuật	hấp	dẫn.	Dzogchen	là	một	trạng	thái	tâm,	cái	trạng	thái	nguyên
ủy,	toàn	giác	vốn	là	cốt	lủy	của	tất	cả	chư	Phật	và	tất	cả	các	con	đường	tâm



linh,	 đó	 là	 tột	 đỉnh	 của	 tiến	 hóa	 tâm	 linh	 nơi	 một	 con	 người.	Dzogchen
thường	 được	 dịch	 là	 “Sự	 toàn	 hảo	 lớn	 lao.”	 Tôi	 thích	 để	 nguyên	 danh	 từ
“Dzogchen,	bởi	khi	nói	sự	toàn	hảo	là	bao	hàm	có	một	cái	gì	ta	phải	cố	đạt
tới,	một	mục	đích	nằm	cuối	con	đường	dài	gian	khổ.	Không	gì	đi	xa	ý	nghĩa
thực	sự	của	Dzogchen	hơn	 thế:	Vì	Dzogchen	 là	 trạng	 thái	đã	 toàn	hảo	của
bản	tính	nguyên	ủy	của	ta,	không	cần	phải	làm	cho	toàn,	vì	nó	ngay	từ	khởi
thủy,	đã	toàn	vẹn,	như	bầu	trời.
Tất	cả	giáo	lý	Phật	đều	được	giải	 thích	theo	“Cảnh,	hành,	quả”.	Cảnh	 hay
“nền	tảng”	của	Dzogchen	là	trạng	thái	nguyên	ủy	căn	để	này,	bản	chất	tuyệt
đối	của	chúng	ta,	vốn	đã	toàn	hảo	và	luôn	luôn	có	mặt.	Patrul	Rinpoche	nói:
-	Nó	không	cần	tìm	kiếm	bên	ngoài,	cũng	không	phải	là	một	cái	gì	trước	đây
bạn	chưa	có	và	bây	giờ	phải	mang	vào	trong	tâm	bạn.
Vậy	trên	phương	diện	Cảnh	(hay	Nền	tảng)	–	cái	tuyệt	đối	–	thì	bản	chất	hay
tự	tính	của	chúng	ta	đồng	với	chư	Phật,	và	ở	tầng	mức	này,	thì	không	có	vấn
đề	giáo	lý	hay	thực	hành	nào	cả,	“dù	chỉ	bằng	tơ	tóc.”
Tuy	nhiên	cần	hiểu	rằng,	chư	Phật	đi	một	đường,	chúng	ta	đi	một	nẻo.	Chư
Phật	 nhận	 chân	được	Phật	 tính	 và	 đạt	 giác	 ngộ,	 còn	 chúng	 ta	 không	nhận
chân	được	Phật	tính	ấy	nên	trờ	thành	mê	mờ	rối	ren.	Tình	trạng	này	được	gọi
là	“một	cảnh	hai	đường.”	Hoàn	cảnh	tương	đối	của	chúng	ta	là,	tự	tâm	chúng
ta	bị	mê	mờ,	cho	nên	ta	cần	giáo	lý	và	thực	hành	để	quay	trở	về	chân	lý:	Đây
là	con	đường	của	Dzogchen	(Hành).	Cuối	cùng,	trực	nhận	bản	tâm	ta	là	đạt
giải	thoát	hoàn	toàn	và	trở	thành	một	vị	Phật.	Đây	là	Quả	của	Dzogchen,	và
nó	có	thể	thực	hiện	ngay	trong	một	đời	này	nếu	hành	giả	thực	sự	để	hết	tâm
trí	mình	vào	đó.
Những	bậc	thầy	Dzogchen	biết	rõ	những	nguy	hiểm	của	sự	lầm	lẫn	cái	tuyệt
đối	với	cái	tương	đối.	Những	người	không	hiểu	được	tương	quan	này	có	thể
bỏ	qua	–	ngay	cả	coi	thường	–	khía	cạnh	tương	đối	của	sự	tu	tập	và	định	luật
nhân	quả	nghiệp	báo.	Tuy	nhiên,	người	nào	thực	sự	nắm	được	ý	nghĩa	của
Dzogchen	 thì	 lại	càng	có	ý	 thức	sâu	xa	hơn	về	nghiệp,	và	càng	xem	 trọng
nhu	cầu	cần	thiết	là	thanh	luyện	và	tu	tập	tâm	linh.	Bởi	vì	những	người	này
hiểu	được	ở	trong	đó	còn	cả	một	kho	tàng	rộng	lớn	đang	bị	che	khuất,	nên
càng	cố	gắng	nhiệt	tâm	với	một	kỷ	luật	tự	nhiên,	luôn	luôn	hăng	hái	để	tẩy
trừ	bất	cứ	chướng	ngại	gì	ngăn	che	mình	với	bản	tính	chân	thực	của	mình.
Giáo	lý	Dzogchen	giống	như	một	tấm	gương	phản	chiếu.	Nền	tảng	của	bản
tính	nguyên	ủy	của	ta,	vốn	thanh	tịnh,	giải	thoát	vô	cấu,	không	bị	giam	giữ
bởi	một	tri	thức	ngụy	tạo	nào	dù	tinh	vi,	quyến	rũ	đến	đâu.
Thế	thì	với	tôi,	sự	kỳ	diệu	của	Dzogchen	 là	gì?	Tất	cả	giáo	lý	đều	đưa	đến
giải	thoát,	nhưng	điểm	độc	đáo	của	Dzogchen	là	ngay	cả	khía	cạnh	tương	đối
của	giáo	lý	này,	ngôn	ngữ	củaDzogchen,	cũng	không	bao	giờ	làm	nhiễm	ô
cái	tuyệt	đối	bằng	những	khái	niệm.	Nó	để	cho	cái	tuyệt	đối	ở	yên	trong	vẻ
sơ	nguyên,	năng	động,	giản	đơn,	 tráng	 lệ	của	nó,	nhưng	đối	với	kẻ	nào	có



tâm	khoáng	đạt	thì	ngôn	ngữ	ấy	thật	rõ	ràng,	mạnh	mẽ	đến	độ	dù	chưa	giác
ngộ	mà	nghe	tới,	ta	cũng	đủ	có	một	thoáng	nhìn	thấy	được	vẻ	tráng	lệ	huy
hoàng	của	trạng	thái	giác	ngộ.

CÁI	THẤY

Sự	 thực	 tập	 tu	 luyện	Dzogchen	 được	mô	 tả	 là	 “Kiến,	Thiền,	Hành”.	Thấy
được	một	cách	trực	tiếp	trạng	thái	tuyệt	đối,	CẢNH	hay	nền	tảng	của	bản	thể
chúng	ta	-	tự	tánh,	tánh	bản	nhiên,	-	đó	là	Kiến;	Cái	cách	để	làm	cho	cái	thấy
ấy	không	gián	đoạn	gọi	Thiền;	 và	hội	nhập	cái	 thấy	ấy	vào	 trong	 toàn	 thể
thực	tại	và	cuộc	đời	chúng	ta,	gọi	là	Hành.
Vậy	thì	Kiến	là	gì?	Đấy	là	thấy	đuợc	thực	trạng	của	vạn	pháp	như	nó	là,	đấy
là	biết	được	rằng	bản	tánh	thực	của	tự	tâm	cũng	là	bản	tánh	thực	của	sự	vật,
và	đấy	là	nhận	được	rằng	bản	tánh	thực	của	tâm	ta	chính	là	chân	lý	tuyệt	đối.
Dudjom	Rinpoche	nói:
-	Kiến	 là	 sự	bao	gồm	của	 trạng	 thái	 tỉnh	 thức	 sơ	nguyên,	 trong	đó	mọi	 sự
được	chứa	đựng:	Nhận	thức	giác	quan	và	hiện	tượng	bên	ngoài,	sinh	tử	và
niết	 bàn.	 Sự	 tỉnh	 thức	 ấy	 có	 hai	 khía	 cạnh;	 “Không”	 là	 cái	 tuyệt	 đối	 và
“tướng”	hay	nhận	thức	là	cái	tương	đối.
Điều	này	muốn	nói	rằng	toàn	thể	lĩnh	vực	tướng	có	thể	hiện	ra,	và	tất	cả	hiện
tượng	trong	mọi	thực	tại	khác	nhau,	dù	sinh	tử	hay	niết	bàn,	tất	cả,	vẫn	luôn
luôn	và	sẽ	mãi	mãi	toàn	vẹn,	đầy	đủ	trong	bầu	trời	bao	la	của	tự	tánh	tâm.
Nhưng	mặc	dù	tinh	túy	của	vạn	pháp	là	 trống	rỗng,	và	“thanh	 tịnh	 từ	khởi
thủy”,	bản	chất	của	nó	vẫn	đầy	đủ	đức	tánh	cao	quý	sung	mãn	mọi	khả	năng.
Đó	 là	một	môi	 trường	 sáng	 tạo	 vô	 biên,	 năng	 động	 không	 ngừng	 nghỉ	 và
luôn	luôn	tự	nhiên	toàn	hảo:
Bạn	có	thể	hỏi:
-	Nếu	trực	nhận	cái	thấy	ấy	là	chứng	ngộ	bản	tâm,	thế	thì	bản	tâm	là	gì?
Hãy	 tưởng	 tượng	một	bầu	 trời	 trống	 rỗng	bao	 la,	 trong	 sáng	 từ	khởi	 thủy,
“Tinh	 túy”	 (Thể)	 của	 nó	 là	 như	 thế.	 Hãy	 tưởng	 tượng	một	mặt	 trời	 sáng,
trong,	không	bị	mây	che,	hiện	diện	một	cách	tự	nhiên:	“Bản	chất”	(Tướng)
của	nó	là	như	thế.	Hãy	tưởng	tượng	mặt	trời	ấy	chiếu	ra	một	cách	vô	tư	trên
tất	cả	người	vật,	đi	vào	mọi	hướng:	“Năng	lực”	(Dụng)	của	nó,	biểu	hiện	của
tâm	đại	 bi	 –	 là	 như	 thế	 -	 không	gì	 làm	chướng	ngại	 nó	được,	 và	nó	 thâm
nhập	khắp	cả.
Bạn	cũng	có	thể	tưởng	đến	tự	tánh	tâm	như	một	tấm	gương,	với	năm	năng
lực	hay	trí	khác	nhau.
Tính	mở	rộng,	bao	la	của	nó	là	“Pháp	giới	thể	tánh	trí,”	thai	tạng	của	lòng	bi
mẫn.	Khả	năng	phản	chiếu	của	tấm	gương	từng	chi	tiết	đều	hiện	rõ	khi	một
vật	đi	qua	nó,	đấy	là	“Đại	viên	cảnh	trí.”	Bản	chất	không	thiên	vị	chút	nào



của	nó	đối	với	mọi	ấn	 tượng	 in	 lên	nó,	 là	“Bình	đẳng	 tánh	 trí.”	Khả	năng
phân	biệt	rõ	ràng	không	lẫn	lộn	mọi	hiện	tượng	khởi	lên,	đó	là	“Diệu	quan
sát	trí.”	Và	tiềm	năng	có	được	mọi	sự	đã	viên	thành	toàn	vẹn,	hiện	diện	tự
nhiên	là	“Thành	sở	tác	trí.”

Trong	Dzogchen	“Kiến”	được	 thầy	 trực	 tiếp	 truyền	cho	môn	đệ.	Chính	cái
cách	độc	đáo	của	sự	điểm	đạo	này,	đã	làm	cho	Dzogchen	thành	đặc	biệt,	độc
nhất	vô	nhị.
Cái	được	 truyền	cho	môn	đệ	 trong	 lúc	khai	đạo	chính	 là	kinh	nghiệm	 trực
tiếp	 về	 tâm	 giác	 ngộ	 của	 chư	 Phật,	 qua	 sự	 ban	 ân	 của	một	 bậc	 thầy	 biểu
tượng	của	sự	chứng	ngộ	toàn	vẹn.	Muốn	có	thể	tiếp	nhận	được	sự	khai	đạo,
người	 học	 cần	 phải	 đạt	 đến	 một	 giai	 đoạn	 trong	 đó	 họ	 vừa	 có	 được	 tâm
khoáng	đại	vừa	có	lòng	sùng	kính	để	làm	cho	họ	dễ	cảm	thụ	đối	với	ý	nghĩa
chân	thực	của	Dzogchen.
Làm	sao	tâm	giác	ngộ	của	chư	Phật	có	thể	truyền	được?
Hãy	 tưởng	 tượng	 bản	 tâm	 như	 cái	 mặt	 của	 bạn;	 nó	 luôn	 luôn	 ở	 với	 bạn,
nhưng	bạn	không	thấy	được	nếu	không	có	sự	giúp	đỡ.	Tưởng	tượng	rằng	bạn
chưa	hề	thấy	một	tấm	gương.	Sự	khai	ngộ	của	vị	thầy	là	như	thình	lình	đưa
lên	 trước	mặt	bạn	một	 tấm	gương	và	 lần	đầu	 tiên	bạn	 thấy	được	chính	cái
mặt	 của	bạn	phản	chiếu.	Cũng	như	mặt	bạn,	 sự	 tỉnh	giác	 thuần	 túy	về	Tự
tánh	tâm,	không	phải	là	một	cái	gì	bậc	thầy	mới	đem	lại	cho	bạn	mà	lâu	nay
bạn	không	có,	đó	cũng	không	là	một	cái	gì	mà	bạn	có	thể	tìm	ở	bên	ngoài
bạn.	Nó	vẫn	luôn	luôn	là	của	bạn,	nhưng	cho	đến	lúc	ấy,	bạn	chưa	từng	thực
sự	nhìn	thấy	nó	một	cách	trực	tiếp.
Patrul	Rinpoche	giải	thích:
-	Theo	truyền	thống	đặc	biệt	của	những	bậc	thầy,	thì	bản	tâm	được	khai	ngộ
ngay	khi	tâm	phân	biệt	tan	biến.
Trong	lúc	khai	thị,	bậc	thầy	cắt	đứt	hoàn	toàn	cái	tâm	phân	biệt,	để	bày	ra	tự
tánh	nguyên	sơ	của	tâm,	gọi	là	tính	giác	Rigpa,	hiển	thị	bản	chất	thực	của	nó
một	cách	rõ	ràng.
Trong	giây	phút	mãnh	 liệt	 ấy,	 có	một	 sự	hòa	nhập	giữa	 tâm	và	 trí	 xảy	 ra,
người	học	 có	ngay	kinh	nghiệm	không	chối	 cãi	 được	về	 tự	 tánh,	bản	 chất
Rigpa.	Trong	cùng	một	giây	phút	ấy,	thầy	khai	thị	và	trò	chứng	ngộ.	Khi	vị
thầy	hướng	ân	sủng	của	mình	do	trí	giác	của	ông	về	tự	tính,	vào	tự	tính	tâm
của	đệ	tử,	là	thầy	trực	chỉ	cho	đệ	tử	bản	lai	diện	mục	của	y.
Tuy	nhiên,	muốn	cho	sự	khai	ngộ	của	thầy	được	hoàn	toàn	công	hiệu,	thì	cần
phải	tạo	cho	đúng	điều	kiện	và	môi	trường	thích	hợp.	Trong	lịch	sử	chỉ	có
một	số	ít	người	đặc	biệt,	nhờ	nghiệp	đã	thanh	tịnh,	mới	có	thể	trực	nhận	bản
tâm	 và	 ngộ	 ngay	 tức	 khắc.	 Phần	 đông	 còn	 lại,	 sự	 khai	 thị	 phải	 luôn	 luôn
được	chuẩn	bị	bởi	một	 số	điều	kiện	 trước	đấy.	Chính	những	chuẩn	bị	này
tịnh	hóa,	lột	hết	cái	tâm	phàm,	đưa	bạn	đến	trạng	thái	trong	đó	tâm	bản	nhiên



có	thể	được	khải	thị	cho	bạn.
Trước	tiên	thiền	định	–	phương	thuốc	chữa	bệnh	phân	tán	–	đưa	tâm	về	nhà,
khiến	nó	có	thể	an	trú	trong	trạng	thái	tự	nhiên.
Thứ	hai,	những	 thực	 tập	 sâu	xa	về	 thanh	 luyện	–	 tăng	cường	 thiện	nghiệp
nhờ	tích	lũy	công	đức	và	trí	tuệ	-	làm	mòn,	tiêu	mất	những	tấm	màn	cảm	xúc
và	tri	thức	che	khuất	bản	tánh	tự	nhiên	của	tâm.	Thầy	tôi	đã	viết:
-	Khi	những	chướng	ngại	ngăn	che	đã	được	tẩy	trừ,	thì	trí	tuệ	bản	nhiên	của
tự	tánh	sẽ	chiếu	sáng.
Những	thực	tập	để	thanh	luyện	này	đã	được	thi	thiết	khéo	léo	để	đem	lại	một
sự	chuyển	hóa	nội	tâm	toàn	vẹn.	Chúng	bao	quát	toàn	bản	thể	-	thân,	lời,	ý	–
và	khởi	sự	bằng	một	quán	sát	sâu	xa	về.
•	Tính	độc	nhất	vô	nhị	của	đời	người.
•	Tính	thường	tại	của	vô	thường	và	chết.
•	Tính	nhân	nào	quả	ấy	của	mọi	hành	vi.
•	Vòng	lẩn	quẩn	đau	khổ	của	luân	hồi	sinh	tử.
Những	tư	duy	này	gợi	 lên	ý	thức	mãnh	liệt	về	“từ	bỏ,”	một	ước	muốn	cấp
thiết	để	ngoi	 lên	khỏi	 sinh	 tử	và	đi	 theo	con	đường	giải	 thoát.	Đây	 là	nền
tảng	cho	sự	thực	hành	đặc	biệt	gồm	có:
•	Quay	về	nương	tựa	Phật,	chân	lý	trong	lời	dạy	của	Ngài,	và	tấm	gương	của
những	hành	giả	đã	thực	hành	giáo	lý	ấy,	và	nhờ	vậy	đánh	thức	niềm	tin	và
Phật	tính	ở	trong	ta.
•	Nảy	sinh	lòng	bi	mẫn	(hay	tâm	Bồ	đề,	trái	tim	của	trí	giác,	sẽ	giải	thích	ở
chương	12),	luyện	tâm	để	làm	việc	với	chính	mình	và	người	khác,	và	những
khó	khăn	trong	đời.
•	Tẩy	trừ	những	chướng	ngại	và	cấu	uế	nhờ	quán	tưởng	và	trì	chú	để	thanh
lọc	và	chữa	lành	thân	tâm.
•	Tích	lũy	công	đức	và	trí	tuệ	bằng	cách	phát	triển	bố	thí	và	tạo	những	hoàn
cảnh	lành	tốt.
Tất	cả	những	thực	tập	nói	trên	họp	thành,	xoay	quanh	pháp	Du	già	đạo	sư,
phương	 pháp	 căn	 bản	mãnh	 liệt	 cảm	động	 hơn	 tất	 cả,	 tối	 cần	 thiết	 để	mở
mang	tâm	trí	hầu	trực	nhận	trạng	thái	thiền.

9

Thứ	ba,	một	tra	tầm	đặc	biệt	đi	sâu	vào	bản	chất	của	tâm	và	các	tướng	sẽ	làm
kiệt	quệ	sự	không	ngừng	theo	đuổi	tư	duy	tìm	kiếm	của	tâm,	sự	lệ	thuộc	đủ
thứ	khái	niệm,	phân	tích,	tham	khảo	của	nó,	và	đánh	thức	sự	chứng	nhập	bản
chất	chân	không.
Những	chuẩn	bị	ấy	vô	cùng	quan	trọng,	cần	được	thực	hiện	song	hành	một
cách	có	hệ	thống,	để	làm	cho	người	học	có	thể	đánh	thức	bản	tâm,	sẵn	sàng
cho	thời	điểm	được	thầy	khai	thị	bản	lai	diện	mục.
Nyoshul	Lungtok,	về	sau	 trở	 thành	một	 trong	những	đạo	sư	vĩ	đại	về	 thiền
đốn	ngộ	trong	thời	hiện	đại,	đã	theo	thầy	Patrul	trong	mười	tám	năm.	Suốt



thời	 gian	 ấy	hai	 thầy	 trò	 không	 rời	 nhau.	Nyoshul	 học	và	hành	 rất	 chuyên
cần,	đã	tích	lũy	một	kho	công	đức,	thực	tập	và	tịnh	hóa,	sẵn	sàng	để	nhận	ra
bản	tâm,	nhưng	vẫn	chưa	được	thầy	khai	thị.	Rồi	vào	một	buổi	chiều,	Patrul
Rinpoche	đã	khai	thị	cho	ông.	Việc	ấy	xảy	ra	vào	lúc	họ	cùng	ở	lại	trong	một
am	ẩn	cư	trên	núi,	phía	trên	ngôi	tu	viện.	Đấy	là	một	đêm	đẹp	trời.	Bầu	trời
xanh	 thẳm	 sáng	 lên	dưới	 ánh	 sao	 lấp	 lánh.	Âm	 thanh	 tịch	mịch	 càng	 tăng
thêm	bởi	tiếng	chó	sủa	xa	xa.	Patrul	Rinpoche	đang	nằm	dài	dưới	đất,	thực
tập	một	kiểu	tu	Dzogchen	đặc	biệt.	Ngài	gọi	Nyoshul	đến	bảo:
-	Có	phải	ông	bảo	là	ông	chưa	biết	tự	tánh	tâm	là	gì	hay	không?
Nyoshul	đoán	biết	qua	giọng	nói	của	thầy	rằng	đấy	là	một	giây	phút	nghiêm
trọng.	Ông	gật	đầu	chờ	đợi.	Patrul	Rinpoche	nói:
-	Kỳ	thực	thì	không	có	gì.
Ngài	nói	bâng	quơ	và	thêm:
-	Này	con,	hãy	tới	nằm	đây	như	cha	già	của	con.
Nyoshul	tiến	đến	duỗi	dài	cạnh	ông,	Patrul	hỏi:
-	Con	có	thấy	những	vì	sao	trên	trời	không?
-	Có.
-	Con	có	nghe	chó	sủa	phía	dưới	tu	viện	không?
-	Có.
-	Con	có	nghe	ta	nói	gì	với	con	không?
-	Có.
-	Được	rồi,	tự	tánh	tâm,	bản	chất	của	Dzogchen	chỉ	là	thế	đấy.
Nyoshul	kể	lại	những	gì	xảy	ra	lúc	đó:
-	Ngay	khi	ấy,	tôi	đạt	đến	một	sự	chắc	chắn	của	thực	chứng	nội	tâm.	Tôi	đã
giải	thoát	khỏi	xiềng	xích	của	phải	và	không	phải.	Tôi	đã	nhận	chân	trí	giác
nguyên	 thủy,	 sự	hợp	nhất	đơn	 thuần	giữa	Không	với	 trực	giác	nội	 tại.	Tôi
được	khai	ngộ	nhờ	ân	phước	của	thầy	như	Saraha	bậc	thầy	vĩ	đại	của	Ấn	Độ
đã	nói:
-	“Kẻ	nào	mà	lời	thầy	đã	thâm	nhập	vào	tâm
Sẽ	thấy	được	chân	lý	như	ngọc	trong	lòng	tay”
Vào	 lúc	 ấy	mọi	 sự	hiển	bày,	 kết	 quả	bao	năm	 tu	 tập,	 thanh	 luyện	đã	phát
sinh,	Nyoshul	đã	chứng	ngộ	bản	 tánh.	Không	có	gì	phi	 thường	 trong	 lời	 lẽ
mà	bậc	thầy	đã	xử	dụng,	chúng	kỳ	thực	rất	bình	thường,	nhưng	ngoài	lời	lẽ,
một	cái	gì	khác	đã	được	truyền	thông.	Cái	mà	bậc	thầy	khai	thị	là	bản	chất
nội	tại	của	mọi	sự,	mà	chính	là	ý	nghĩa	chân	thật	của	Dzogchen.	Vào	lúc	này
bậc	thầy	đã	đưa	đệ	tử	vào	trạng	thái	chứng	ngộ	qua	năng	lực	và	sự	gia	trì	của
sự	thực	chứng	nơi	ngài.
Nhưng	các	bậc	thầy	không	giống	nhau,	họ	có	thể	dùng	đủ	mọi	phương	tiện
thiện	xảo	để	tạo	ra	sự	thay	đổi	tâm	lý	ấy	nơi	đệ	tử.	Patrul	Rinpoche	 chẳng
hạn	 đã	 được	 khai	 ngộ	 bằng	một	 cách	 lạ	 lùng	 bởi	 vị	 thầy	 quái	 dị	 tên	Do
Khientse,	mà	tôi	được	nghe	truyền	tụng	như	sau:



Patrul	Rinpoche	đang	tu	một	phép	quán	Yoga	cao	cấp	và	bị	kẹt,	không	một
đồ	hình	nào	về	chư	thiên	hiện	ra	 trong	tâm	ông.	Một	hôm	ông	đi	đến	thầy
đang	ngồi	uống	trà	bên	đống	lửa	giữa	trời.	Ở	Tây	Tạng	khi	bạn	thấy	một	bậc
thầy	mà	mình	kính	trọng	thì	bạn	lạy	dài.	Khi	Patrul	Rinpoche	khởi	sự	lạy	từ
xa,	thì	Do	Khientse	điểm	mặt	ông	mà	gầm	lên:
-	Ê	con	chó	già	kia,	có	giỏi	thì	cứ	đến	đây!
Do	Khientse	 có	dáng	vóc	một	hiệp	 sĩ	dữ	 tợn	với	 tóc	xõa	dài,	 áo	quần	xốc
xếch,	 ưa	 cỡi	 ngựa.	Khi	Patrul	Rinpoche	 tiếp	 tục	 lạy	 và	 tiến	 gần	 ông,	 ông
luôn	mồm	chửi	rủa	và	ném	sỏi,	đá	càng	lúc	càng	lớn	cho	đến	khi	Patrul	tới
trong	tầm	tay	thì	ông	quật	ngã	ngất	xỉu.	Khi	tỉnh	dậyPatrul	ở	trong	một	trạng
thái	tâm	khác	hẳn.	Những	đồ	hình	lâu	nay	quán	không	được	bỗng	nhiên	hiện
rõ	cho	ngài.	Mỗi	câu	chửi	và	nhục	mạ	của	vị	thầy	đã	phá	tan	những	dư	tàn
trong	tâm	phân	biệt	của	người	đệ	tử,	và	mỗi	cục	đá	trúng	người	ông	đã	mở
những	huyệt	đạo	bế	tắc	trong	cơ	thể	ông.	Trong	hai	tuần	kỳ	diệu	tiếp	theo,
những	hình	ảnh	của	đồ	hình	đã	không	rời	ông.

Bây	giờ	tôi	sẽ	cố	đưa	ra	một	vài	ý	nghĩa	Kiến	là	gì,	nó	ra	sao	khi	đã	trực	ngộ
bản	tâm,	mặc	dù	thực	sự	thì	không	ngôn	từ	phân	biệt	nào	mô	tả	được	điều
ấy.
Dudjom	Rinpoche	nói	 lúc	đó	giống	như	cất	một	cái	mồng	ra	khỏi	đầu	bạn,
thật	 là	nhẹ	nhõm	khoáng	đạt	vô	biên.	Đây	là	cái	Thấy	tối	 thượng,	 thấy	cái
chưa	từng	thấy	trước	đây.	Khi	bạn	“thấy	được	cái	chưa	từng	thấy”	thì	mọi	sự
mở	ra,	trải	rộng,	rõ	ràng,	đầy	sức	sống,	lạ	lùng,	tươi	mát.	Nó	như	thể	là	một
cái	mái	vừa	bay	khỏi	tâm	bạn	hay	một	bầy	chim	thình	lình	bay	ra	từ	một	cái
tổ	đen	tối.	Mọi	sự	hạn	cuộc	trong	đời	đều	tan	biến	rơi	rụng,	“Như	xé	một	dấu
niêm	phong,”	người	Tây	Tạng	thường	nói.
Tưởng	tượng	bạn	đang	ở	trong	một	ngôi	nhà	trên	đỉnh	một	ngọn	núi	cao	nhất
thế	giới.	Thình	lình	toàn	thể	ngôi	nhà	đã	ngăn	bít	nhãn	quan	của	bạn	bấy	lâu
bỗng	sụp	đổ,	làm	cho	bạn	thấy	được	mọi	sự	vật	xung	quanh	trong	và	ngoài.
Nhưng	kỳ	thực	không	có	vật	gì	để	thấy;	những	gì	xảy	ra	không	thể	so	sánh
với	bất	cứ	thường	ngày;	đấy	là	một	sự	“thấy”	toàn	vẹn,	đầy	đủ,	chưa	từng	có
trước	kia.
Dudjom	Rinpoché	bảo:
-	Kẻ	thù	nguy	hiểm	nhất	của	bạn	đã	trói	bạn	vào	vòng	sinh	tử	từ	vô	lượng
kiếp	đến	nay,	chính	là	sự	chấp	thủ	và	cái	bị	chấp	thủ.	Khi	bậc	thầy	khai	thị
và	bạn	nhận	được,	thì	hai	thứ	đó	bị	đốt	sạch	như	lông	chim	trong	ngọn	lửa,
không	còn	dấu	vết.
Cả	 sự	 chấp	 thủ	và	 cái	 bị	 chấp	 thủ,	 vật	 bị	 chấp	 thủ	và	 con	người	 chấp	 thủ
được	giải	phóng	trọn	vẹn	từ	căn	bản.	Căn	nguyên	của	vô	minh	đau	khổ	hoàn
toàn	khô	kiệt.	Và	mọi	sự	xuất	hiện	như	bóng	trong	gương,	trong	suốt,	long
lanh	và	như	mộng	huyễn.



Khi	bạn	 tự	nhiên	đạt	đến	 trạng	 thái	 thiền	định	ấy,	khởi	hứng	bởi	Kiến,	thì
bạn	có	thể	an	trú	rất	lâu,	không	xao	lãng,	không	cần	nỗ	lực.	Khi	ấy	không	có
gì	gọi	là	“thiền	định”	để	bảo	vệ	giữ	gìn,	và	bạn	đang	ở	trong	trạng	thái	dòng
tuệ	giác	tự	nhiên	gọi	là	Rigpa.	Và	khi	ở	trong	đó,	thì	bạn	thấy	nó	vẫn	luôn
luôn	như	vậy	rồi.	Khi	trí	giác	bản	nhiên	chiếu	sáng,	thì	không	một	bóng	tối
hoài	nghi	nào	có	thể	còn	lại,	và	một	tri	kiến	sâu	xa,	toàn	vẹn	sinh	khởi	trực
tiếp,	không	nỗ	lực.
Bạn	sẽ	thấy	tất	cả	những	hình	ảnh	và	ẩn	dụ	tôi	đã	dùng,	tan	hóa	thành	một
kinh	nghiệm	bao	quát	về	chân	lý.	Sự	sùng	kính	ở	trong	trạng	thái	ấy,	tâm	đại
bi	ở	trong	trạng	thái	ấy,	và	tất	cả	tuệ	giác,	phúc	lạc,	sáng	sủa,	vô	tưởng,	tất	cả
hòa	nhập	với	nhau,	 liên	kết	với	nhau	 thành	một	vị	duy	nhất.	Lúc	ấy	 là	 lúc
giác	ngộ.	Một	năng	khiếu	hài	hước	sâu	xa	tuôn	phát	từ	trong	tâm,	khiến	bạn
mỉm	cười	 trước	khái	niệm	 tư	duy	 trật	 lất	của	mình	bấy	 lâu	về	 tự	 tánh	 tâm
như	thế	nào.	Từ	đấy	phát	sinh	một	niềm	tin	không	thể	lay	chuyển,	một	xác
tín	rằng	“nó	đây	rồi”:	Không	còn	gì	khác	để	tìm	kiếm,	không	còn	gì	hơn	thế
để	mà	hy	vọng.	Tính	chắc	chắn	của	Kiến	này	là	cái	cần	làm	cho	sâu	xa	bằng
cách	liên	tục	nhìn	vào	tự	tánh	của	tâm,	nó	cần	được	an	trú	qua	kỷ	luật	thiền
định.

THIỀN	ĐỊNH

Thế	thì	thiền	định	trong	Dzogchen	nghĩa	là	gì?	Đấy	chỉ	là	an	trú	trong	KIẾN
không	xao	lãng,	một	khi	đã	được	khai	thị.	Dudjom	Rinpoche	mô	tả:
-	Thiền	là	trú	âm	vào	trạng	thái	Tâm	bản	lai	(Rigpa),	không	hết	thảy	mọi	tạo
tác	của	tâm,	trong	khi	hoàn	toàn	buông	xả,	không	xao	lãng	cũng	không	bám
víu.
Vì	người	xưa	đã	nói	rằng:
-	Thiền	không	phải	là	nỗ	lực,	mà	tự	nhiên	thấm	vào	trong	đó.
Toàn	thể	mục	đích	của	thiền	trong	pháp	tu	Dzogchen	là	tăng	cường	và	an	trú
trạng	thái	Tâm	bản	nhiên	(Rigpa),	khiến	cho	nó	phát	triển	toàn	vẹn.	Cái	tâm
bình	thường	theo	tập	quán,	đầy	những	dự	phóng,	thật	là	mãnh	liệt	vô	cùng.
Nó	cứ	luôn	luôn	trở	lại,	và	tóm	lấy	ta	một	cách	dễ	dàng	khi	ta	không	chú	ý,
hoặc	xao	lãng,	Dudjom	Rinpoche	thường	nói:
-	Bây	giờ	tâm	bản	nhiên	(Rigpa)	của	ta	như	một	hài	nhi	bé	bỏng	bị	mắc	kẹt
trên	một	bãi	chiến	trường	vọng	tưởng	nổi	lên	rất	mạnh.
Tôn	muốn	nói	rằng	chúng	ta	khởi	sự	công	việc	“giữ	em”,	giữ	cái	Tâm	bản
nhiên	ở	trong	môi	trường	bảo	đảm	của	thiền	định.
Nếu	thiền	định	chỉ	là	tiếp	tục	dòng	Tâm	bản	nhiên	sau	khi	đã	được	khai	thị,
thì	 làm	sao	 ta	biết	được	 lúc	nào	đó	 là	Tâm	bản	nhiên,	 lúc	nào	không	phải
Tâm	bản	nhiên?	Tôi	đã	hỏi	Dudjom	Rinpoche	câu	ấy,	và	Ngài	đã	trả	lời	với



sự	giản	dị	đặc	biệt	nơi	Ngài:
-	Nếu	con	ở	trong	tâm	trạng	không	thay	đổi,	đó	là	Tâm	bản	nhiên.
Nếu	chúng	ta	không	vẽ	rắn	thêm	chân,	lèo	lài	cái	tâm	bằng	bất	cứ	cách	nào,
mà	an	trú	trong	trạng	thái	bất	biến,	sự	tỉnh	giác	thuần	tịnh	của	nó,	thì	đấy	là
Tâm	bản	nhiên.	Nếu	có	một	sự	gượng	ép	nào,	một	lèo	lái	nào,	một	bám	víu
nào	của	ta,	thì	đó	không	phải	là	Tâm	bản	nhiên.Tâm	bản	nhiên	là	một	trạng
thái	trong	đó	không	còn	một	hoài	nghi	nào,	thực	sự	không	có	cái	tâm	nào	để
hoài	nghi.	Bạn	thấy	một	cách	trực	tiếp.	Nếu	bạn	ở	trong	trạng	thái	ấy,	thì	một
niềm	vui,	một	xác	 tín	 tự	nhiên	khởi	 lên	cùng	với	Tâm	bản	nhiên,	 làm	cho
bạn	biết.
Truyền	thống	Dzogchen	 là	một	 truyền	 thống	cực	kỳ	minh	bạch,	vì	càng	đi
sâu	càng	có	thể	khởi	lên	vọng	tưởng	vi	tế,	và	cái	đang	cần	là	tri	kiến	về	thực
tại	tuyệt	đối.	Ngay	cả	sau	khi	khai	thị,	vị	thầy	vẫn	còn	giải	rõ	chi	tiết	những
trạng	thái	không	phải	là	thiền	Dzogchen	và	không	được	lầm	lẫn.	Một	trong
những	trạng	thái	đó	là,	bạn	trôi	giạt	vào	“một	cõi	đất	không	thuộc	về	đâu”
trạng	thái	tâm	trong	đó	không	có	tư	tưởng,	không	kí	ức,	một	trạng	thái	thờ	ơ,
đen	 tối,	chán	chường,	ở	đó	bạn	chìm	lại	vào	 trong	nền	 tảng	của	 tâm	phàm
tình.	Trong	trạng	thái	thứ	hai	có	một	chút	ít	yên	lặng	và	hơi	sáng	sủa,	nhưng
là	một	 thứ	yên	 lặng	trầm	trệ,	vẫn	còn	vùi	 trong	tâm	phàm	tình.	Trong	một
trạng	thái	thứ	ba,	bạn	cảm	nghiệm	một	sự	vắng	bóng	tư	tưởng,	nhưng	lại	rơi
vào	không	gian	trống	rỗng	lạ	lùng.	Trong	một	trạng	thái	thứ	tư,	tâm	bạn	đi
lang	 thang,	chạy	 theo	những	 tư	 tưởng,	dự	phóng.	Không	có	 trạng	 thái	nào
trong	đấy	 là	 thiền	định	 thật	 sự,	và	hành	giả	cần	phải	xem	chừng	một	cách
thiện	xảo	để	tránh	bị	lừa	dối	bằng	những	cách	ấy.

Tinh	yếu	của	hành	thiền	Dzogchen	được	đề	ra	trong	bốn	điểm	sau:
•	Khi	một	niệm	quá	khứ	đã	chấm	dứt	mà	niệm	vị	lai	chưa	sanh,	trong	khoảng
hở	đó	giữa	hai	niệm,	có	phải	là	có	một	ý	thực	tại,	mới	mẻ,	nguyên	sơ,	không
bị	thay	đổi	bởi	một	tơ	tóc	khái	niệm	nào,	thuần	là	một	sự	tỉnh	giác	nguyên
vẹn	hay	không?
Đấy!	Tâm	bản	nhiên	là	thế	đấy!
•	Tuy	nhiên	nó	không	ở	mãi	trong	trạng	thái	như	vậy,	bởi	vì	một	niệm	khác
lại	khởi	lên,	phải	chăng?
•	Nhưng	nếu	bạn	không	nhận	ra	niệm	ấy	đúng	như	bản	chất	nó	(nghĩa	là	khi
có	tâm,	thì	tự	nhiên	có	ý	tưởng	khởi	lên.	DG)	ngay	khi	nó	khởi,	thì	nó	sẽ	trở
thành	một	ý	tưởng	khác,	như	trước.	Đây	gọi	là	“dây	chuyền	vọng	tưởng”,	và
là	nguồn	gốc	của	sinh	tử.
•	Nếu	bạn	có	thể	nhận	chân	được	bản	chất	thật	sự	của	ý	tưởng	(niệm)	ngay
khi	nó	khởi	lên,	và	cứ	để	yên	nó	đừng	theo	đuổi	thêm,	thì	bất	cứ	ý	tưởng	nào
khởi	lên	đều	tự	động	tan	trở	lại	vào	trong	khoảng	bao	la	của	Tâm	bản	nhiên,
và	được	giải	thoát.
Đương	nhiên,	cần	cả	một	đời	tu	tập	mới	hiểu	và	nhận	chân	được	tính	phong



phú	và	vĩ	đại	của	bốn	điều	giản	dị	mà	thâm	sâu	này.	Ở	đây	tôi	chỉ	có	thể	cho
bạn	nếm	qua	một	chút	vị	của	cái	khoáng	đạt	của	thiền	Dzogchen	là	như	thế
nào.
Có	lẽ	điểm	quan	trọng	nhất	là	Dzogchen	trở	thành	một	dòng	liên	tục	của	Tâm
bản	nhiên,	như	một	con	sông	chảy	liên	 tục	ngày	đêm	không	gián	đoạn.	Dĩ
nhiên	đây	là	trạng	thái	lý	tưởng,	vì	sự	an	trú	vào	kiến	một	cách	không	xao
lãng	ấy,	sau	khi	được	khai	thị	và	nhận	chân	–	chính	là	phần	thưởng	của	nhiều
năm	tu	tập	kiên	trì.
Thiền	Dzogchen	rất	hiệu	lực	trong	công	việc	xử	lý	những	sanh	khởi	của	tâm
và	có	cái	nhìn	độc	đáo	về	những	sanh	khởi	ấy.	Mọi	sự	khởi	 tâm	đều	được
thấy	 trong	 bản	 chất	 thật	 của	 chúng,	 nghĩa	 là	 không	 rời	Tâm	bản	 nhiên	 và
không	chống	chọi	với	nó,	mà	kỳ	thực	không	gì	khác	hơn	–	và	điều	này	rất
quan	trọng	–	là	những	tia	tự	chiếu	của	Tâm	bản	nhiên,	những	biểu	hiện	năng
lực	của	nó.
Giả	sử	bạn	thấy	mình	ở	trong	một	trạng	thái	yên	lặng	sâu	xa;	thông	thường
trạng	 thái	ấy	không	kéo	dài,	một	ý	niệm,	một	chuyển	động	 luôn	 luôn	khởi
lên,	như	sóng	trong	biển.	Đừng	chối	bỏ	sự	chuyển	động	hay	đặc	biệt	ôm	lấy
sự	yên	 tĩnh,	mà	cứ	 tiếp	 tục	dòng	hiện	 trú	 thuần	 túy	ấy	của	 tâm	bạn.	Trạng
thái	an	bình	lan	khắp	của	thiền	định	ấy	chính	là	Tâm	bản	nhiên,	mọi	sự	khởi
lên	trong	tâm	không	gì	khác	hơn	là	tâm	ấy	chiếu	ra.	Đây	là	trái	tim,	là	nền
tảng	của	pháp	hành	 thiềnDzogchen.	Một	 cách	để	 tưởng	 tượng	điều	này	 là,
như	thể	bạn	đang	cỡi	trên	tia	mặt	trời	để	trở	về	mặt	trời.	Bạn	theo	dõi	ngay
những	niệm	khởi	trở	về	căn	nguyên	của	chúng,	nền	tảng	Tâm	bản	nhiên.	Khi
bạn	thể	hiện	sự	bền	vững	của	kiến,	thì	bạn	không	còn	bị	đánh	lừa	và	chia	trí
bởi	bất	cứ	gì	sanh	khởi,	và	do	đó	không	thể	làm	mồi	cho	vọng	tưởng.
Dĩ	nhiên	trong	biển	có	sóng	to,	sóng	nhỏ;	có	những	cảm	xúc	mạnh	kéo	đến
như	giận	dữ,	dục	vọng,	ganh	tị.	Hành	giả	thực	thụ	sẽ	nhận	chân	những	thứ
này	không	phải	quấy	rầy	hay	chướng	ngại,	mà	là	một	cơ	hội	lớn.	Phản	ứng
lại	những	sinh	khởi	như	thế	với	khuynh	hướng	thông	thường	là	chấp	nhận	và
chối	bỏ	chính	là	dấu	hiệu	chứng	tỏ	không	những	bạn	chia	trí,	mà	còn	không
nhận	ra	được,	và	đã	mất	dấu	Tâm	bản	nhiên.	Phản	ứng	lại	những	cảm	xúc
bằng	cách	đó	thì	chỉ	làm	cho	chúng	có	thêm	năng	lực,	và	trói	buộc	chúng	ta
chặt	chẽ	hơn	vào	dây	xích	vọng	tưởng.	Bí	quyết	lớn	của	Dzogchen	 là	nhìn
suốt	những	cảm	xúc	khi	chúng	khởi	lên,	để	thấy	mặt	thực	của	chúng	là	biểu
hiện	 sống	động	như	hiện	 chớp	 của	 chính	năng	 lực	Rigpa,	Tâm	bản	nhiên.
Khi	bạn	tập	dần	cách	làm	này,	thì	ngay	cả	những	cảm	xúc	rầy	rà	nhất	cũng
không	thể	tóm	lấy	bạn,	mà	tan	biến	như	sóng	lớn	dậy	lên	rồi	lùi	lại	và	chìm
vào	đại	dương	yên	tĩnh.
Hành	giả	khám	phá	–	và	đây	là	một	cái	nhìn	đảo	lộn,	mà	sự	vi	tế	và	năng	lực
của	nó	không	 thể	suy	 lường	-	 rằng	không	những	cảm	xúc	mạnh	không	 thể
kéo	bạn	đi,	lôi	bạn	trở	lại	vào	dòng	nước	xoáy	của	sự	thác	loạn	trong	bạn,	mà



chúng	có	thể	thực	sự	hữu	ích	để	đào	sâu,	làm	mạnh	thêm,	tăng	cường	Rigpa,
trạng	 thái	Tâm	bản	nhiên.	Năng	 lực	vũ	bão	 trở	 thành	nguyên	 liệu	để	nuôi
dưỡng	cái	năng	lượng	đã	được	đánh	thức	của	Tâm	bản	nhiên.	Cảm	xúc	càng
mạnh,	càng	bốc	lửa,	thì	trạng	thái	Tâm	bản	nhiên	càng	được	tăng	cường.	Tôi
thấy	rằng	phương	pháp	độc	đáo	này	củaDzogchen	có	mãnh	lực	ghê	gớm	để
giải	tỏa	ngay	cả	những	vấn	đề	tâm	lý	và	cảm	xúc	đã	ăn	sâu,	thâm	căn	cố	đế.
Bây	giờ	 tôi	xin	đưa	 ra	cho	bạn	một	 lối	giải	 thích	giản	dị	về	 tiến	 trình	này
hoạt	động	ra	sao.	Điều	này	sẽ	vô	giá	về	sau,	khi	ta	xét	đến	những	gì	xảy	ra
vào	lúc	chết.
Trong	Dzogchen,	bản	chất	nội	tại	tự	nhiên	của	mọi	sự	gọi	là	“Ánh	sáng	căn
bản”	hay	“Ánh	sáng	Mẹ.”	Nó	lan	khắp	lĩnh	vực	kinh	nghiệm	của	chúng	ta,
và	bởi	thế	cũng	là	bản	chất	nội	tại	của	những	tư	tưởng	và	cảm	xúc	khởi	lên
trong	tâm	ta	nữa,	mặc	dù	chúng	ta	không	nhận	ra	điều	đó.	Khi	bậc	thầy	khai
thị	cho	chúng	ta	bản	tính	chân	thật	của	tâm,	tức	là	trạng	thái	Rigpa	hay	Tâm
bản	 nhiên,	 thì	 điều	 ấy	 giống	 như	 thầy	 cho	 ta	 một	 cái	 chìa	 khóa.	 Trong
Dzogchen	chúng	ta	gọi	chìa	khóa	ấy	-	sẽ	mở	cho	chúng	ta	đến	tri	kiến	toàn
vẹn	–	là	“Ánh	sáng	đạo	lộ”	hay	“Ánh	sáng	con.”
Ánh	sáng	căn	bản	và	ánh	sáng	đạo	lộ	thực	ra	chỉ	là	một,	nhưng	vì	mục	đích
giảng	dạy	mà	được	phân	ra	như	thế.	Nhưng	một	khi	có	được	chìa	khóa	Ánh
Sáng	Đạo	Lộ	nhờ	sự	khai	thị	của	bậc	thầy,	thì	ta	có	thể	sử	dụng	nó	tha	hồ	để
mở	vào	cánh	cửa	Bản	tánh	tự	nhiên	của	thực	tại.	Sự	mở	cửa	này	được	gọi
theo	Dzogchen	là	“Gặp	gỡ	giữa	Ánh	sáng	Căn	bản	và	Ánh	sáng	Đạo	lộ”	hay
“Mẹ	con	gặp	gỡ.”	Nói	cách	khác	là,	vừa	khi	một	ý	tưởng	hay	cảm	xúc	khởi
lên,	Ánh	sáng	Đạo	lộ	-	Rigpa	-	nhận	ra	ngay	bản	chất	của	nó,	tính	nội	tại	của
nó,	là	Ánh	sáng	Căn	bản.	Trong	giây	phút	nhận	ra	nhau	ấy,	hai	ánh	sáng	tan
hòa	vào	nhau,	 tư	 tưởng	và	cảm	xúc	được	giải	phóng	ngay	tại	nền	tảng	của
nó.
Điều	cốt	yếu	là	kiện	toàn	sự	tập	luyện	hội	nhập	hai	ánh	sáng	này	và	giải	tỏa
những	móng	tâm	động	niệm	ngay	khi	đang	sống,	bởi	vì,	điều	xảy	ra	vào	lúc
chết,	với	tất	cả	mọi	người	là:	Ánh	sáng	căn	bản	xuất	hiện	trong	vẻ	huy	hoàng
rộng	lớn,	và	mang	theo	nó	một	cơ	hội	để	giải	thoát	hoàn	toàn	-	nếu,	và	chỉ
nếu	-	bạn	đã	biết	làm	thế	nào	để	nhận	ra	nó.
Có	lẽ	đến	đây,	điều	rõ	ràng	là	sự	tan	hòa	hai	ánh	sáng	và	tự	hóa	giải	mọi	ý
tưởng	cảm	xúc,	chính	 là	 thiền	định	ở	 tầng	sâu	xa	nhất	của	nó.	Kỳ	thực	 thì
danh	 từ	 “thiền	định”	quả	không	 thích	hợp	với	 pháp	hành	 trì	Dzogchen,	 vì
thiền	định	bao	hàm	sự	tư	duy	về	một	cái	gì,	mà	trongDzogchen	thì	tất	cả	chỉ
là	và	luôn	luôn	là	Tâm	bản	nhiên.	Bởi	thế	không	có	vấn	đề	một	sự	thiền	định
tách	rời	với	sự	an	trú	cái	hiện	diện	thuần	túy	của	Tâm	bản	nhiên.
Danh	từ	duy	nhất	có	thể	diễn	đạt	được	cái	này	là	không-thiền.	Trong	trạng
thái	ấy,	theo	lời	các	bậc	thầy,	dù	bạn	có	đi	tìm	vọng	tưởng	cũng	không	còn
sót	lại	cái	nào.	Cho	dù	bạn	muốn	kiếm	một	hòn	sỏi	bình	thường	trên	một	hòn



đảo	vàng	ngọc,	thì	bạn	cũng	không	cách	nào	tìm	được.	KhiKiến	đã	hiện	diện
liên	tục,	dòng	Tâm	bản	nhiên	không	gián	đoạn,	sự	hòa	nhập	hai	Ánh	sáng	là
tự	nhiên,	liên	tục,	thì	mọi	vọng	tưởng	khả	hữu	đều	được	giải	tỏa	ngay	tại	gốc
của	nó,	và	toàn	thể	nhận	thức	của	bạn	khởi	lên	liên	tục	là	Tâm	bản	nhiên.
Những	bậc	 thầy	nhấn	mạnh	 rằng	muốn	ổn	định	Kiến	 trong	 thiền	định,	 cốt
yếu	trước	hết	là	hoàn	tất	sự	luyện	tập	này	trong	một	khung	cảnh	đặc	biệt	của
nhập	thất,	ở	đấy	mọi	điều	kiện	thuận	lợi	đều	sẵn	có.	Còn	ở	giữa	sự	tán	loạn
rộn	ràng	của	thế	gian,	 thì	dù	bạn	có	thiền	bao	nhiêu,	kinh	nghiệm	thực	thụ
cũng	không	phát	sinh	được	trong	tâm	bạn.
Thứ	hai,	mặc	dù	 trong	Dzogchen	 không	 có	 sự	khác	biệt	 giữa	 thiền	và	đời
sống	thường	nhật,	song	khi	bạn	chưa	có	được	sự	an	trú	thực	vững	vàng	nhờ
thiền	tập	vào	những	thời	khóa	hẳn	hoi,	 thì	bạn	không	thể	nào	hội	nhập	tuệ
giác	của	thiền	định	vào	kinh	nghiệm	hàng	ngày.
Thứ	ba,	ngay	cả	khi	bạn	thực	hành,	bạn	có	thể	an	trú	dòng	tương	tục	Tâm
bản	nhiên	với	niềm	tin	của	Kiến;	nhưng	nếu	bạn	không	thể	tiếp	tục	dòng	ấy
vào	mọi	lúc	và	mọi	tình	huống,	hòa	lẫn	sự	tu	tập	với	đời	sống	hàng	ngày	của
bạn,	 thì	 nó	 sẽ	không	 làm	phương	 thuốc	 cứu	bạn	được,	mỗi	khi	hoàn	cảnh
khó	chịu	khởi	lên,	và	bạn	sẽ	bị	ý	tưởng,	cảm	xúc	dẫn	cho	lạc	vào	mê	vọng.
Có	câu	chuyện	thú	vị	về	một	hành	giả	Dzogchen	sống	không	khoe	khoang,
nhưng	lại	có	một	đám	đông	đồ	đệ.	Có	một	thầy	tu	rất	kiêu	hãnh	về	học	vấn
đa	văn	của	mình,	đâm	ra	ganh	tị	với	hành	giả	mà	ông	ta	biết	 là	không	đọc
sách	nhiều.	Ông	ta	nghĩ:
-	 Sao	một	 người	 tầm	 thường	 như	 thế	 dám	dạy	 đệ	 tử?	Sao	 y	 dám	 tự	 xưng
thầy?	Ta	sẽ	đến	thử	tri	kiến	của	y,	cho	lộ	cái	sự	giả	dối	của	y,	và	làm	nhục	y
trước	mặt	đệ	tử,	để	bọn	này	bỏ	y	mà	theo	ta.
Bởi	vậy	y	đến	viếng	vị	hành	giả,	và	hỏi	với	vẻ	khinh	miệt:
-	Này	đồng	bạn	Dzogchen,	có	phải	ông	chỉ	có	thiền	mà	thôi	không?
Vị	hành	giả	trả	lời	một	câu	hoàn	toàn	bất	ngờ:
-	Có	gì	để	thiền?
Vị	học	giả	nói	một	cách	đắc	thắng.
-	Thế	thì	ông	không	thiền	định	gì	cả	sao?
Vị	hành	giả	đáp.
-	Nhưng	có	bao	giờ	tôi	tán	loạn	đâu?

HÀNH

Khi	sự	an	trú	trong	Tâm	bản	nhiên	trở	nên	một	thực	tại,	thì	nó	bắt	đầu	thấm
nhuần	sự	sống	và	hành	động	hàng	ngày	của	hành	giả,	nuôi	dưỡng	một	sự	ổn
định	và	niềm	tin	sâu	xa.	Dudjom	Rinpoché	nói:
-	Hành	có	nghĩa	là	thật	sự	ngắm	nhìn	những	ý	tưởng	của	chính	bạn,	xấu	hay



tốt,	nhìn	suốt	bản	chất	thực	sự	của	bất	cứ	ý	tưởng	nào	có	thể	khởi	lên,	không
truy	tầm	quá	khứ	cũng	không	mời	gọi	tương	lai,	không	để	cho	tâm	bám	víu
vào	một	kinh	nghiệm	hạnh	phúc,	cũng	không	để	nó	tràn	ngập	bởi	những	tình
cảnh	 đau	 buồn.	Khi	 làm	 như	 vậy,	 bạn	 cố	 đạt	 đến	 và	 an	 trú	 trong	 đại	 xả,
trong	đó	mọi	sự	tốt	xấu,	an	nguy	đều	không	có	lai	lịch	gì	chân	thực.
Sự	trực	ngộ	Kiến	một	cách	tinh	vi	toàn	triệt,	sẽ	thay	đổi	cái	nhìn	của	bạn	đối
với	sự	vật.	Càng	ngày	tôi	càng	nhận	rõ	rằng	chính	ý	tưởng	và	khái	niệm	đã
ngăn	cản	không	để	cho	chúng	ta	luôn	an	trú	trong	tuyệt	đối.	Bây	giờ	tôi	mới
hiểu	 vì	 sao	 thầy	 tôi	 thường	 dạy:	 “Hãy	 cố	 gắng	 đừng	 tạo	 ra	 quá	 nhiều	 hy
vọng	hay	lo	sợ”,	vì	chúng	chỉ	tổ	gây	thêm	sự	bám	víu	trong	tâm.	Khi	Kiếncó
mặt,	thì	những	ý	tưởng	được	nhìn	thấy	đúng	như	bản	chất	chúng,	đó	là	phù
du,	trong	suốt,	và	chỉ	có	tính	cách	tương	đối.	Bạn	thấy	suốt	mọi	sự	một	cách
trực	 tiếp,	 như	 thể	 là	 bạn	 có	 con	 mắt	 X-quang.	 Bạn	 không	 bám	 víu	 cũng
không	 xua	 đuổi	 những	 ý	 tưởng	 cảm	xúc,	mà	 chào	 đón	 tất	 cả	 chúng	 trong
vòng	ôm	lớn	rộng	của	Tâm	bản	nhiên.	Những	gì	mà	trước	đây	bạn	coi	là	rất
quan	 trọng	 -	những	 tham	vọng,	kế	hoạch,	mong	đợi,	hoài	nghi,	đam	mê	–
không	còn	khống	chế	bạn	một	cách	sâu	xa	nữa,	vì	chánh	kiến	đã	giúp	bạn
thấy	được	cái	trống	rỗng,	phi	lý	của	tất	cả	chúng	nó,	nhờ	vậy	phát	sinh	trong
bạn	một	tinh	thần	từ	bỏ	thật	sự.
An	trú	trong	niềm	tin	và	ánh	sáng	của	Tâm	bản	nhiên	làm	cho	những	ý	tưởng
cảm	 xúc	 của	 bạn	 được	 giải	 tỏa	một	 cách	 tự	 nhiên	 không	 cần	 nỗ	 lực,	 vào
trong	không	gian	rộng	lớn	của	Tự	Tính	tâm,	giống	như	là	viết	chữ	trên	nước
hay	vẽ	 trên	nền	 trời.	Nếu	bạn	 thật	 sự	 tu	 tập	như	 thế	đến	chỗ	 toàn	vẹn,	 thì
nghiệp	không	còn	cơ	hội	để	tích	lũy,	và	trong	trạng	thái	buông	xả	hoàn	toàn
ấy,	định	luật	nhân	quả	trong	vòng	nghiệp	báo	không	còn	cách	nào	trói	buộc
bạn.
Đừng	tưởng	điều	ấy	dễ.	Thật	vô	cùng	gay	go	để	an	trú	không	xao	lãng	trong
Tự	tánh	của	tâm,	dù	chỉ	trong	chốc	lát,	chứ	đừng	nói	đến	giải	tỏa	một	ý	niệm
hay	cảm	xúc	ngay	khi	nó	sinh	khởi.	Chúng	ta	thường	cho	rằng	chỉ	vì	mình
hiểu	được	một	điều	gì	trên	phương	diện	tri	 thức,	hoặc	tưởng	mình	đã	hiểu,
mà	việc	ấy	có	nghĩa	rằng	mình	đã	thật	sự	đạt	ngộ.	Đấy	là	một	ảo	tưởng	lớn
lao.	Cần	phải	có	sự	chín	mùi,	 thuần	thục	của	sự	tu	tập,	qua	nhiều	năm	học
lắng	nghe,	tư	duy,	quán	tưởng,	thiền	định	và	thực	hành	kiên	trì.	Và	nhất	là	sự
thực	hành	Dzogchen	 luôn	 luôn	cần	sự	hướng	dẫn	và	khai	đạo	của	một	bậc
thầy	đủ	tư	cách.
Nếu	không,	thì	sẽ	có	một	mối	nguy	mà	truyền	thống	này	gọi	là	“Kiến	nuốt
mất	Hành.”	Một	giáo	lý	cao	siêu	mãnh	liệt	như	Dzogchen	kéo	theo	một	nguy
cơ	trầm	trọng.	Khi	tự	lừa	dối	mình	-	tưởng	mình	đã	giải	thoát	hết	tư	tưởng
cảm	xúc,	mà	kỳ	thực	tuyệt	nhiên	bạn	chưa	có	khả	năng	làm	chuyện	ấy;	hoặc
tưởng	mình	đang	hành	động	một	cách	tự	nhiên	như	thiền	sư	Dzogchen	thực
thụ	 -	 thì	 bạn	 chỉ	 có	 đang	 kết	 nạp,	 tích	 lũy	 vô	 số	 ác	 nghiệp.	 Như



Padmasambhava	nói,	và	điều	này	tất	cả	chúng	ta	đều	nên	có,	là:
-	Mặc	dù	Kiến	ta	bao	la	như	bầu	trời.
Mà	hành	động	và	niềm	tôn	kính	đối	với	nhân	quả	nơi	ta	nhỏ	nhiệm,	vi	tế	như
hạt	bụi.
Những	bậc	thầy	trong	truyền	thống	Dzogchen	vẫn	thường	nhấn	mạnh	rằng,
nếu	không	hoàn	toàn	quen	thuộc	một	cách	sâu	xa	với	“tinh	yếu	và	phương
pháp	tự	giải	thoát”	nhờ	 thực	 tập	 lâu	dài,	 thì	 thiền	“chỉ	có	đi	 sâu	 thêm	vào
con	đường	hư	vọng.”	Điều	này	có	vẻ	gay	cấn,	nhưng	thực	sự	là	thế,	bởi	vì
chỉ	có	nhờ	liên	tục	tự	giải	tỏa	tư	tưởng	mới	thực	sự	chấm	dứt	được	sự	thống
trị	 của	hư	vọng	và	 che	 chở	bạn	khỏi	ngụp	 lặn	 trong	đau	khổ	và	 loạn	 thần
kinh.	Nếu	không	có	phương	pháp	tự	giải	tỏa,	thì	bạn	sẽ	không	thể	nào	chống
chọi	những	bất	hạnh	và	hoàn	cảnh	xấu	mỗi	khi	gặp	phải;	và	dù	có	thiền	định,
bạn	vẫn	bị	những	cảm	xúc	mạnh	như	giận	dữ,	ham	muốn	hoành	hành.	Mối
nguy	hiểm	của	những	loại	thiền	khác	không	theo	phương	pháp	này	là,	chúng
trở	 thành	giống	như	“thiền	định	của	chư	thiên,”	dễ	dàng	lạc	vào	trạng	thái
đăm	 chiêu	 trịnh	 trọng,	 hoặc	 xuất	 thần	 thụ	 động,	 hoặc	 trống	 rỗng	 “ngoan
không”,	không	thứ	nào	trong	đây	tấn	công	và	đánh	tan	vọng	tưởng	tận	gốc
rễ.
Bậc	 thầy	Dzogchen	vĩ	 đại,	Vimalamitra	 nói	 về	 những	 cấp	 độ	 của	 tính	 tự
nhiên	 trong	 sự	 giải	 thoát	 này	một	 cách	minh	 bạch	nhất:	Lúc	mới	 làm	 chủ
được	công	phu	này,	sự	giải	 thoát	xảy	ra	đồng	thời	với	sự	sanh	khởi,	giống
như	nhận	 ra	 người	 quen	 trong	 đám	đông.	Khi	 thuần	 thục	 đi	 sâu	 vào	 công
phu,	 thì	giải	 thoát	xảy	ra	đồng	 thời	với	sự	khởi	 lên	những	ý	 tưởng	và	cảm
xúc,	như	một	con	rắn	mở	ra	những	khoanh	cuộn	tròn	của	nó.	Và	trong	trạng
thái	cuối	cùng	của	sự	 làm	chủ	pháp	môn	này,	 thì	giải	 thoát	ví	như	một	kẻ
trộm	đi	vào	ngôi	nhà	trống,	dù	cái	gì	khởi	lên	cũng	không	có	hại	hay	có	lợi
gì	cho	một	hành	giả	thực	thụ.
Ngay	cả	trong	một	hành	giả	Dzogchen	cao	cấp	nhất,	nỗi	buồn	niềm	vui,	hy
vọng	sợ	hãi	vẫn	còn	nổi	lên	như	trước.	Cái	khác	nhau	giữa	một	người	thường
với	một	hành	giả	là	cái	cách	họ	nhìn	những	cảm	xúc	của	họ	và	phản	ứng	đối
với	những	cảm	xúc	đó.	Một	người	 thường	sẽ	 theo	bản	năng	mà	chấp	nhận
hay	chối	bỏ	ngay	những	cảm	xúc,	và	 thế	 là	khởi	dậy	ràng	buộc	hoặc	chán
ghét,	kết	quả	là	tích	lũy	thêm	ác	nghiệp.	Nhưng	một	hành	giả	Dzogchen	thì
nhận	ra	mọi	sự	khởi	lên	trong	trạng	thái	trong	sáng	tự	nhiên	của	nó,	không
để	cho	sự	chấp	thủ	khởi	lên	trong	nhận	thức	của	mình.
Dilgo	Khientse	Rinpoche	mô	tả	một	hành	giả	lang	thang	qua	một	khu	vườn.
Ông	hoàn	toàn	tỉnh	giác	trước	vẻ	đẹp	huy	hoàng	của	những	đóa	hoa,	thưởng
thức	màu	 sắc,	 hình	dáng,	mùi	 hương	 của	 chúng.	Nhưng	không	 có	dấu	vết
nào	của	sự	bám	víu	ở	nơi	ông,	hay	bất	cứ	một	“hậu	ý”	nào	trong	tâm.	Như
Dudjom	Rinpoche	nói:
-	Bất	cứ	nhận	thức	gì	khởi	lên,	bạn	hãy	nên	làm	như	một	đứa	trẻ	đi	vào	một



ngôi	chùa	trang	hoàng	lộng	lẫy.	Nó	nhìn	mà	sự	bám	víu	tuyệt	nhiên	không	đi
vào	nhận	thức	của	nó.	Cứ	thế,	bạn	để	mọi	sự	vật	ở	nguyên	trong	trạng	thái
mới	mẻ,	tự	nhiên,	sống	động,	vô	nhiễm	của	nó.	Khi	bạn	để	mọi	sự	ở	nguyên
trạng	thái	nó,	thì	hình	dáng	nó	không	thay	đổi,	màu	sắc	của	nó	không	phai
nhạt,	 vẻ	 sáng	 sủa	 của	 nó	 không	 biến	 mất.	 Bất	 cứ	 gì	 xảy	 đến	 không	 bị	 ô
nhiễm	bởi	chấp	thủ	nào,	bởi	thế	tất	cả	gì	bạn	thấy	đều	khởi	lên	như	là	tuệ
giác	trần	trụi	của	(Rigpa)	Tâm	bản	nhiên,	và	vốn	là	sự	bất	khả	phân	của	ánh
sáng	và	hư	không.
Sự	hài	hòa,	tin	tưởng,	sự	trong	sáng	khoáng	đạt,	sức	mạnh	và	tính	hài	hước
sâu	xa,	niềm	xác	tín	khởi	lên	do	sự	trực	nhận	chánh	kiến	về	Tâm	bản	nhiên,
là	kho	tàng	vĩ	đại	nhất	của	cuộc	đời,	là	hạnh	phúc	tối	thượng,	mà	một	khi	đã
đạt	đến,	thì	không	gì	có	thể	phá	hủy,	ngay	cả	cái	chết.	Didgo	Rinpoche	nói:
-	Một	khi	bạn	đã	có	chánh	kiến,	thì	dù	cho	những	nhận	thức	lừa	dối	của	sinh
tử	vẫn	còn	khởi	lên	trong	tâm,	bạn	vẫn	như	bầu	trời:	khi	một	cầu	vồng	xuất
hiện	trước	mặt,	nó	cũng	không	lấy	làm	hãnh	diện,	mà	khi	mây	mù	xuất	hiện,
nó	cũng	không	 lấy	 làm	buồn	bực.	Có	một	cảm	giác	sâu	xa	về	sự	hài	 lòng.
Bên	trong	bạn	cười	 thầm	khi	 thấy	mặt	 tiền	của	niết	bàn	và	sinh	 tử.	Chánh
kiến	làm	cho	bạn	luôn	luôn	vui	vẻ,	một	nụ	cười	hàm	tiếu	luôn	nở	trong	tâm.
Dudjom	Rinpoche	nói:
-	Khi	đã	thanh	lọc	ảo	tưởng	lớn,	bóng	đen	của	tâm	thức,	thì	tia	sáng	của	mặt
trời	không	bị	ngăn	bít	cứ	liên	tục	chiếu	ra.
Người	nào	để	 trong	tâm,	sự	chỉ	dạy	 trong	quyển	sách	này	về	Dzogchen	và
thông	điệp	của	nó	về	sự	chết,	thì	sẽ	được	gợi	cảm	hứng	để	đi	tìm,	tìm	được
và	đi	theo	một	bậc	thầy	có	tư	cách,	và	khởi	sự	dấn	mình	vào	công	phu	tu	tập.
Trọng	tâm	của	công	phu	Dzogchen	là	hai	việc	luyện	tậpTrekcho	và	Togal,	tối
cần	cho	sự	thấu	hiểu	sâu	xa	về	những	gì	xảy	ra	trong	các	giai	đoạn	trung	gian
(Bardo).	Ở	đây	tôi	chỉ	có	thể	cho	một	dẫn	nhập	sơ	lược	nhất	về	hai	pháp	ấy.
Sự	giải	 thích	 toàn	vẹn	chỉ	được	 làm	bởi	một	bậc	 thầy	đối	với	môn	đệ,	khi
người	đệ	tử	đã	hoàn	toàn	nhiệt	tâm	theo	giáo	lý,	và	đã	đến	một	giai	đoạn	tu
tập	nào	đó.	Điều	tôi	đã	giải	thích	trong	chương	này.	“Tinh	yếu	sâu	xa,”	chính
là	trái	tim	của	sự	thực	hành	Trekcho.
Trekcho	có	nghĩa	là	cắt	ngang	vọng	tưởng	một	cách	trực	tiếp,	mạnh	mẽ	và
toàn	triệt.	Vọng	tưởng	được	cắt	đứt	cốt	yếu	là	nhờ	năng	lực	của	Kiến	về	tâm
bản	nhiên,	như	một	con	dao	cắt	xuyên	qua	một	thỏi	bơ	hay	một	lực	sĩ	Karate
chặt	một	chồng	gạch.	Toàn	thể	lâu	đài	vọng	tưởng	sụp	đổ	như	thể	nền	móng
của	nó	bị	giựt	sập.	Vọng	tưởng	bị	cắt	đứt	và	sự	trong	sáng	nguyên	thủy,	tính
giản	dị	tự	nhiên	của	Tâm	bản	nhiên	được	hiển	bày.
Chỉ	khi	bậc	thầy	xác	định	bạn	đã	có	căn	bản	trong	sự	thực	hành	Trekcho	thì
vị	ấy	mới	khai	 thị	cho	bạn	pháp	 tu	nâng	cấp	gọi	 là	Togal.	Hành	giả	Togal
làm	 việc	 trực	 tiếp	 với	 Điểm	 Linh	 Quang	 nội	 tại,	 “hiện	 trú	 một	 cách	 tự
nhiên,”	trong	mọi	hiện	tượng;	dùng	những	công	phu	đặc	biệt	và	rất	hiệu	lực



để	làm	hiển	lộ	nó	ở	ngay	trong	tâm	hành	giả.
Togal	có	đặc	tính	là	sự	trực	ngộ	tức	khắc	đồng	thời.	Thay	vì	phải	băng	qua
một	dãy	núi	để	đạt	đến	chóp	đỉnh	của	một	ngọn	núi	đằng	xa,	phương	pháp
Togal	 sẽ	 là	 nhảy	 một	 cái	 tới	 ngay	 đích.	 Hiệu	 quả	 của	 Togal	 là	 giúp	 cho
người	 ta	 thực	 hiện	mọi	 khía	 cạnh	 khác	 nhau	 của	 Tuệ	 Giác	 nội	 tâm	 ngay
trong	một	 đời	 này.	 Bởi	 vậy	 nó	 được	 xem	 như	 phương	 pháp	 độc	 đáo	 phi
thường	củaDzogchen.	Nếu	Trekcho	là	trí	tuệ	của	Dzogchen,	thì	Togal	chính
là	phương	tiện	thiện	xảo	của	nó.	Pháp	môn	này	cần	một	kỉ	luật	lớn	lao,	và
thông	thường	được	luyện	tập	trong	môi	trường	nhập	thất.
Tuy	nhiên	cần	nhấn	mạnh	lần	nữa	rằng	con	đường	Dzogchen	chỉ	có	thể	được
theo	dưới	sự	hướng	dẫn	trực	 tiếp	của	mộc	bậc	 thầy	đủ	 tư	cách.	Đức	Dalai
Lama	đã	nói:
-	Một	điều	bạn	cần	nhớ	kỹ,	là	sự	thực	hành	những	pháp	môn	thuộc	thiền	đốn
ngộ	nhưTrekcho	và	Togal,	chỉ	có	thể	được	hoàn	tất	dưới	sự	chỉ	dẫn	của	một
bậc	thầy	có	kinh	nghiệm,	và	nhờ	nhận	được	cảm	hứng	và	ban	phước	của	một
người	đã	chứng	ngộ	pháp	môn	này.

THÂN	THỂ	CẦU	VỒNG

Qua	những	công	phu	cao	cấp	về	Dzogchen	này,	những	hành	giả	đã	hoàn	tất
sự	tu	tập	có	thể	đưa	cuộc	đời	họ	đến	một	kết	thúc	phi	thường	và	vinh	quang.
Khi	chết,	họ	có	thể	làm	cho	cơ	thể	mình	tan	hòa	trở	lại	trong	tinh	chất	ánh
sáng	của	tứ	đại	đã	tạo	ra	nó,	và	kết	quả	là	cơ	thể	vật	chất	họ	tan	thành	ánh
sáng	và	biến	mất	hoàn	toàn.	Tiến	trình	này	gọi	 là	“thân	thể	cầu	vồng”	hay
“thân	thể	ánh	sáng,”	vì	sự	tan	rã	cơ	thể	thường	xảy	ra	đồng	thời	với	sự	xuất
hiện	tự	nhiên	của	ánh	sáng	và	cầu	vồng.	Những	mật	điểm	Dzogchen	xưa	cổ
và	trước	tác	của	các	bậc	thầy	vĩ	đại	phân	biệt	rõ	ràng	các	loại	khác	nhau	của
hiện	tượng	lạ	lùng	này,	vì	đã	có	một	thời	việc	ấy	xảy	ra	nếu	không	phải	bình
thường	 thì	cũng	khá	 thường	xuyên.	Thông	 thường	một	người	khi	biết	 thân
mình	sắp	thành	ánh	sáng	cầu	vồng,	sẽ	yêu	cầu	được	đặt	thi	thể	trong	một	cái
phòng	hay	lều,	đừng	động	tới	trong	bảy	ngày.	Vào	ngày	thứ	tám	người	ta	chỉ
thấy	tóc	và	móng	là	bất	tịnh	duy	nhất	của	cơ	thể	còn	để	lại.	Điều	này	có	thể
khó	 tin	 đối	 với	 chúng	 ta	 ngày	 nay,	 nhưng	 lịch	 sử	 truyền	 thừa	 của
Dzogchenđầy	những	trường	hợp	cá	nhân	đã	chứng	được	thân	cầu	vồng,	và
Dudjom	Rinpoche	thường	nói	đây	không	phải	chỉ	là	chuyện	lịch	sử	quá	khứ.
Trong	số	nhiều	trường	hợp,	tôi	xin	đơn	cử	một	trường	hợp	gần	đây	nhất	mà
tôi	có	liên	hệ	mật	thiết.	Vào	năm	1952	ở	miền	đông	Tây	Tạng,	có	một	vụ	nổi
tiếng	 về	 thân	 thể	 biến	 thành	 ánh	 cầu	 vồng	 được	 nhiều	 người	 chứng	 kiến.
Người	đạt	được	chuyện	ấy	là	Sonam	Namgyal,	 thân	phụ	của	 thầy	 tôi	và	 là
anh	của	Lama	Tseten,	người	có	cái	chết	tôi	đã	mô	tả	ở	đầu	sách	này.



Ông	là	một	con	người	bình	dị	khiêm	cung,	làm	nghề	đẻo	đá	dạo,	khắc	những
câu	thần	chú	và	kinh	lên	đá.	Một	vài	người	nói	hồi	còn	trẻ	ông	đã	từng	làm
thợ	săn,	và	đã	thụ	giáo	với	một	bậc	thầy	vĩ	đại.	Không	ai	biết	sự	thật	ông	là
một	hành	giả,	ông	quả	là	một	vị	tu	mật	hạnh.	Một	thời	gian	trước	khi	chết,
người	 ta	 trông	 thấy	ông	 lên	 trên	một	đỉnh	núi	và	cứ	ngồi	 im	 lìm	giữa	nền
trời,	mắt	nhìn	vào	không	trung.	Ông	tự	đặt	ra	những	bài	thánh	ca	để	tụng	đọc
thay	vì	đọc	những	bài	cổ	truyền.	Không	ai	biết	ông	đang	làm	gì.	Rồi	ông	ngã
bệnh	hay	dường	như	thế,	nhưng	lạ	thay	ông	càng	có	vẻ	sung	sướng	hơn.	Khi
bệnh	tình	trở	nặng,	gia	đình	ông	thỉnh	các	bậc	thầy	và	mời	bác	sĩ.	Con	trai
ông	dặn	ông	nên	nhớ	lại	tất	cả	những	giáo	lý	mà	ông	đã	được	nghe.	Ông	chỉ
mỉm	cười	bảo:
-	Ta	đã	quên	tuốt	luốt	rồi.	Vả	lại	chẳng	có	gì	để	mà	nhớ.	Mọi	sự	đều	huyễn
ảo,	nhưng	ta	tin	tất	cả	đều	tốt	đẹp.
Ngay	trước	khi	chết,	vào	năm	ông	79	tuổi,	ông	nói:
-	Tôi	chỉ	yêu	cầu	một	chuyện	là	khi	tôi	chết,	hãy	để	thi	hài	tôi	yên	ổn	đừng
động	chạm	trong	một	tuần	lễ.
Khi	ông	chết,	gia	đình	quàng	thây	ông	và	thỉnh	các	vị	tu	sĩ,	lạt	ma	đến	hành
lễ	cho	ông.	Họ	đặt	thi	thể	ông	vào	một	phòng	nhỏ	trong	nhà,	và	họ	không	thể
không	để	ý	rằng	mặc	dù	bình	thường	ông	cao	lớn,	 lúc	bấy	giờ	họ	đưa	ông
vào	đó	rất	dễ	dàng,	như	thế	là	người	ông	thu	nhỏ	lại.	Đồng	thời	có	ánh	sáng
cầu	 vồng	 tỏa	 khắp	 xung	 quanh	 nhà.	 Vào	 ngày	 thứ	 sáu,	 khi	 nhìn	 vào	 căn
phòng,	người	ta	thấy	thi	thể	ông	càng	rút	lại	thêm	nữa.	Ngày	thứ	tám	sau	khi
ông	chết,	buổi	sáng	vào	giờ	làm	tang	lễ,	những	người	phu	đến	để	nhặt	xác
ông.	Khi	mở	những	vải	liệm	ra,	họ	không	thấy	gì	ngoài	ra	là	tóc	và	móng	của
người	đã	chết.
Thầy	tôi	Jamyang	Khyentse	bảo	đem	những	di	vật	này	đến	cho	ngài	xem,	và
ngài	đã	xác	nhận	đấy	là	một	trường	hợp	của	thân	thể	biến	thành	ánh	sáng	cầu
vồng.

	



PHẦN	HAI:	CHẾT
	



11.	LỜI	KHUYÊN	TÂM	HUYẾT	VỀ	VIỆC	GIÚP	ĐỠ
NGƯỜI	SẮP	CHẾT

Trong	một	Tiếp	dẫn	đường	mà	tôi	biết,	Emily,	một	bà	tuổi	gần	70	đang	chết
với	bệnh	ung	thư	vú.	Con	gái	bà	đến	thăm	hàng	ngày,	và	dường	như	có	một
liên	hệ	hạnh	phúc	giữa	hai	mẹ	con.	Nhưng	khi	con	gái	bà	bỏ	về,	thì	Emily
gần	như	luôn	luôn	ngồi	một	mình	mà	khóc.
Sau	một	 thời	gian,	hóa	 ra	 lý	do	bà	khóc	 là	vì	con	gái	bà	hoàn	 toàn	không
chịu	 chấp	 nhận	 cái	 điều	 không	 thể	 tránh	 là	 bà	 sẽ	 chết,	 mà	 suốt	 buổi	 cứ
khuyên	mẹ	hãy	“có	tư	tưởng	tích	cực”,	hy	vọng	rằng	nhờ	vậy	bệnh	ung	thư
của	bà	có	 thể	chữa	khỏi.	Sự	 tình	bấy	giờ	 là	Emiy	phải	ôm	những	ý	 tưởng,
những	nỗi	sợ	hãi,	kinh	hoàng	và	buồn	đau	một	mình	mình	biết,	không	có	ai
để	san	sẻ,	không	ai	phụ	giúp	bà	thám	hiểm	những	tình	huống	ấy,	không	ai
giúp	bà	thấu	hiểu	cuộc	đời	bà,	và	không	ai	giúp	bà	tìm	một	ý	nghĩa	tích	cực
ở	trong	cái	chết.
Ðiều	quan	trọng	nhất	trong	đời	là	thiết	lập	một	tương	giao	thật	tình	vô	úy	với
những	người	khác,	và	càng	quan	 trọng	hơn,	với	một	người	 sắp	chết	 -	như
trường	hợp	Emily	đã	chứng	tỏ	cho	tôi	thấy.	Thường	người	sắp	chết	cảm	thấy
dè	dặt	bất	an,	và	không	biết	chắc	ý	định	của	bạn	lúc	bạn	đến	thăm	lần	đầu.
Bởi	vậy	đừng	tưởng	sẽ	có	chuyện	gì	kỳ	diệu	xảy	ra,	hãy	tự	nhiên	thoải	mái.
Người	 sắp	 chết	 thường	 không	 nói	 họ	muốn	 gì,	 nghĩ	 gì,	 nên	 người	 gần	 họ
không	biết	nói	gì	hay	làm	gì	cho	họ.	Thật	khó	mà	biết	họ	đang	cố	nói	cái	gì,
hay	họ	có	thể	đang	che	dấu	điều	gì.	Ðôi	khi	ngay	cả	họ	cũng	không	biết.	Bởi
thế,	điều	cốt	yếu	trước	tiên	là	buông	xả	bất	cứ	một	căng	thẳng	nào	trong	bầu
không	khí,	bằng	cách	nào	dễ	nhất	và	tự	nhiên	nhất.
Một	khi	miềm	tin	cậy	đã	được	thiết	lập,	không	khí	bớt	căng,	thì	sẽ	làm	cho
người	sắp	chết	bắt	đầu	đề	cập	những	gì	họ	 thật	 tình	muốn	nói:	hãy	ân	cần
khuyến	khích	để	họ	cảm	thấy	thoải	mái	mà	nói	ra	những	ý	nghĩ,	lo	sợ	và	cảm
xúc	của	họ	về	cái	chết	sắp	đến.	Sự	nói	trắng	ra	những	cảm	xúc	ấy	một	cách
chân	thành	là	điều	cốt	tủy	để	có	được	một	cuộc	đổi	thay,	giảng	hòa	với	cuộc
đời	và	chết	một	cái	chết	tốt	đẹp.	Bạn	cần	phải	để	người	sắp	chết	hoàn	toàn	tự
do	bày	tỏ,	cũng	như	cho	bạn	đủ	cả	gan	để	nói	ra	những	điều	mà	người	sắp
chết	đang	cần.
Khi	người	sắp	chết	cuối	cùng	chịu	nói	ra	những	cảm	nghĩ	riêng	tư	của	họ	thì
đừng	 ngắt	 lời,	 từ	 chối	 hay	 giảm	nhẹ	 những	 gì	 họ	 nói.	Người	 hấp	 hối	 hay
bệnh	nặng	sắp	chết	là	đang	ở	một	giai	đoạn	dễ	bị	thương	tổn	nhất	trong	đời
họ,	nên	bạn	phải	vận	dụng	tất	cả	khéo	léo	và	tình	cảm,	sự	cảm	thông,	từ	mẫn
của	bạn	để	giúp	họ	thổ	lộ	tâm	can.	Hãy	học	lắng	nghe,	học	im	lặng	thu	vào,
một	 sự	 im	 lặng	cởi	mở,	 trầm	 tĩnh,	 làm	cho	người	 sắp	chết	 cảm	 thấy	được



chấp	nhận.	Hãy	hết	sức	thoải	mái	tự	nhiên,	ngồi	đó	với	người	sắp	chết	xem
như	là	bạn	không	có	việc	gì	quan	trọng	hơn,	vui	hơn	thế	để	mà	làm.
Tôi	đã	nhận	 thấy	rằng	 trong	việc	chết	chóc	cũng	như	 trong	 tất	cả	mọi	 tình
huống	trầm	trọng	của	cuộc	đời,	có	hai	điều	hữu	ích	nhất:	thái	độ	thực	tiễn	và
óc	hài	hước.	Óc	hài	hước	có	một	đường	lối	kỳ	diệu	để	giảm	bớt	không	khí
căng	thẳng,	giúp	đặt	tiến	trình	chết	vào	đúng	viễn	ảnh	phổ	quát	của	nó,	đánh
tan	tính	cách	nghiêm	trọng	quá	mức	của	tình	huống.	Vậy	bạn	hãy	xử	dụng	óc
hài	hước	càng	nhẹ	nhàng	khéo	 léo	càng	 tốt.	Tôi	cũng	 thấy	rằng,	 theo	kinh
nghiệm	riêng	tôi,	điều	cần	yếu	là	không	nên	xem	cái	gì	quá	riêng	tư.	Người
sắp	chết,	vào	một	lúc	bất	ngờ,	có	thể	biến	bạn	thành	mục	tiêu	cho	tất	cả	sự
giận	dữ	hay	trách	móc	của	họ.	Elisabeth	Kubler-Ross	nói	rằng:	sự	giận	dữ,
trách	móc	có	thể	“trút	 lên	mọi	phía,	nhằm	vào	hoàn	cảnh	xung	quanh,	vào
những	 lúc	 hoàn	 toàn	 bất	 ngờ”	 .	 Ðừng	 tưởng	 tượng	 sự	 giận	 dữ	 ấy	 thật	 sự
nhắm	vào	bạn;	nhận	chân	được	nó	tuôn	phát	 từ	sự	lo	sợ	đau	buồn	như	thế
nào,	sẽ	 làm	cho	bạn	khỏi	phản	ứng	bằng	những	cách	có	 thể	 làm	hỏng	mối
liên	hệ	giữa	bạn	với	người	sắp	chết.
Ðôi	khi	bạn	có	 thể	muốn	giảng	đạo	cho	người	sắp	chết	nghe,	hoặc	cho	họ
công	thức	tu	tập	của	riêng	bạn,	xin	hãy	tuyệt	đối	tránh	làm	chuyện	ấy,	nhất	là
khi	bạn	không	biết	người	sắp	chết	có	muốn	vậy	không!	Không	ai	muốn	được
“cứu	 rỗi”	 với	 niềm	 tin	 của	 một	 người	 khác.	 Hãy	 nhớ	 công	 việc	 của	 bạn
không	phải	là	hoán	cải	một	người	nào	theo	một	đường	(đạo)	nào,	mà	là	giúp
cho	người	trước	mắt	liên	lạc	được	với	năng	lực	của	chính	họ,	niềm	tin,	tinh
thần	 hay	 bất	 cứ	 gì	 khác	 ở	 trong	 họ.	Dĩ	 nhiên	 nếu	 người	 sắp	 chết	 thực	 sự
muốn	nghe	những	vấn	đề	tâm	linh,	và	thực	sự	muốn	biết	bạn	nghĩ	gì	về	họ,
thì	cũng	không	nên	quá	dè	dặt.
Ðừng	quá	trông	mong	rằng	sự	giúp	đỡ	của	bạn	phát	sinh	những	kết	quả	mầu
nhiệm	 nơi	 người	 sắp	 chết	 hay	 “cứu	 rỗi”	 họ.	 Bạn	 chỉ	 thất	 vọng	 mà	 thôi.
Người	ta	sẽ	chết	như	khi	họ	đã	sống,	họ	vẫn	nguyên	vẹn	là	họ.
Muốn	thiết	lập	được	tương	giao	thực	sự,	bạn	phải	làm	một	nỗ	lực	quyết	định
là	sẽ	nhìn	người	ấy	theo	cuộc	đời	họ,	bối	cảnh	họ,	lịch	sử	họ,	chấp	nhận	con
người	của	họ	không	chút	dè	dặt.	Cũng	đừng	buồn	nếu	sự	giúp	đỡ	của	bạn
dường	như	đem	lại	rất	ít	hiệu	quả	và	người	sắp	chết	không	đáp	ứng.	Chúng
ta	không	 thể	biết	được	những	hiệu	quả	sâu	xa	mà	sự	săn	sóc	của	chúng	 ta
đem	lại.

CHỨNG	TỎ	TÌNH	YÊU	VÔ	ĐIỀU	KIỆN

Người	sắp	chết	cần	nhất	là	ta	bày	tỏ	với	họ	một	tình	yêu	hoàn	toàn	vô	điều
kiện,	không	mong	đợi	bất	cứ	gì.	Ðừng	nghĩ	bạn	phải	 là	một	người	chuyên
môn	 trong	 trong	 bất	 cứ	 kiểu	 nào.	Hãy	 tự	 nhiên,	 hãy	 chính	 là	 bạn,	 là	một



người	bạn	chân	tình,	thì	người	sắp	chết	sẽ	an	tâm	rằng	bạn	thật	sự	ở	với	họ,
cảm	thông	với	họ	như	một	con	người	đối	với	một	con	người.
Tôi	đã	nói	“Tỏ	cho	người	sắp	chết	một	tình	yêu	vô	điều	kiện”,	nhưng	ở	vài
trường	hợp	điều	ấy	hoàn	toàn	không	dễ.	Chúng	ta	có	thể	có	một	lịch	sử	dài
đau	khổ	với	người	ấy,	có	thể	cảm	thấy	tội	lỗi	về	những	gì	mình	làm	đối	với
họ	trong	quá	khứ,	hoặc	cảm	thấy	ân	hận	về	những	gì	họ	đã	làm	cho	ta.
Bởi	thế,	tôi	xin	đề	nghị	hai	đường	lối	đơn	giản	để	bạn	có	thể	bung	ra	tình	yêu
trong	bạn	đối	với	người	sắp	chết.	Tôi	và	các	bạn	tôi	khi	làm	việc	với	những
người	sắp	chết	đã	nhận	thấy	hai	phương	pháp	này	rất	hiệu	nghiệm:
Thứ	nhất,	hãy	nhìn	người	 sắp	chết	 trước	mắt	bạn	và	nghĩ	họ	cũng	như	 ta,
cũng	 có	 những	 nhu	 cầu	 giống	 ta,	muốn	 được	 hạnh	 phúc,	muốn	 tránh	 đau
khổ,	 họ	 cũng	 có	 nỗi	 cô	 đơn	 như	 ta,	 nỗi	 sợ	 đối	 với	 cái	 chưa	 biết,	 cũng	 có
những	lãnh	vực	buồn	khổ	âm	thầm,	cũng	có	những	cảm	giác	bơ	vơ	mà	họ
chỉ	mơ	hồ	nhìn	nhận.	Nếu	bạn	nghĩ	thế,	tim	bạn	sẽ	mở	ra	về	phía	người	ấy,
và	tình	yêu	sẽ	hiện	diện	giữa	bạn	và	người	sắp	chết.
Phương	pháp	thứ	hai	còn	hiệu	lực	hơn,	là	đặt	bạn	vào	địa	vị	người	sắp	chết.
Tưởng	 tượng	bạn	 đang	nằm	 trên	 giường	 trước	mắt	 bạn,	 đang	 đối	 diện	 cái
chết.	Tưởng	tượng	bạn	đang	ở	đấy,	đau	đớn	và	cô	độc	-	rồi	 thực	sự	tự	hỏi
mình:	Ta	sẽ	cần	gì	nhất?	Ta	sẽ	thích	gì	nhất?	Ta	sẽ	thực	sự	mong	muốn	gì	từ
nơi	người	bạn	trước	mặt	ta?
Nếu	bạn	làm	hai	thực	tập	này,	tôi	nghĩ	bạn	sẽ	tìm	ra	rằng,	cái	mà	người	sắp
chết	 cần	 nhất	 là	 cái	mà	 chính	 bạn	 cần	 nhất:	 được	 yêu	 thương,	 được	 chấp
nhận.
Tôi	cũng	thường	thấy	rằng	những	người	ốm	nặng	khao	khát	được	sờ,	được
xem	như	người	sống,	chứ	không	phải	chỉ	là	những	chứng	bệnh.	Một	niềm	an
ủi	lớn	lao	có	thể	đến	với	người	bệnh	nặng	nếu	ta	chỉ	cầm	tay	họ,	nhìn	vào
mắt	họ,	nhẹ	nhàng	chà	xát	họ	hay	ôm	họ	trong	vòng	tay,	hay	cùng	thở	với	họ
một	nhịp	thở	nhẹ	nhàng.	Thân	thể	cũng	có	ngôn	ngữ	yêu	thương	của	riêng
nó,	hãy	xử	dụng	nó	đừng	sợ	hãi,	bạn	sẽ	thấy	bạn	đem	lại	cho	người	sắp	chết
niềm	an	ủi	và	thoải	mái.
Thường	chúng	ta	quên	rằng	người	sắp	chết	đang	mất	cả	thế	giới	của	họ:	nhà
cửa,	công	việc,	bạn	bè,	thân	thể	và	tâm	trí;	họ	đang	mất	tất	cả	mọi	thứ.	Tất	cả
những	mất	mát	mà	ta	có	thể	kinh	quá	trong	đời	hợp	lại	thành	một	sự	mất	mát
tràn	trề	khi	ta	chết,	hỏi	làm	sao	một	người	sắp	chết	không	ba	hồi	sợ,	ba	hồi
giận	 dữ,	 ba	 hồi	 buồn?	Elizabeth	Kubler-Ross	 kể	 năm	 giai	 đoạn	 trong	 tiến
trình	giảng	hòa	với	cái	chết:	chối	bỏ,	giận	dữ,	mặc	cả,	xuống	tinh	 thần,	và
chấp	nhận.	Dĩ	nhiên	không	phải	ai	cũng	qua	cả	năm	giai	đoạn	ấy,	hoặc	luôn
luôn	theo	thứ	tự	ấy.	Với	vài	người,	con	đường	đi	đến	chấp	nhận	cái	chết	có
thể	rất	dài	và	đầy	chông	gai;	có	những	người	hoàn	toàn	không	đạt	đến	giai
đoạn	chấp	nhận.	Nền	văn	hóa	chúng	 ta	 (Tây	phương)	không	giúp	cho	con
người	có	cái	 tầm	nhìn	xa	về	 tư	 tưởng,	cảm	xúc,	và	kinh	nghiệm	của	chính



mình,	khiến	nhiều	người	-	khi	đối	mặt	cái	chết	và	thử	thách	cuối	cùng	này	-
tự	thấy	mình	bị	 lừa	bịp	bởi	chính	sự	ngu	si	của	mình,	 lấy	làm	vô	cùng	bất
mãn,	giận	dữ,	nhất	 là	khi	không	có	ai	muốn	hiểu	họ	và	những	nhu	cầu	tha
thiết	nhất	của	họ	(khi	sắp	chết).	Ciceley	Saunders,	tiên	phong	của	phong	trào
Tiếp	dẫn	đường	ở	Anh	quốc,	viết:	“Một	lần	tôi	hỏi	một	người	sắp	chết	rằng
họ	cần	gì	hơn	hết	nơi	những	người	săn	sóc	họ.	Ông	ta	bảo,	tôi	cần	một	người
có	vẻ	cố	gắng	để	hiểu	tôi”.	Quả	thực	không	thể	nào	hoàn	toàn	hiểu	được	một
người	 khác,	 nhưng	 tôi	 không	 bao	 giờ	 quên	 rằng	 ông	 ta	 không	 đòi	 hỏi	 sự
thành	công,	mà	chỉ	mong	có	một	người	nào	quan	 tâm	đến	sự	cố	gắng	 tìm
hiểu.
Chỉ	cốt	chúng	ta	đủ	quan	tâm	để	cố	gắng	hiểu	người	sắp	chết,	và	trấn	an	họ
rằng	dù	họ	cảm	thấy	gì	đi	nữa,	dù	họ	có	bất	mãn,	giận	dữ	cũng	 là	chuyện
thường.	Sự	chết	sẽ	đem	lại	nhiều	cảm	xúc	bị	ức	chế:	sự	buồn	rầu,	sự	trơ	lì
hay	mặc	cảm	tội	lỗi,	hay	cả	đến	sự	ganh	tị	với	người	còn	mạnh	khỏe.	Hãy
giúp	người	sắp	chết	đừng	đè	nén	những	cảm	xúc	ấy	khi	chúng	khởi	lên.	Hãy
ở	 lại	với	họ	khi	những	cơn	sóng	đau	đớn	buồn	khổ	đang	 lên,	 cùng	với	 sự
chấp	nhận,	thời	gian	và	kiên	nhẫn,	thông	cảm,	những	cảm	xúc	ấy	từ	từ	lắng
xuống	và	 trả	 lại	cho	người	sắp	chết	nền	tảng	an	bình,	 tĩnh	lặng	và	sự	sáng
suốt	mà	tự	thẳm	sâu	vốn	thực	là	của	họ.
Ðừng	cố	 làm	bộ	quá	minh	 triết,	đừng	 luôn	 luôn	cố	 tìm	 lời	gì	 cho	 sâu	 sắc.
Bạn	không	cần	phải	làm	hay	nói	một	điều	gì	để	làm	cho	sự	thể	trở	nên	tốt
hơn.	Chỉ	cần	hiện	diện	ở	đấy	một	cách	trọn	vẹn	càng	tốt.	Nếu	bạn	cảm	thấy
lo	ngại,	sợ	hãi	không	biết	phải	làm	gì,	thì	hãy	thẳng	thắn	nói	ra	như	vậy,	và
xin	người	sắp	chết	giúp	đỡ	bạn,	để	bạn	biết	phải	làm	gì.	Sự	chân	thành	này
sẽ	đem	bạn	và	người	sắp	chết	lại	gần	nhau	hơn,	mở	ra	một	sự	truyền	thông
thoải	mái	hơn.	Ðôi	khi	người	sắp	chết	biết	hơn	chúng	ta	nhiều,	cách	thế	nào
để	giúp	đỡ	họ,	và	chúng	ta	cần	phải	biết	làm	sao	để	rút	từ	trí	tuệ	của	họ,	và
để	họ	cho	ta	biết	những	gì	họ	biết.	Cicely	Saunders	đã	bảo	chúng	ta	phải	tự
nhắc	 mình	 rằng,	 khi	 ở	 cạnh	 người	 sắp	 chết	 chúng	 ta	 không	 chỉ	 là	 người
“cho”	mà	 thôi.	 “Sớm	hay	muộn,	 ai	 làm	việc	 với	 người	 sắp	 chết	 cũng	biết
mình	“nhận”	được	nhiều	hơn	“cho”,	vì	ta	học	được	sự	kiên	nhẫn,	can	đảm	và
thông	thường,	óc	hài	hước.	Chúng	tôi	cần	phải	nói	thế...”.	Thường	ta	có	thể
làm	cho	người	sắp	chết	lên	tinh	thần	khi	ta	công	nhận	sự	can	đảm	của	họ.
Tôi	cũng	nhận	ra	rằng	tôi	đã	được	người	sắp	chết	giúp	cho	tôi	nhớ	một	điều:
con	người	trước	mặt	tôi,	người	đang	chết	ấy,	ở	đâu	đó,	vẫn	là	một	người	tốt,
dù	họ	có	nổi	giận,	gây	kinh	hoàng	 trong	chốc	 lát,	nhưng	nếu	chúng	 ta	 tập
trung	vào	thiện	tính	ấy	nơi	họ,	ta	sẽ	tự	chế	và	có	được	lối	nhìn	cần	thiết	để
trở	 nên	 càng	 hữu	 ích	 cho	 họ	 càng	 tốt.	 Cũng	 như	 khi	 bạn	 gây	 gổ	 với	một
người	bạn	thân,	bạn	không	quên	những	tính	tốt	nhất	của	người	ấy.	Hãy	làm
như	vậy	với	người	sắp	chết.	Ðừng	phê	phán	họ,	dù	họ	có	nổi	lên	những	cảm
xúc	như	thế	nào.	Sự	chấp	nhận	của	bạn	sẽ	làm	cho	người	chết	có	được	niềm



thoải	mái	 tự	nhiên	mà	họ	đang	cần.	Ðối	xử	với	họ	như	thể	một	đôi	khi	họ
cũng	có	tính	ấy:	cởi	mở,	thương	yêu,	độ	lượng.
Ở	một	bình	diện	tâm	linh	sâu	xa	hơn,	tôi	nhận	thấy	một	điều	vô	cùng	lợi	ích
là	nhớ	người	sắp	chết	có	Phật	tính,	dù	họ	có	nhận	ra	hay	không,	và	tiềm	năng
đạt	giác	ngộ.	Khi	người	ấy	tiến	gần	hơn	đến	cái	chết,	thì	khả	năng	ấy	lại	càng
lớn	 hơn	 về	 nhiều	 phương	 diện.	Vậy	 họ	 đáng	 được	 nhiều	 săn	 sóc	 và	 kính
trọng	hơn.

NÓI	THẬT

Người	ta	 thường	hỏi	 tôi:	“Có	nên	cho	người	bện	biết	họ	sắp	chết	không?”.
Và	tôi	luôn	trả	lời:	“Có,	và	càng	lặng	lẽ,	tử	tế,	nhạy	cảm,	càng	khéo	léo	càng
tốt”.	Nhiều	năm	thăm	viếng	người	ốm	và	người	hấp	hối	khiến	tôi	đồng	ý	với
Elizabeth	Ross	rằng:	“Phần	đông,	nếu	không	nói	là	tất	cả	người	chết	đều	biết
họ	sắp	chết.	Họ	cảm	thấy	điều	đó	qua	sự	thay	đổi	nơi	lối	chăm	sóc,	qua	thái
độ	đổi	khác	của	người	 ta	đối	với	mình,	qua	sự	hạ	giọng	hay	 tránh	 làm	ồn,
qua	 gương	mặt	 đẫm	 lệ	 hay	 vẻ	 nghiêm	 trọng	 của	một	 người	 bà	 con	 không
giấu	được	cảm	xúc”.
Tôi	 vẫn	 thấy	người	 ta	 thường	biết	 theo	bản	năng	 rằng	họ	 sắp	 chết,	 nhưng
phải	nhờ	người	khác	 -	bác	 sĩ	hay	người	 thân	 -	xác	nhận	điều	này.	Nếu	họ
không	xác	nhận,	 thì	người	 sắp	chết	 có	 thể	nghĩ	 rằng	vì	người	 thân	của	họ
không	thể	chịu	nổi	cái	tin	ấy.	Và	rồi	người	sắp	chết	cũng	không	đề	cập	vấn
đề	làm	gì	nữa.	Sự	thiếu	chân	thật	này	chỉ	làm	cho	người	chết	càng	thêm	lo
lắng,	cô	đơn.	Tôi	nghĩ	rằng	cần	cho	họ	biết	sự	thật,	vì	nếu	không,	làm	sao	họ
có	thể	dọn	mình	cho	cái	chết?	Làm	sao	họ	có	thể	đưa	những	mối	quan	hệ	với
cuộc	đời	đi	đến	một	kết	thúc	thực	sự?	Làm	sao	họ	có	thể	giải	quyết	những
vấn	đề	 thực	 tế	mà	họ	cần	phải	giải	quyết?	Làm	sao	họ	có	 thể	giúp	những
người	thân	của	họ	sống	-	những	người	họ	bỏ	lại?
Theo	quan	điểm	của	tôi,	kể	như	một	hành	giả	tâm	linh,	thì	chết	là	một	cơ	hội
lớn	 để	 người	 ta	 hòa	 giải	 với	 toàn	 thể	 cuộc	 đời	mình,	 và	 tôi	 đã	 trông	 thấy
nhiều,	rất	nhiều	người	nhân	dịp	này	để	thay	đổi	tính	nết	và	đạt	đến	gần	hơn
sự	thật	sâu	xa	nhất	của	họ.	Bởi	vậy,	nếu	ta	biết	một	cách	tế	nhị	và	tử	tế,	nói
sớm	cho	người	kia	biết	họ	sắp	chết,	thì	thế	là	ta	giúp	họ	có	thời	gian	chuẩn	bị
và	tìm	thấy	can	đảm,	sức	mạnh	của	chính	họ,	và	tìm	thấy	ý	nghĩa	cuộc	đời.
Tôi	xin	kể	lại	câu	chuyện	tôi	nghe	chị	Brigid	kể	-	chị	là	một	y	tá	tu	sĩ	Công
giáo	phục	vụ	trong	một	Tiếp	dẫn	đường	ở	Ái	Nhĩ	Lan.	Ông	Murphi,	độ	trên
lục	 tuần,	ông	và	vợ	ông	đã	được	bác	sĩ	cho	biết	 là	ông	sẽ	không	còn	sống
bao	lâu	nữa.	Ngày	hôm	sau,	bà	Murphi	chờ	chồng	ở	Tiếp	dẫn	đường,	họ	nói
chuyện	và	khóc	suốt	ngày.	Chị	Brigid	nhìn	hai	người	bạn	già	nói	chuyện	và
thường	òa	lên	khóc,	việc	này	xảy	ra	ba	ngày	liên	tiếp	làm	cho	chị	tự	hỏi	có



nên	xen	vào	hay	không?	Nhưng	đến	hôm	sau,	hai	vợ	chồng	đột	ngột	 thay
đổi:	họ	có	vẻ	 thư	 thái	an	bình,	cầm	 tay	nhau	và	 tỏ	 lộ	yêu	 thương	nhau	 rất
mực.
Chị	Brigid	đã	chận	bà	Murphi	ở	hành	 lang	để	hỏi	có	chuyện	gì	xảy	 ra,	đã
thay	đổi	rõ	rệt	thái	độ	của	họ	như	thế.	Bà	Murphi	kể,	khi	cả	hai	người	đều
nhận	chân	rằng	ông	chồng	sắp	chết,	thì	họ	nhìn	lại	bao	năm	chung	sống,	và
nhiều	kỷ	niệm	trở	về	trong	trí	họ.	Họ	đã	cưới	nhau	gần	40	năm,	và	dĩ	nhiên
họ	cảm	thấy	một	nỗi	đau	buồn	lớn	lao;	nghĩ	và	nói	về	những	việc	mà	họ	sẽ
không	bao	giờ	cùng	nhau	làm	được	nữa.	Khi	ấy,	ông	Murphi	bèn	viết	tờ	di
chúc	và	những	trăn	trối	cuối	cùng	cho	những	người	con	lớn.	Tất	cả	việc	này
thật	buồn	ghê	gớm,	vì	 thật	cam	go	để	mà	buông	 tất	cả,	nhưng	họ	vẫn	 tiến
hành,	vì	ông	Murphi	muốn	kết	thúc	đời	mình	một	cách	tốt	đẹp.
Chị	Brigid	bảo	tôi	rằng,	trong	3	tuần	kế	tiếp	ông	Murphi	còn	sống,	hai	người
tỏa	ra	một	sự	bình	an	và	một	cảm	giác	yêu	thương	kỳ	diệu,	đơn	giản,	Ngay
cả	sau	khi	chồng	chết,	bà	Murphi	vẫn	tiếp	tục	đến	Tiếp	dẫn	đường	để	thăm
viếng	bệnh	nhân,	nơi	đó	bà	đã	trở	thành	một	nguồn	cảm	hứng	cho	tất	cả	mọi
người.
Câu	chuyện	này	cho	tôi	thấy	tầm	quan	trọng	của	việc	nói	sớm	cho	người	sắp
chết	biết	sự	thật,	và	sự	lợi	ích	lớn	lao	khi	biết	đối	diện	sòng	phẳng	với	nỗi
đau	mất	mát.	Ông	bà	Murphi	biết	họ	sắp	mất	đi	nhiều	thứ,	nhưng	nhờ	cùng
nhau	đối	phó	với	những	mất	mát	ấy,	cùng	san	sẻ	nỗi	buồn,	họ	cùng	tìm	được
cái	mà	họ	không	thể	mất,	đó	là	tình	yêu	sâu	xa	giữa	họ	sẽ	còn	mãi	sau	khi
ông	chết.

SỢ	CHẾT

Tôi	chắc	rằng	một	trong	những	điều	mà	bà	Murphi	giúp	chồng	bà,	là	bà	đã
đối	mặt	với	cái	nỗi	sợ	chết	của	chính	bà	ngay	trong	tâm	khảm.	Bạn	không
thể	giúp	đỡ	một	người	sắp	chết	nếu	bạn	không	nhận	ra	nỗi	sợ	chết	làm	ta	bối
rối	như	thế	nào,	đem	lại	những	sợ	hãi	khó	chịu	nhất.	Làm	việc	với	người	sắp
chết	giống	như	đối	diện	với	một	 tấm	gương	 láng	bóng	ghê	 rợn	về	sự	 thực
của	 chính	mình.	Bạn	 thấy	 trong	 đó	 gương	mặt,	 nỗi	 kinh	 hoàng	 của	 chính
bạn,	và	của	nỗi	sợ	chết	nơi	bạn.	Nếu	bạn	không	nhìn	và	chấp	nhận	gương
mặt	kinh	hoàng	sợ	hãi	đó	trong	chính	bạn,	thì	làm	sao	bạn	có	thể	chịu	đựng
nó	ở	nơi	người	đối	diện?	Khi	đến	giúp	đỡ	người	sắp	chết,	bạn	cần	phải	khám
xét	mỗi	 phản	ứng	 của	 chính	 bạn,	 vì	 phản	ứng	 của	 bạn	 sẽ	 phản	 chiếu	 trên
phản	ứng	của	người	sắp	chết,	và	sẽ	đóng	góp	một	phần	lớn	vào	sự	giúp	đỡ
họ	hay	tàn	hại	họ.
Nhìn	vào	nỗi	sợ	chết	của	bạn	một	cách	thực	thà	cũng	sẽ	giúp	bạn	trong	chính
cuộc	hành	 trình	 của	bạn	 tiến	đến	 sự	 trưởng	 thành.	Ðôi	 khi	 tôi	 nghĩ	 không



cách	nào	giúp	ta	mau	chóng	trưởng	thành	trong	đạo	làm	người,	hơn	là	làm
việc	với	những	người	 sắp	 chết.	Săn	 sóc	người	 sắp	 chết	 đã	 là	một	 sự	quán
tưởng	sâu	xa	và	một	tư	duy	về	cái	chết	của	chính	bạn.	Ðấy	là	một	cách	để
đối	diện	và	làm	việc	với	cái	chết.	Khi	bạn	làm	việc	với	người	sắp	chết,	bạn
có	thể	đi	đến	một	thứ	quyết	định,	một	thấu	hiểu	rõ	ràng	cái	gì	là	trọng	tâm
căn	để	nhất	của	cuộc	đời.
Thực	sự	học	cách	giúp	đỡ	người	sắp	chết	là	bắt	đầu	hết	sợ	và	có	trách	nhiệm
về	cái	chết	của	chính	bạn,	và	tìm	ra	trong	chính	bạn,	khởi	thủy	của	một	lòng
bi	mẫn	vô	bờ	mà	bạn	có	thể	chưa	hề	ngờ	đến.
Ý	thức	nỗi	sợ	chết	nơi	chính	bạn	sẽ	giúp	bạn	vô	vàn	trong	việc	biết	đến	nỗi
sợ	hãi	nơi	người	sắp	chết.	Hãy	tưởng	tượng	sâu	xa	điều	ấy	ra	sao:	sợ	nỗi	đau
đớn	càng	lúc	càng	tăng	không	chịu	nổi,	sợ	đau	khổ,	sợ	mất	tư	cách,	sợ	phải
lệ	thuộc	người	khác,	sợ	rằng	ta	đã	sống	một	đời	vô	nghĩa,	sợ	chia	lìa	với	tất
cả	những	gì	ta	thương	yêu,	sợ	mất	sự	tự	chế,	sợ	mất	sự	kính	trọng,	và	ló	lẽ
nỗi	sợ	hãi	lớn	nhất	của	chúng	ta	là	sợ	chính	nỗi	sợ	hãi,	ta	cứ	càng	tránh	né	thì
nó	càng	mạnh	thêm.
Thông	thường	khi	sợ	hãi,	bạn	cảm	thấy	bị	cô	lập	một	mình,	không	bè	bạn.
Nhưng	nếu	có	người	ở	bên	bạn	và	nói	họ	cũng	 sợ,	 thì	khi	 ấy	bạn	nhận	 ra
rằng	sợ	hãi	là	chuyện	ai	cũng	có,	khi	ấy	cái	rìa	sắc	cạnh	của	nó,	nỗi	sợ	riêng
tư,	bị	 tước	mất.	Nỗi	sợ	hãi	của	bạn	được	đưa	về	trong	bối	cảnh	sợ	hãi	của
con	người	nói	chung.	Khi	ấy	bạn	có	thể	cảm	thông	hơn,	từ	bi	hơn,	và	xử	với
nỗi	sợ	của	bạn	một	cách	tích	cực,	có	ích	hơn	nhiều.
Càng	chạm	trán	và	chấp	nhận	nỗi	sợ	của	riêng	bạn,	bạn	càng	nhạy	cảm	đối
với	nỗi	 sợ	 của	người	 sắp	 chết	 trước	mắt	bạn.	Bạn	 sẽ	 thấy	mình	phát	 triển
được	thông	minh	trí	tuệ	để	giúp	người	ấy	đưa	nỗi	sợ	hãi	của	họ	ra	ánh	sáng,
xử	 lý	 nó,	 và	 khởi	 sự	 khéo	 léo	 xua	 tan	 nó.	Vì	 đối	 diện	 nỗi	 sợ	 hãi	 của	 bạn
không	những	 làm	cho	bạn	dạn	dĩ	hơn,	có	 lòng	 thương	hơn,	sáng	suốt	hơn,
mà	nó	còn	làm	bạn	khéo	léo	hơn,	và	sự	khéo	léo	ấy	sẽ	mở	ra	cho	bạn	nhiều
phương	pháp	giúp	người	chết	hiểu	và	đối	mặt	với	nỗi	sợ	hãi	của	họ.
Một	trong	những	nỗi	lo	sợ	mà	chúng	ta	có	thể	xua	đuổi	dễ	dàng	nhất	là	sợ
đau	đớn	trong	khi	chết,	như	tất	cả	chúng	ta	đều	sợ.	Tôi	muốn	nghĩ	rằng	mọi
người	trên	thế	giới	bây	giờ	đều	có	thể	biết	không	cần	phải	sợ	như	thế.	Nỗi
đau	thể	xác	cần	được	giữ	mức	tối	thiểu	vì	chết	cũng	đủ	đau	khổ	rồi.	Một	sự
khảo	sát	ở	Tiếp	dẫn	đường	St-Christopher	ở	Luân	Ðôn	-	mà	tôi	biết	rõ	vì	ở
đấy	nhiều	học	trò	tôi	đã	chết	-	cho	thấy	rằng	nếu	săn	sóc	cẩn	thận	thì	98%
bệnh	nhân	 có	 thể	 có	một	 cái	 chết	 bình	 an.	 Phong	 trào	Tiếp	 dẫn	 đường	đã
phát	minh	nhiều	phương	pháp	chế	ngự	cơn	đau	bằng	cách	xử	dụng	phối	hợp
nhiều	 loại	 thuốc,	 chứ	 không	 phải	 chỉ	 dùng	 toàn	 á	 phiện.	 Những	 bậc	 thầy
trong	Phật	giáo	thường	nói	cần	phải	chết	một	cách	đầy	đủ	ý	thức,	có	sự	tự
chủ,	 sáng	 suốt	 càng	 nhiều	 càng	 tốt.	 Vậy	 cần	 phải	 kiểm	 soát	 sự	 đau	 đớn
không	để	đến	độ	nó	che	mờ	ý	thức	của	người	sắp	chết,	đó	là	điều	kiện	cốt



yếu	của	việc	làm	giảm	đau.	Và	điều	kiện	ấy	hiện	nay	có	thể	làm	được:	mọi
người	sắp	chết	đều	đáng	được	giúp	đỡ	trong	phương	diện	này,	ở	giai	đoạn
chuyển	tiếp	quan	trọng	nhất	ấy.

CÔNG	VIỆC	CHƯA	XONG

Một	 niềm	 lo	 âu	 khác	 của	 người	 sắp	 chết	 là	 công	 việc	 dang	 dở	 họ	 để	 lại.
Những	bậc	thầy	cho	biết	ta	nên	chết	một	cách	an	ổn,	“không	bám	víu,	khát
khao,	chấp	thủ”.	Ðiều	này	không	thể	xảy	đến	nếu	công	việc	dang	dở	của	một
đời	chưa	được	thanh	toán.	Ðôi	khi	bạn	thấy	rằng	người	ta	còn	níu	kéo	cuộc
đời,	sợ	phải	buông	ra,	phải	chết,	bởi	vì	họ	chưa	hòa	giải	được	với	những	gì
họ	đã	là	và	đã	làm	trong	đời.	Và	khi	một	người	sắp	chết	vẫn	còn	ôm	ấp	mặc
cảm	phạm	tội	hay	oán	ghét	người	khác,	thì	những	người	còn	ở	lại	sẽ	đau	khổ
sâu	xa	hơn.
Ðôi	khi	người	ta	hỏi	 tôi:	“Có	phải	quá	muộn	lúc	ấy	để	hàn	gắn	những	đau
thương	dĩ	vãng?	Phải	chăng	giữa	tôi	và	người	bà	con,	bạn	bè	sắp	chết	của	tôi
đã	 có	quá	nhiều	đau	khổ,	 khó	 có	 thể	hàn	gắn	nổi?”.	Tôi	 tin	 rằng,	 và	kinh
nghiệm	rằng	không	bao	giờ	là	quá	muộn,	ngay	cả	sau	khi	nhục	mạ	nhau	một
trận	 tơi	bời,	người	 ta	vẫn	có	 thể	 tìm	cách	 tha	 thứ	cho	nhau.	Cái	giây	phút
chết	chóc	có	mọt	vẻ	trọng	đại,	nghiêm	túc	và	tối	hậu	có	thể	làm	người	ta	xét
lại	những	thái	độ	của	mình,	và	sẵn	sàng	cởi	mở	hơn	để	tha	thứ,	khi	mà	trước
đấy	họ	không	thể	nào	làm	được.	Ngay	cả	vào	lúc	cuối	đời,	những	lỗi	lầm	của
cả	một	đời	có	thể	được	giải	tỏa.
Có	một	phương	pháp	giúp	hoàn	tất	công	việc	dang	dở	mà	tôi	và	các	học	trò
tôi	thấy	rất	hiệu	nghiệm,	khi	làm	việc	với	những	người	sắp	chết.	Nó	được	rút
từ	pháp	tu	của	Phật	giáo	là	xem	mình	như	người	khác,	trao	đổi	địa	vị	tự	ngã
với	những	người	khác;	và	 từ	kỹ	 thuật	Gestalt	của	Christine	Longaker,	một
trong	những	học	 trò	đầu	 tiên	của	 tôi,	người	đã	đến	 làm	việc	với	người	sắp
chết	 sau	khi	có	chồng	chết	vì	bệnh	ung	 thư	máu.	Thông	 thường	công	việc
chưa	xong	là	hậu	quả	của	sự	truyền	thông	bị	tắt	nghẽn.	Khi	chúng	ta	bị	tổn
thương,	 chúng	 ta	 đâm	 ra	 rất	 tự	 vệ,	 luôn	 luôn	 biện	 bác	 dành	 phần	 phải	 về
mình	và	nhất	định	không	chịu	thấy	lập	trường	người	kia.	Ðiều	này	không	chỉ
vô	ích	mà	còn	làm	bế	tắc	mọi	khả	năng	trao	đổi	thực	sự.
Bởi	vậy,	khi	bạn	làm	tập	luyện	này,	trước	hết	hãy	đem	tất	cả	ý	nghĩ	cảm	xúc
tiêu	cực	của	bạn	ra	ánh	sáng,	cố	mà	tìm	hiểu	chúng,	làm	việc	với	chúng	và
giải	quyết	chúng,	và	cuối	cùng	buông	xả.
Rồi	quán	tưởng	người	mà	bạn	có	vấn	đề	với	họ,	đang	ở	trước	mặt	bạn.	Nhìn
thấy	họ	trong	tâm	nhãn	của	bạn,	hệt	như	họ	thường	ngày	trước	mắt	bạn.
Bây	giờ	hãy	xem	như	có	một	 thay	đổi	 thực	sự	xảy	ra,	khiến	người	kia	mở
lòng	ra	mà	lắng	nghe	những	gì	bạn	nói,	có	thiện	chí	hơn	bao	giờ	hết,	để	san



sẻ	một	cách	trung	thực,	và	giải	quyết	vấn	đề	giữa	bạn	và	họ.	Hãy	quán	tưởng
người	ấy	một	cách	rõ	ràng	trong	trạng	thái	mới	thay	đổi,	nghĩa	là	rất	cởi	mở.
Ðiều	này	giúp	bạn	cũng	cởi	mở	hơn	đối	với	người	ấy.	Rồi	thực	sự	cảm	thấy
sâu	xa	trong	tâm	bạn	những	gì	bạn	muốn	nói	với	họ	nhất.	Nói	với	họ	vấn	đề
là	 thế	nào,	 cho	họ	biết	 tất	 cả	 cảm	nghĩ	 của	bạn,	những	khó	khăn	của	bạn,
niềm	tổn	thương,	nỗi	ân	hận	của	bạn.	Nói	với	họ	những	gì	mà	trước	đây	bạn
không	đủ	can	đảm	để	nói	ra.
Bây	giờ	bạn	hãy	lấy	một	mảnh	giấy	mà	viết	lên	đó	tất	cả	những	gì	bạn	muốn
nói.	Rồi	 ngay	 sau	 đó,	 viết	 ra	 những	 gì	mà	 người	 kia	 có	 thể	 trả	 lời.	Ðừng
dừng	lại	để	suy	nghĩ	những	gì	họ	thường	nói:	hãy	nhớ	rằng	bây	giờ,	như	bạn
đã	quán,	người	ấy	thự	sự	nghe	bạn,	và	cởi	mở	hơn.	Bởi	thế	bạn	cứ	viết	cái	gì
tuôn	ra	một	cách	tự	nhiên;	để	cho	người	kia	trong	tâm	trí	bạn,	diễn	đạt	hoàn
toàn	ý	kiến	của	họ	về	vấn	đề.
Hãy	xem	bạn	cần	nói	thêm	gì	với	họ	nữa	chăng	-	những	cảm	giác	bị	thương
tổn	hay	niềm	hối	hận	nào	trong	quá	khứ,	mà	bạn	đã	giữ	lại,	hoặc	chưa	từng
ngờ	đến.	Mỗi	lần,	sau	khi	nói	lên	cảm	nghĩ	của	mình,	bạn	hãy	viết	lên	một
lời	đáp	lại	của	người	kia,	cứ	viết	bất	cứ	gì	đến	trong	đầu	bạn.	Tiếp	tục	cuộc
đối	thoại	này	cho	đến	khi	bạn	thực	sự	cảm	thấy	không	còn	che	giấu	điều	gì,
không	cần	nói	thêm	gì	nữa.
Muốn	biết	bạn	thực	sự	sẵn	sàng	kết	thúc	cuộc	đối	thoại,	hãy	tự	hỏi	một	cách
sâu	xa	trong	tâm	khảm,	rằng	bạn	có	thể	thực	tình	buông	bỏ	quá	khứ	chăng,
thực	sự	tha	thứ	người	kia	hay	cảm	thấy	họ	sẽ	tha	thứ	cho	mình.	Khi	bạn	cảm
thấy	đã	được	như	thế,	thì	hãy	nhớ	nói	lên	những	cảm	tưởng	yêu	mến	mà	có
thể	bạn	đang	giữ	lại,	rồi	nói	lới	từ	giã.	Hãy	quán	tưởng	người	kia	quay	lưng
bỏ	đi	và	dù	bạn	phải	buông	người	ấy	ra,	hãy	nhớ	rằng	bạn	vẫn	có	thể	giữ	lại
niềm	yêu	thương	người	ấy	và	những	hoài	niệm	ấm	áp	về	những	khía	cạnh	tốt
nhất	của	mối	tương	giao	luôn	luôn	ở	trong	tim	bạn.
Muốn	đạt	đến	một	hòa	giải	sáng	sủa	hơn	với	quá	khứ,	thì	hãy	tìm	một	người
mà	bạn	có	thể	đọc	cho	nghe	cuộc	đối	thoại	bạn	đã	viết,	hoặc	đọc	lớn	cho	bạn
nghe	một	mình.	Một	 khi	 bạn	 đã	 đọc	 lớn	 cuộc	 đối	 thoại	 này,	 bạn	 sẽ	 ngạc
nhiên	để	ý	một	thay	đổi	nơi	bạn,	như	thể	là	bạn	đã	thực	sự	liên	lạc	với	người
ấy,	thực	sự	giải	tỏa	với	họ	mọi	vấn	đề	giữa	họ	và	bạn.	Sau	đó	bạn	sẽ	thấy	vô
cùng	dễ	dàng	để	buông	xả,	để	nói	trực	tiếp	với	người	kia	về	những	khó	khăn
của	bạn.	Và	khi	bạn	đã	thực	sự	buông	xả,	thì	một	thay	đổi	vi	tế	trong	sự	hóa
giải	giữa	bạn	và	người	kia	sẽ	xảy	ra,	mối	căng	thẳng	từ	bao	lâu	nay	bỗng	tan
biến.	Ðôi	khi	nhờ	vậy	mà	các	bạn	lại	còn	trở	thành	đôi	bạn	thân	thiết	nhất.
Ðừng	bao	giờ	quên	rằng:	“Một	người	bạn	có	thể	biến	thành	thù,	và	một	kẻ
thù	có	thể	biến	thành	bạn”	,	như	lời	Tsongkhapa,	bậc	thầy	Tây	Tạng	đã	nói.

NÓI	LỜI	TỪ	BIỆT



Không	những	bạn	cần	tập	buông	những	mối	căng	thẳng,	mà	còn	phải	buông
cả	người	sắp	chết.	Nếu	bạn	ràng	buộc,	bám	víu	họ,	bạn	có	thể	đem	lại	cho	họ
rất	nhiều	mối	thương	tâm	không	cần	thiết,	làm	cho	họ	rất	khó	xả	để	chết	một
cách	an	bình.
Ðôi	khi	người	hấp	hối	còn	kéo	dài	cả	nhiều	tháng,	nhiều	tuần,	lâu	hơn	sự	chờ
đợi	 của	 bác	 sĩ,	 và	 phải	 chịu	 đau	 đơn	 kinh	 khủng	 về	 thể	 xác.	 Christine
Longaker	đã	khám	phá	rằng	muốn	cho	một	người	như	thế	buông	xả	và	chết
được	dễ	dàng,	thì	họ	cần	được	nghe	hai	lời	xác	quyết	rõ	ràng	từ	những	người
thân.	Trước	hết,	người	thân	phải	để	cho	họ	chết,	thứ	hai	là	người	thân	phải
làm	cho	họ	an	tâm	rằng	mình	sẽ	không	sao	sau	khi	họ	chết,	không	cần	phải
lo	lắng.
Khi	người	ta	hỏi	tôi	cách	nào	tốt	nhất	để	cho	phép	người	ta	chết,	tôi	bảo	hãy
tưởng	mình	đang	ở	bên	giường	người	sắp	chết	mà	nói	với	một	vẻ	yêu	thương
chân	 thành	 sâu	xa	nhất:	 “Tôi	 đang	ở	bên	bạn,	 tôi	 yêu	mến	bạn.	Bạn	đang
chết,	điều	ấy	hoàn	toàn	tự	nhiên,	cái	chết	xảy	đến	với	tất	cả	mọi	người.	Tôi
ước	gì	bạn	có	thể	ở	lại	với	tôi,	nhưng	tôi	cũng	không	muốn	cho	bạn	đau	đớn
thêm	nữa.	Thời	gian	chung	sống	của	chúng	ta	đã	nhiều,	tôi	sẽ	luôn	luôn	trân
quý,	bây	giờ	xin	bạn	đừng	bám	víu	cuộc	đời	nữa,	hãy	buông	ra.	Tôi	sẵn	sàng
để	cho	bạn	chết.	Bạn	không	cô	đơn	đâu	-	bây	giờ	và	mãi	mãi:	bạn	đang	có	tất
cả	niềm	thương	yêu	của	tôi.
Một	học	 trò	 tôi	 làm	việc	 trong	một	Tiếp	dẫn	đường	đã	kể	cho	 tôi	nghe	về
một	bà	Tô	Cách	Lan	tên	Maggie	mà	cô	đã	viếng	thăm	sau	khi	chồng	bà	rơi
vào	cơn	hôn	mê.	Maggie	vô	cùng	buồn	khổ	vì	chưa	từng	nói	cho	chồng	biết
tình	yêu	của	bà	đối	với	ông,	cũng	chưa	nói	lời	từ	biệt,	và	bây	giờ	bà	thấy	đã
quá	muộn	màng.	Người	làm	việc	trong	Tiếp	dẫn	đường	khuyến	khích	bà,	bảo
rằng	mặc	dù	ông	có	vẻ	không	có	phản	ứng,	song	có	lẽ	ông	vẫn	còn	nghe	bà
nói	được.	Cô	ta	đã	đọc	sách	nói	nhiều	người	bề	ngoài	bất	tỉnh,	song	kỳ	thực
vẫn	biết	được	những	gì	đang	xảy	ra.	Cô	 ta	giục	bà	hãy	ở	 lại	với	chồng	bà
thêm	ít	phút,	nói	với	ông	tất	cả	những	gì	bà	muốn	nói.	Maggie	chưa	bao	giờ
nghĩ	 tới	 chuyện	ấy,	 nhưng	bà	vẫn	đến	nói	với	 chồng	về	những	ngày	hạnh
phúc	họ	cùng	san	sẻ,	về	nỗi	nhớ	thương	của	bà	từ	đây,	và	về	tình	yêu	của	bà
đối	với	ông.	Cuối	cùng	bà	từ	biệt	và	nói:	“Thật	đau	lòng	cho	tôi	nếu	sống	mà
không	có	ông,	nhưng	 tôi	không	muốn	nhìn	 thấy	ông	đau	đớn	nữa,	bởi	 thế
bây	giờ	ông	cứ	việc	buông	xả	đi”	.	Khi	bà	dứt	lời,	ông	chồng	trút	ra	một	hơi
thở	dài,	và	chết	một	cách	an	ổn.
Không	những	người	sắp	chết	cần	buông	xả,	mà	chính	gia	đình	họ	cũng	cần
tập	buông.	Mỗi	 thành	viên	gia	 đình	 có	 thể	ở	một	mức	độ	 chấp	nhận	khác
nhau,	và	điều	này	cần	biết	 rõ.	Một	 trong	những	 thành	công	 lớn	của	phong
trào	Tiếp	dẫn	đường	là	nhận	chân	được	tầm	quan	trọng	của	việc	giúp	đỡ	toàn
thể	gia	đình	đối	mặt	với	nỗi	thương	tâm	và	sự	bất	trắc	về	tương	lai.	Một	vài



gia	đình	không	chịu	để	cho	người	thân	của	họ	ra	đi,	vì	tưởng	như	vậy	là	phản
bội,	 và	 chứng	 tỏ	 mình	 không	 thương	 người	 sắp	 chết	 cho	 lắm.	 Christine
Longaker	 bảo	 những	 gia	 đình	 ấy	 hãy	 đặt	mình	 vào	 địa	 vị	 người	 sắp	 chết:
“Hãy	tưởng	tượng	các	bạn	đang	đứng	trên	một	con	tàu	xuyên	đại	dương	sắp
khởi	hành.	Bạn	nhìn	lui	phía	bờ,	trông	thấy	bà	con,	bè	bạn	vẫy	tay	từ	biệt.
Bạn	không	còn	chọn	lựa	nào	khác	ngoài	sự	phải	ra	đi,	và	con	tàu	đang	rời	xa.
Bạn	muốn	những	người	bạn	yêu	mến	từ	biệt	bạn	như	thế	nào?	Cái	gì	sẽ	giúp
bạn	nhất	trong	cuộc	hành	trình	của	bạn?”.
Ngay	cả	một	luyện	tập	nhỏ	ấy	cũng	có	thể	giúp	rất	nhiều	cho	mỗi	thành	viên
trong	gia	đình	xử	lý	nỗi	buồn	theo	kiểu	của	họ,	để	nói	lời	từ	biệt	cho	êm.
Ðôi	khi	có	người	hỏi	tôi:	“Tôi	nên	nói	với	con	nhỏ	của	tôi	như	thế	nào	về	cái
chết	của	bà	con	nó?”	 .	Tôi	 trả	 lời	 là	họ	nên	 tế	nhị,	nhưng	hãy	nói	 sự	 thật.
Ðừng	để	 cho	đứa	 trẻ	 nghĩ	 chết	 là	một	 cái	 gì	 ghê	 gớm	 lạ	 lùng.	Hãy	để	 nó
tham	dự	càng	nhiều	 càng	 tốt	 vào	 cuộc	 sống	của	người	 sắp	 chết,	 và	 trả	 lời
trung	thực	bất	cứ	câu	hỏi	nào	của	nó.	Sự	trực	tiếp,	ngây	thơ	của	một	đứa	trẻ
có	thể	đem	lại	một	ánh	sáng,	một	sự	ngọt	ngào,	đôi	khi	cả	đến	một	chút	hài
hước	cho	nỗi	đau	hấp	hối.	Hãy	khuyến	khích	đứa	trẻ	cầu	nguyện	cho	người
sắp	chết,	để	nó	có	cảm	giác	nó	đang	giúp	người	ấy.	Và	khi	cái	chết	thực	sự
xảy	ra	thì	bạn	đừng	quên	đem	lại	cho	đứa	bé	sự	chú	ý	chăm	sóc	đặc	biệt.

TIẾN	ĐẾN	MỘT	CÁI	CHẾT	BÌNH	AN

Khi	tôi	nhớ	về	Tây	Tạng	và	những	cái	chết	mà	tôi	đã	chứng	kiến	ở	đấy,	tôi
lấy	làm	ngạc	nhiên	về	khung	cảnh	yên	tịnh	hài	hòa	trong	đó	nhiều	cái	chết	đã
diễn	 ra.	 Loại	 khung	 cảnh	 đó	 than	 ôi,	 thường	 vắng	 bóng	 ở	 Tây	 phương,
nhưng	với	kinh	nghiệm	20	năm	qua,	tôi	thấy	ta	có	thể	tạo	ra	một	khung	cảnh
như	vậy,	chỉ	cần	có	chút	tưởng	tượng.	Tôi	nghĩ	nếu	có	thể,	người	ta	nên	chết
tại	nhà,	vì	chính	ở	nhà	mà	đa	số	người	dễ	 thấy	 thoải	mái	nhất.	Và	sự	chết
thanh	thản	như	các	bậc	thầy	khuyên,	dễ	xảy	ra	trong	khung	cảnh	thân	thuộc
của	gia	đình.	Nhưng	nếu	người	nào	phải	chết	ở	bệnh	viện,	cũng	có	rất	nhiều
điều	mà	bạn,	những	người	thân,	có	thể	làm	để	cho	sự	chết	ấy	càng	dễ	dàng,
thoải	mái	càng	tốt.	Hãy	đem	vào	đấy	hoa,	cây	cảnh,	tranh	ảnh	những	người
thân	yêu,	bức	họa	của	con	cái,	cháu	chắt;	hoặc	mở	băng	nhạc,	và	nếu	có	thể
đem	thức	ăn	nấu	từ	nhà	đến.	Bạn	có	thể	xin	phép	cho	trẻ	con	trong	gia	đình
đến	thăm,	hoặc	cho	những	người	thân	đến	ở	lại	đêm	với	người	sắp	chết.	Nếu
người	 sắp	chết	 theo	đạo	Phật,	hoặc	một	 tôn	giáo	khác,	bạn	bè	có	 thể	 thiết
một	 bàn	 thờ	nhỏ	 trong	phòng	 chết,	 với	 những	 tranh	 ảnh	gợi	 niềm	 tin.	Tôi
nhớ	một	người	học	với	tôi	tên	Reiner,	hấp	hối	tại	một	bệnh	viện	ở	Munich.
Người	ta	đã	thiết	một	bàn	thờ	cho	anh,	với	tranh	ảnh	của	các	bậc	thầy	an	vị
trên	bàn.	Tôi	 rất	xúc	động	 trước	cảnh	ấy,	và	nhận	 ra	 rằng	Reiner	đã	được



giúp	đỡ	một	cách	sâu	xa	nhờ	bầu	không	khí	mà	bức	ảnh	đã	tạo	nên.	Giáo	lý
Phật	khuyên	ta	nên	lập	một	bàn	thiết	đồ	cúng	khi	có	người	sắp	chết.	Nhìn	sự
sùng	kính	của	Reiner	và	niềm	bình	an	của	anh,	tôi	mới	hiểu	được	một	bàn
thờ	có	 thể	có	mãnh	 lực	như	 thế	nào,	và	 lấmo	nó	có	 thể	giúp	người	 ta	cảm
thấy	cái	chết	của	họ	là	một	quá	trình	thiêng	liêng.
Khi	một	người	bệnh	đã	gần	kề	cái	chết,	tôi	đề	nghị	bạn	yêu	cầu	các	bác	sĩ,	y
tá	 đừng	 thường	 xuyên	 quấy	 rầy	 người	 bệnh,	 và	 nên	 chấm	 dứt	 các	 thử
nghiệm.	Người	 ta	 thường	 hỏi	 tôi	 nghĩ	 gì	 về	 sự	 chết	 trong	 các	 trường	 hợp
được	tăng	cường	săn	sóc.	Tôi	phải	nói	rằng	ở	trong	một	trường	hợp	như	thế
sẽ	làm	cho	sự	chết	thanh	thản	rất	là	khó	khăn,	vì	nó	hoàn	toàn	không	để	cho
người	ta	tu	luyện	tâm	linh	vào	lúc	sắp	chết.	Khi	người	ấy	hấp	hối,	họ	mất	hết
sự	riêng	tư:	Họ	bị	gắn	vào	các	máy	đo	đủ	loại,	rồi	những	nỗ	lực	để	phục	hồi
sẽ	 được	 thực	 hiện	 khi	 phổi	 đã	 ngưng	 thở	hay	 tim	ngưng	đập.	Như	 thế	 thì
không	còn	hy	vọng	gì	để	cái	xác	được	yên	ổn	một	thời	gian	sau	khi	chết,	như
các	bậc	thầy	đã	khuyên.	Nếu	có	thể,	bạn	nên	dàn	xếp	với	bác	sĩ	để	họ	báo
cho	biết	khi	không	còn	có	thể	cứu	người	bệnh	được	nữa,	và	xin	dời	họ	đến
một	phòng	riêng,	nếu	người	hấp	hối	muốn,	và	gỡ	hết	các	máy	mọc	dụng	cụ
ra.	Cần	bảo	đảm	rằng	bệnh	viện	biết	và	tôn	trọng	ước	nguyện	của	người	sắp
chết,	nhất	là	khi	họ	không	muốn	được	phục	hồi,	và	hãy	bảo	đảm	rằng	nhân
viên	bệnh	viện	cũng	biết	để	cho	thi	thể	được	nằm	yên	càng	lâu	càng	tốt.	Dĩ
nhiên	 trong	một	bệnh	viện	 tiên	 tiến	 thì	 không	 thể	nào	để	xác	 chết	 suốt	ba
ngày	như	tục	lệ	Tây	Tạng,	nhưng	cần	nên	giữ	im	lặng	an	bình	để	giúp	cho
người	chết	khởi	sự	cuộc	du	hành	sau	khi	chết.	Bạn	cũng	nên	cố	gắng	để	-	khi
biết	người	bệnh	thực	sự	gần	kề	cái	chết	-	tháo	gỡ	tất	cả	những	kim,	thuốc	và
mọi	 thứ	xâm	nhập	cơ	thể.	Những	vật	này	có	thể	gây	giận	dữ,	cáu	tiết,	đau
đớn;	nên	muốn	cho	 tâm	người	sắp	chết	được	an	 tịnh	vào	giờ	phút	chết	 thì
điều	này	tuyệt	đối	quan	trọng.
Phần	đông	người	chết	trong	trạng	thái	hôn	mê.	Một	điều	chúng	tôi	đã	được
học	 trong	kinh	nghiệm	cận	 tử	 là:	những	bệnh	nhân	hôn	mê	và	sắp	chết	kỳ
thực	biết	rõ	mọi	sự	xảy	ra	xung	quanh	hơn	là	chúng	ta	tưởng.	Nhiều	người
chết	đi	sống	lại	đã	báo	cáo	những	kinh	nghiệm	thoát	xác	của	họ,	từ	đấy	họ	có
thể	 tường	 thuật	một	cách	 tỉ	mỉ,	chính	xác	 lạ	 lùng	về	những	chuyện	xẩy	 ra
xung	quanh,	và	cả	đến	 trong	các	phòng	khác	của	các	bệnh	viện.	Ðiều	này
cho	thấy	rõ	ràng	sự	quan	trọng	của	việc	nói	chuyện	tốt	lành	và	thường	xuyên
cho	người	sắp	chết,	hoặc	với	người	đang	hôn	mê.	Sự	chăm	sóc	đầy	trìu	mến,
bén	nhạy,	có	ý	 thức	đối	với	người	sắp	chết	cần	phải	 tiếp	 tục	cho	đến	giây
phút	cuối	cùng	của	đời	họ,	và	ngay	cả	xa	hơn.	Một	trong	những	điều	mà	tôi
hy	vọng	 từ	quyển	 sách	này	 là,	 các	y	 sĩ	 trên	khắp	 thế	giới	nên	cực	 lực	 tôn
trọng	nhu	cầu	cho	phép	người	chết	được	chết	 trong	 im	 lặng	 trang	nghiêm.
Tôi	muốn	kêu	gọi	thiện	chí	của	nghề	y,	và	hy	vọng	gợi	cảm	hứng	cho	họ	tìm
ra	những	phương	pháp	nào	để	làm	cho	sự	chuyển	tiếp	vô	cùng	cam	go	của



cái	chết	trở	nên	càng	dễ	dàng,	không	đau	đớn,	và	càng	thanh	bình	càng	tốt.
Sự	chết	 thanh	thản	thực	sự	là	một	nhân	quyền	căn	bản	thiết	yếu,	có	lẽ	còn
thiết	yếu	hơn	cả	quyền	đầu	phiếu	hay	quyền	công	lý,	đấy	là	một	thứ	quyền
rất	cần	thiết	cho	sự	an	lạc	và	tương	lai	tâm	linh	của	người	chết.
Không	có	món	quà	từ	thiện	nào	bạn	có	thể	cho	mà	quý	hơn	sự	giúp	đỡ	một
người	được	chết	một	cái	chết	tốt	đẹp.

	



12.	LÒNG	BI	MẪN:	VIÊN	NGỌC	NHƯ	Ý

Săn	sóc	người	 sắp	chết	 làm	cho	bạn	ý	 thức	 thấm	 thía	không	những	nỗi	 tử
vong	của	họ	mà	còn	của	chính	bạn.	Bao	nhiêu	 tấm	màn	ảo	 tưởng	đã	ngăn
chúng	ta	với	tri	kiến	rõ	rệt	phũ	phàng	là	chúng	ta	đang	chết.	Bởi	thế,	khi	cuối
cùng	 ta	 biết	 được	 rằng	mình	đang	 chết	 và	 tất	 cả	 hữu	 tình	khác	 cũng	đang
chết,	thì	ta	khởi	sự	có	một	ý	thức	nóng	bỏng,	nát	lòng	về	sự	mong	manh	quý
báu	của	mỗi	lúc	và	mỗi	sinh	vật,	và	từ	đấy	có	thể	phát	sinh	một	lòng	bi	mẫn
vô	hạn,	 sâu	xa,	 trong	 sáng	đối	 với	 tất	 cả	 hữu	 tình.	Sir	Thomas	More	 -	 tôi
nghe	nói	 -	đã	viết	những	dòng	này	 trước	khi	bị	chặt	đầu:	“Tất	cả	chúng	 ta
đều	đang	tiến	đến	nơi	hành	quyết,	làm	sao	tôi	có	thể	thù	ghét	hay	mong	hại
người	nào?”	.	Cảm	thấy	trọn	vẹn	sức	mạnh	của	cái	chết	nơi	bạn,	hoàn	toàn
mở	lòng	ra	với	nó,	chính	là	để	tăng	trưởng	trong	bạn	lòng	từ	bi	bao	la	vô	úy
làm	chất	liệu	nuôi	dưỡng	cuộc	đời	của	bất	cứ	ai	muốn	thực	sự	giúp	đỡ	người
khác.
Bởi	thế	mọi	sự	tôi	nói	từ	trước	đến	đây	về	săn	sóc	người	chết	có	thể	tóm	gọn
trong	hai	chữ:	từ	bi.	Bi	là	gì?	-	Không	phải	chỉ	là	một	sự	đồng	cảm	hay	săn
sóc	cho	người	đang	khổ,	hay	một	tấm	lòng	nồng	nàn	đối	với	người	trước	mắt
bạn,	hay	biết	rõ	nhu	cầu	và	nỗi	đau	của	họ,	mà	đấy	là	một	quyết	định	thực
tiễn,	kiên	trì,	muốn	làm	mọi	sự	cần	thiết	khả	dĩ	làm	vơi	bớt	khổ	đau	của	họ.
Bi	mẫn	không	thực	sự	là	bi	mẫn	nếu	nó	không	tích	cực.	Ðức	Quán	Tự	Tại,	vị
Phật	của	lòng	bi	mẫn,	thường	được	biểu	trưng	có	ngàn	mắt	để	thấy	nỗi	khổ
trong	mọi	xó	góc	của	vũ	trụ,	và	ngàn	tay	duỗi	ra	khắp	nơi	để	giúp	đỡ.

CÁI	HỢP	LÝ	CỦA	BI	MẪN

Tất	cả	chúng	ta	đều	biết	và	cảm	nhận	một	vài	lợi	lạc	của	lòng	bi	mẫn.	Nhưng
sức	mạnh	đặc	biệt	của	Phật	giáo	là	nó	chứng	minh	cho	bạn	một	cách	rõ	ràng
cái	lý	của	lòng	bi	mẫn.	Một	khi	bạn	đã	nắm	vững	nó,	thì	cái	lý	này	làm	cho
sự	thực	hành	của	bạn	càng	cấp	thiết,	càng	bao	quát,	càng	vững	chãi	và	có	căn
cứ,	vì	dựa	trên	sự	sáng	suốt	của	một	lý	luận	mà	chân	lý	của	nó	bạn	càng	theo
đuổi,	thí	nghiệm,	thì	càng	trở	nên	rõ	rệt.
Chúng	ta	có	thể	nói,	và	hơi	tin	rằng	đức	bi	mẫn	thật	tuyệt,	nhưng	hành	động
chúng	ta	lại	rất	thiếu	bi	mẫn,	phần	nhiều	đem	lại	cho	chúng	ta	và	người	khác
bất	mãn	đau	buồn,	chứ	không	phải	là	hạnh	phúc	mà	tất	cả	chúng	ta	đều	tìm
kiếm.
Vậy	có	phải	là	phi	lý	không,	khi	tất	cả	chúng	ta	đều	mong	mỏi	hạnh	phúc,
thế	mà	hầu	hết	mọi	hành	động	và	cảm	nghĩ	của	chúng	ta	đều	đi	xa	khỏi	hạnh
phúc	ấy?	Có	dấu	hiệu	nào	rõ	hơn	thế	để	chứng	tỏ	toàn	bộ	quan	điểm	chúng



ta	về	hạnh	phúc	chân	thật	-	và	cách	đạt	đến	nó	-	là	sai	lầm	căn	để.
Ðiều	gì	chúng	ta	tưởng	tượng	sẽ	làm	mình	hạnh	phúc?	Sự	bảo	vệ	ích	kỷ	cho
tự	ngã,	có	 thể	 làm	cho	chúng	 ta	có	 lúc	vô	cùng	 tàn	ác.	Nhưng	kỳ	 thực	cái
ngược	lại	mới	đúng.	Sự	chấp	thủ	 tự	ngã,	 tự	 thương	mình,	chính	 là	cội	gốc
mọi	tai	hại	cho	kẻ	khác	và	cho	chính	mình	-	nếu	bạn	nhìn	sâu	vào	điều	ấy.
Mỗi	việc	tiêu	cực	mà	chúng	ta	đã	nghĩ	hay	làm	đều	phát	sinh	từ	sự	chấp	thủ
của	 ta	vào	một	 tự	ngã	giả	 tạo,	và	sự	yêu	mến	cái	ngã	ấy,	cho	nó	 là	yếu	 tố
quan	trọng	nhất	đời.	Tất	cả	những	tư	tưởng	tiêu	cực,	cảm	xúc,	dục	vọng	và
hành	động	làm	nhân	cho	ác	nghiệp	của	chúng	ta,	đều	do	sự	chấp	thủ	bản	ngã,
yêu	mến	bản	ngã	mà	ra.	Chúng	ta	là	cục	nam	châm	mãnh	liệt	u	ám	cuốn	hút
tới	chúng	ta	mọi	 trở	ngại,	mọi	bất	hạnh,	 lo	buồn,	 tai	ách	-	đời	này	qua	đời
khác;	bởi	thế	chúng	là	căn	nguyên	mọi	khổ	đau	trong	sinh	tử.
Khi	chúng	ta	đã	nắm	được	định	luật	về	nghiệp	trong	mọi	năng	lực	ghê	gớm
của	nó,	sự	vang	dội	của	nó	qua	nhiều	đời;	khi	chúng	ta	đã	thấy	rõ	ngã	thủ,
ngã	 ái	 đã	 lôi	 chúng	 ta	 vướng	 vào	 cái	 lưới	 vô	minh	 dường	 như	 càng	 ngày
càng	 thắt	 chặt	 như	 thế	 nào;	 khi	 chúng	 ta	 hiểu	 rõ	 cái	 tâm	 thường	 ngày	 và
những	hoạt	động	của	ta	đều	bị	 thu	hẹp,	 trở	nên	hắc	ám	vì	sự	chấp	thủ	bản
ngã,	làm	cho	chúng	ta	không	thể	mở	lòng	ra	để	thương	yêu	vô	điều	kiện;	khi
ta	thấy	sự	chấp	thủ	ấy	đã	làm	bế	tắc	mọi	suối	nguồn	yêu	thương	chân	thật	-
thì	sẽ	có	một	lúc	ta	nhận	định	một	cách	vô	cùng	sáng	suốt,	như	Shantideva
rằng:
Nếu	tất	cả	tai	hại
Sợ	hãi	và	đau	khổ	trong	đời
Phát	sinh	từ	ngã	chấp
Thì	ta	cần	gì	đến	ác	ma	lớn	ấy?
Và	trong	ta	nẩy	sinh	quyết	định	diệt	trừ	con	ma	kia,	kẻ	thù	lớn	nhất	của	ta.
Khi	ác	ma	ấy	chết	rồi,	thì	cái	nhân	của	mọi	khổ	đau	sẽ	hết,	và	bản	tính	chân
thật	của	ta	sẽ	chiếu	sáng,	bao	la	và	năng	động.
Trong	trận	chiến	chống	lại	kẻ	thù	lớn	nhất	đó	-	ngã	chấp,	ngã	ái	-	thì	đồng
minh	lớn	nhất	của	bạn	là	sự	thực	hành	tâm	đại	bi,	đấy	là	lòng	bi	mẫn,	hiến
mình	phụng	sự	kẻ	khác,	gánh	lấy	đau	khổ	của	họ	thay	vì	tự	yêu	thương	ta.
Lòng	bi	mẫn	ấy	song	hành	với	trí	vô	ngã,	sẽ	phá	hủy	một	cách	toàn	vẹn	sự
cố	chấp	vào	một	tự	ngã	giả	tạo	đã	từng	là	nguyên	nhân	của	cuộc	lang	thang
bất	 tận	 của	 chúng	 ta	 trong	 sinh	 tử.	Bởi	 thế,	 trong	 truyền	 thống	Tây	Tạng,
chúng	tôi	xem	đại	bi	như	là	nguồn	cội	tinh	túy	của	giác	ngộ,	trọng	tâm	của
hoạt	động	giác	ngộ.	Shantideva	nói:
Còn	gì	cần	nói	nữa?
Kẻ	ngu	làm	việc	cho	tự	lợi
Chư	Phật	làm	việc	cho	tha	lợi
Hãy	nhìn	sự	khác	nhau
Nếu	tôi	không	đổi	hạnh	phúc	mình



Lấy	khổ	đau	của	người
Thì	tôi	sẽ	không	đạt	thành	Phật	quả
Và	trong	sinh	tử	tôi	cũng	không	có	niềm	vui	chân	thật.
Nhận	chân	được	cái	mà	tôi	gọi	là	“trí	tuệ	của	đại	bi”	là	thấy	rõ	lợi	lạc	của	bi
mẫn,	cũng	như	tai	hại	mà	điều	ngược	lại	với	tâm	bi	mẫn	đã	đem	lại	cho	ta.
Chúng	ta	cần	phân	biệt	rõ	ràng	cái	gì	là	lợi	lộc	ích	kỷ	của	tự	ngã,	và	cái	gì	là
lợi	lạc	tối	hậu	của	chúng	ta,	vì	chính	do	lẫn	lộn	hai	thứ	ấy	mà	tất	cả	khổ	đau
đã	đến.	Chúng	ta	cứ	tiếp	tục	tin	một	cách	ngoan	cố	rằng	tự	che	chở	mình	là
tốt	hơn	hết	trong	đời,	nhưng	sự	thực	trái	lại.	Ngã	chấp	tạo	ra	ngã	ái,	và	ngã	ái
trở	lại	tạo	ra	sự	thù	ghét	thâm	căn	đối	với	đau	khổ	và	điều	hại.	Tuy	nhiên	đau
khổ	và	điều	hại	vốn	không	có	hiện	hữu	khách	quan,	cái	làm	cho	nó	thực	hữu
chính	là	thái	độ	thù	ghét	của	chúng	ta	đối	với	nó.	Khi	hiểu	điều	này,	bạn	sẽ
hiểu	rằng	chính	sự	thù	ghét	của	ta	đã	thực	sự	thu	hút	vào	nơi	ta	mọi	trở	ngại
và	 tiêu	cực	có	 thể	xảy	đến,	 làm	cho	đời	 ta	đầy	những	lo	âu,	mong	chờ,	sợ
hãi.	Hãy	 làm	mòn	 sự	 thù	ghét	 ấy	bằng	cách	 làm	mòn	 tâm	chấp	ngã	và	 sự
bám	víu	của	nó	vào	một	cái	ngã	phi	thực,	và	khi	ấy	bạn	sẽ	tiêu	mòn	mọi	trở
ngại	và	tiêu	cực	đeo	theo	bạn.	Vì	làm	sao	bạn	có	thể	tấn	công	một	người	hay
một	vật	không	có	ở	đấy?
Vậy	chính	tâm	đại	bi	mới	là	sự	che	chở	lớn	nhất,	và	những	bậc	thầy	quá	khứ
còn	biết	đấy	là	nguồn	suối	chữa	lành	mọi	bệnh	tật.	Giả	sử	bạn	bị	một	chứng
bệnh	như	ưng	 thư	hay	sida.	Bằng	cách	gánh	 lấy	 tất	cả	đau	đớn	của	những
người	đồng	bệnh,	cọng	vào	nỗi	đau	của	bạn,	với	một	tâm	đầy	bi	mẫn,	bạn	sẽ
-	chắc	chắn	-	 thanh	 lọc	ác	nghiệp	cũ,	mà	chính	 là	nguyên	nhân	bây	giờ	và
trong	tương	lai,	của	đau	khổ	tiếp	nối.
Ở	Tây	Tạng	ngày	xưa	tôi	nhớ	đã	nghe	có	nhiều	trường	hợp	lạ	lùng,	những
người	khi	nghe	mình	bị	bệnh	nan	y	sắp	chết,	đã	bố	thí	mọi	sở	hữu	và	đi	đến
nghĩa	địa	để	chết.	Ở	đây	họ	thực	tập	sự	chịu	thay	những	đau	khổ	cho	người
khác,	và	điều	kỳ	diệu	xảy	ra	là	họ	không	chết,	mà	trở	về	nhà	hoàn	toàn	khỏi
bệnh.
Khi	làm	việc	với	người	sắp	chết,	ta	sẽ	có	được	cơ	hội	trực	tiếp	thực	hiện	lòng
bi	mẫn	trong	hoàn	cảnh	mà	lòng	bi	mẫn	có	lẽ	cần	thiết	nhất.
Lòng	bi	mẫn	của	bạn	có	ba	lợi	ích	cho	người	sắp	chết:	trước	hết,	vì	nó	mở
lòng	bạn	nên	bạn	dễ	tỏ	cho	người	ấy	niềm	yêu	thương	vô	điều	kiện	mà	họ	rất
cần.	Trên	một	bình	diện	tâm	linh	sâu	xa	hơn,	nếu	bạn	cố	thể	hiện	tâm	đại	bi
và	hành	động	từ	tâm	ấy,	bạn	sẽ	tạo	một	bầu	không	khí	 trong	đó	người	sắp
chết	có	thể	được	gợi	hứng	để	tưởng	đến	chiều	hướng	tâm	linh	hay	cả	đến	bắt
đầu	tu	tập.	Trên	bình	diện	sâu	xa	nhất,	nếu	bạn	thường	xuyên	thực	hành	đại
bi	đối	với	người	chết,	và	 làm	cho	họ	cũng	 làm	theo	bạn,	bạn	có	 thể	chẳng
những	chữa	lành	tâm	bệnh	mà	cả	đến	thân	bệnh	của	họ.	Khi	ấy,	bạn	sẽ	ngạc
nhiên	thấy	năng	lực	của	tâm	đại	bi	thực	là	vô	giới	hạn,	như	các	bậc	thầy	đã
nói.



Asanga	(Vô	Trước)	 là	một	bậc	 thánh	 tăng	Ấn	Ðộ,	sống	vào	 thế	kỷ	 thứ	 tư.
Thầy	lên	núi	nhập	thất	tu	thiền	quán	về	Phật	Di	Lặc	với	hy	vọng	được	thấy
ngài	và	được	ngài	chỉ	giáo.
Trong	6	năm	thầy	thiền	định	ráo	riết	mà	không	bao	giờ	thấy	được	một	điềm
lành.	Quá	 thất	 vọng,	 thầy	bỏ	nhập	 thất	để	xuống	núi.	Khi	đi	 chưa	bao	xa,
thầy	trông	thấy	một	người	đang	dùng	một	dãi	lụa	để	mài	một	thỏi	sắt	khổng
lồ.	Thầy	đến	hỏi	ông	ta	đang	làm	gì,	ông	trả	lời:	“Tôi	mài	cho	thành	một	cây
kim”.	Thầy	kinh	ngạc	nghĩ,	dù	trong	một	trăm	năm,	ông	ta	có	làm	được	cây
kim	đi	nữa,	thì	có	lợi	ích	gì?	Hãy	xem	con	người	ta	phải	khổ	nhọc	về	những
việc	hoàn	toàn	phi	lý	như	vậy.	Ta	đang	tu	tập	một	pháp	môn	thực	sự	có	giá
trị	tâm	linh,	vậy	mà	ta	không	chuyên	tâm	được	đến	thế.	Thầy	quay	trở	lại	nơi
nhập	thất.	Ba	năm	nữa	trôi	qua,	vẫn	không	có	dấu	hiệu	nào	về	Phật	Di	Lặc.
Thầy	nghĩ:	“Bây	giờ	ta	biết	chắc	chắn	ta	sẽ	không	bao	giờ	thành	công”.	Bởi
vậy,	 thầy	 rời	 chỗ	 ấy	 bỏ	 đi.	Thầy	 gặp	một	 tảng	 đá	 khổng	 lồ	 nơi	một	 khúc
quanh	của	đường	núi,	và	thấy	dưới	châng	tảng	đá	ấy	có	một	người	đang	bận
chà	xát	tảng	đá	bằng	một	cái	lông	chim	nhúng	trong	nước.
Thầy	hỏi	y	làm	gì	vậy,	y	bảo:	“Tảng	đá	này	to	quá,	ngăn	bít	mặt	trời	không
chiếu	vào	nhà	tôi	được,	bởi	thế	tôi	mài	cho	nó	mòn”.
Thầy	Asanga	lại	kinh	ngạc	trước	nghị	lực	không	nao	núng	của	người	ấy,	và
hổ	thẹn	vì	mình	không	đủ	tin	tưởng	bằng	ông	ta.	Thầy	bèn	quay	trở	lại	nơi
nhập	thất.	Lại	thêm	ba	năm	nữa	trôi	qua,	mà	vẫn	chưa	có	được	một	giấc	mơ
tốt.	Thầy	quyết	định	một	lần	cuối	cùng	sẽ	bỏ	đi	không	trở	lại.	Thầy	đi	trọn
một	ngày,	đến	xế	chiều	thì	gặp	một	con	chó	nằm	bên	đường.	Nó	chỉ	còn	hai
chân	trước,	toàn	thân	sau	của	nó	đã	thối	rửa	và	đầy	bọ	chét.	Mặc	dù	đã	rơi
vào	tình	trạng	thảm	thương	như	vậy,	con	chó	vẫn	sủa	người	qua	đường,	cố	lê
lết	hai	chân	trước	tới	cắn	người	ta.	Cảm	thấy	tràn	ngập	một	lòng	bi	mẫn	sâu
xa	không	thể	chịu	nổi,	thầy	bèn	cắt	một	miếng	thịt	nơi	thân	mình	cho	chó	ăn,
rồi	cúi	xuống	bắt	bọ	chét.	Nhưng	thầy	nghĩ,	có	lẽ	nó	sẽ	đau	đớn	vô	cùng	nếu
thầy	dùng	ngón	tay	để	bắt.	Thầy	bèn	quỳ	gối	xuống	đất,	nhìn	vào	cái	đống
thịt	thối	ghê	tởm,	và	nhắm	mắt	lại.	Thầy	cúi	sát	hơn,	thè	lưỡi...	Ðiều	kế	tiếp
thầy	được	biết	 là	cái	 lưỡi	 thầy	chạm	xuống	đất.	Thầy	mở	mắt	nhìn	lên,	 thì
con	chó	đã	biến	mất,	thay	vì	đức	Phật	Di	Lặc	trong	hào	quang	chói	lọi	đang
ở	trước	thầy.	Thầy	Asanga	nói:	“Có	thế	chứ.	Tại	sao	trước	đây	ngài	không
bao	giờ	xuất	hiện	cho	con?”	.	Ðức	Phật	Di	Lặc	nhẹ	nhàng	bảo:	“Không	phải
ta	chưa	từng	xuất	hiện	trước	con	đâu.	Ta	vẫn	ở	trước	con	luôn	luôn,	nhưng
ác	nghiệp	và	chướng	ngại	ngăn	che	làm	cho	con	không	trông	thấy	ta	mà	thôi.
Mười	hai	năm	khổ	 tu	 của	con	đã	 tiêu	hao	một	 ít	 nghiệp	chướng,	nên	cuối
cùng	con	mới	thấy	được	con	chó.	Rồi	nhờ	lòng	bi	mẫn	chân	thành	tha	thiết
của	con	mà	tất	cả	nghiệp	chướng	tiêu	tan,	và	con	có	thể	trông	thấy	ta.	Nếu
không	tin,	con	hãy	mang	ta	lên	vai	mà	đi	xem	có	ai	trông	thấy	ta	chăng?”	.
Asanga	mang	đức	Phật	trên	vai	đi	vào	chợ.	Thầy	hỏi	mọi	người:	“Cái	gì	trên



vai	tôi	đây?”.	Phần	đông	đều	nói:	“Có	gì	đâu?”	.	Chỉ	có	một	bà	già	đã	hơi
sạch	nghiệp,	trả	lời	rằng:	“Thầy	đang	mang	một	cái	thây	chó	già	thối	tha	trên
vai	thầy	chứ	gì”.	Cuối	cùng	thầy	Asanga	mới	hiểu	được	năng	lực	bao	la	của
lòng	từ	bi	đã	chuyển	hóa	ác	nghiệp,	làm	cho	thầy	trở	thành	một	pháp	khí	có
thể	chứa	đựng	hình	ảnh	đức	Di	Lặc	và	sự	chỉ	giáo	của	ngài.	Rồi	đức	Di	Lặc,
Phật	 dòng	họ	Từ,	 đưa	 thầy	 lên	 cung	 trời	Ðâu	Suất,	 ở	 đấy	 thầy	nhận	được
nhiều	giáo	lý	siêu	việt,	thuộc	về	phần	quan	trọng	nhất	của	Phật	giáo.

CÂU	CHUYỆN	VỀ	TONGLEN	VÀ	NĂNG	LỰC	TÂM
ĐẠI	BI

Các	học	trò	tôi	thường	đến	hỏi	tôi:	“Nỗi	đau	đớn	của	bạn	tôi,	bà	con	tôi,	làm
cho	tôi	rất	khó	chịu,	tôi	rất	muốn	giúp	đỡ.	Nhưng	tôi	thấy	tôi	thực	sự	không
có	đủ	tình	yêu	để	giúp	họ.	Lòng	bi	mẫn	của	tôi	bị	tắt	nghẽn.	Tôi	có	thể	làm
gì?”.	Ðương	nhiên	ai	trong	chúng	ta	cũng	đã	từng	biết	đến	nỗi	bất	bình	sầu
não	vì	không	thể	tìm	ở	trong	tim	ta	đủ	lòng	từ	bi	đối	với	những	người	đau
khổ	quanh	ta,	và	do	đó	không	đủ	sức	mạnh	để	giúp	họ.
Một	trong	những	đức	lớn	lao	của	của	Phật	giáo	là	có	nhiều	pháp	tu	tập	rất
ích	 lợi	 trong	những	 tình	huống	ấy.	Một	phương	pháp	 trong	đó	 là	Tonglen,
Tạng	ngữ	có	nghĩa	là	“cho	và	nhận”.	Ðấy	là	phương	pháp	hữu	hiệu	nhất.	Khi
bạn	cảm	thấy	mình	bị	khóa	kín	trong	tự	ngã	của	mình,	thì	Tonglen	mở	ra	cho
bạn	 sự	 thật	 về	 nỗi	 khổ	 của	 người	 khác;	 khi	 tim	bạn	bị	 bế	 tắt,	 nó	 phá	 hủy
những	năng	lực	đang	bít	lấp,	và	khi	bạn	cảm	thấy	xa	lạ	với	người	đang	đau
đớn	 trước	mặt	mình,	hoặc	cảm	thấy	cay	đắng	 tuyệt	vọng,	 thì	phương	pháp
này	giúp	cho	bạn	tìm	thấy	trong	chính	mình,	để	rồi	tỏa	ra,	ánh	sáng	từ	bi	lớn
rộng	của	tự	tâm	bạn.	Hơn	pháp	môn	nào	hết,	pháp	này	rất	hiệu	lực	để	phá	trừ
ngã	chấp,	ngã	ái,	nguồn	gốc	của	mọi	đau	khổ	của	ta	và	cũng	là	gốc	rễ	của
mọi	sự	nhẫn	tâm,	vô	cảm.
Một	 trong	 những	 bậc	 thầy	 vĩ	 đại	 của	 pháp	 môn	 Tonglen	 ở	 Tây	 Tạng	 là
Geshe	Chekhawa	sống	vào	thế	kỷ	11.	Ngài	rất	đa	văn	và	đã	thành	tựu	được
nhiều	hình	thức	thiền	quán.	Một	hôm,	khi	đang	ở	trong	phòng	của	bậc	thầy
mình,	ngài	tình	cờ	đọc	thấy	hai	dòng	chữ	trên	một	quyển	sách	mở:
Hãy	cho	mọi	người	khác	tất	cả	lợi	lộc	Hãy	nhận	vào	mình	tất	cả	thiệt	thòi.
Lòng	 đại	 bi	 bao	 la	 khó	 thể	 tưởng	 ở	 trong	 hai	 dòng	 chữ	 ấy	 làm	 ngài	 kinh
ngạc.	Ngài	khởi	hành	tìm	xem	bậc	thầy	nào	đã	viết	câu	ấy.	Một	ngày,	trên
đường	đi	ngài	gặp	một	người	cùi	cho	biết	là	bậc	thầy	đó	đã	viên	tịch.	Nhưng
Geshe	Chekhawa	vẫn	kiên	 trì	 tìm	kiếm	và	gặp	được	đồ	đệ	chính	 thức	của
bậc	thầy	đã	chết.	Ngài	hỏi	vị	ấy:	“Ông	nghĩ	tầm	quan	trọng	của	lời	dạy	trong
câu	đó	 là	 thế	nào?”	 .	Người	đệ	 tử	đáp:	“Dù	ông	 thích	hay	không,	ông	vẫn
phải	thực	hành	lời	dạy	ấy	nếu	muốn	thành	Phật”	.	Câu	trả	lời	này	làm	Geshe



Chekhawa	ngạc	nhiên	không	khác	khi	ông	đọc	câu	ấy	lần	đầu.	Ngài	ở	lại	bên
vị	đệ	tử	ấy	12	năm	để	học	hỏi	giáo	lý	ấy	và	thuộc	nằm	lòng	pháp	môn	cho	và
nhận,	 tức	Tonglen.	Trong	 thời	gian	ấy,	ngài	phải	đương	đầu	với	nhiều	 thử
thách,	 chịu	 đủ	 thứ	 gian	 khó,	 chỉ	 trích,	 chê	 bai.	 Nhưng	 lời	 dạy	 quá	 hiệu
nghiệm,	sự	kiên	trì	của	ngài	quá	mãnh	liệt,	đến	độ	sáu	năm	sau,	ngài	đã	nhổ
tận	gốc	rễ	ngã	chấp,	ngã	ái.	Sự	 thực	hành	Tonglen	cho	và	nhận	đã	chuyển
hóa	ngài	thành	một	bậc	thầy	của	lòng	từ	mẫn.
Lúc	đầu	Geshe	Chekhawa	chỉ	giảng	dạy	pháp	môn	Tonglen	cho	một	vài	đệ
tử	gần	gũi,	vì	nghĩ	 rằng	nó	chỉ	công	hiệu	đối	với	những	người	có	 lòng	 tin
vào	pháp	môn	ấy	mà	thôi.	Rồi	ngài	bắt	đầu	giảng	dạy	cho	một	nhóm	người
cùi.	Bệnh	cùi	vào	thuở	ấy	khá	phổ	biến	ở	Tây	Tạng,	không	bác	sĩ	nào	chữa
khỏi.	Nhưng	có	nhiều	người	cùi	nhờ	thực	hành	pháp	Tonglen	mà	khỏi	bệnh.
Tin	đồn	lan	rộng	rất	nhanh,	nhiều	người	cùi	đến	nhà	ngài,	dần	dà	trông	như
một	bệnh	viện.
Nhưng	Geshe	Chekhawa	vẫn	không	giảng	dạy	rộng	rãi	pháp	môn	Tonglen.
Chỉ	khi	để	ý	hiệu	nghiệm	của	nó	trên	người	em	trai,	ngài	mới	khởi	sự	phổ
biến	rộng	rãi	pháp	môn	ấy.	Người	em	của	Geshe	Chekhawa	là	một	kẻ	hoài
nghi	thâm	căn	cố	đế,	luôn	nhạo	báng	mọi	sự	tu	hành.	Tuy	nhiên,	khi	ông	ta
trông	thấy	những	gì	xảy	đến	cho	những	người	cùi	 thực	hành	Tonglen,	ông
không	 khỏi	 cảm	 khái,	 lạ	 lùng.	Một	 hôm	 ông	 nấp	 sau	 cửa	 để	 nghe	Geshe
Chekhawa	giảng	dạy	Tonglen,	và	ông	bí	mật	khởi	sự	thực	hành,	một	mình
ông	biết.	Khi	Geshe	Chekhawa	để	ý	thấy	tính	tình	người	em	bắt	đầu	thuần
lại,	thì	ngài	cũng	đoán	đã	xảy	ra	chuyện	gì.
Ngài	nghĩ:	“Nếu	pháp	môn	này	có	thể	công	hiệu	đối	với	em	ta,	cải	hóa	được
y,	thì	cũng	có	thể	công	hiệu	và	cải	hóa	được	bất	cứ	người	nào	khác”	.	Ðiều
này	làm	cho	ngài	thêm	tin	tưởng	để	giảng	dạy	pháp	môn	này	rộng	rãi	hơn.
Bản	 thân	 ngài	 không	 bao	 giờ	 ngưng	 thực	 hành	 nó.	 Vào	 cuối	 đời,	 Geshe
Chekhawa	bảo	các	học	trò	rằng,	từ	lâu	ngài	đã	tha	thiết	cầu	tái	sinh	vào	các
địa	ngục	để	có	thể	giúp	đỡ	tất	cả	những	chúng	sanh	đau	khổ	ở	đấy.	Rủi	thay,
ngài	nói	thêm,	gần	đây	ngài	có	nhiều	giấc	mộng	rõ	ràng	cho	biết	ngài	sẽ	tái
sinh	vào	cõi	Phật.	Ngài	vô	cùng	thất	vọng,	nước	mắt	ràn	rụa,	ngài	nhờ	các	đệ
tử	cầu	xin	chư	Phật	cho	chuyện	ấy	đừng	xảy	ra,	để	ngài	được	mãn	nguyện
cứu	giúp	chúng	sanh	ở	địa	ngục,	ước	nguyện	tha	thiết	nhất	của	ngài.

LÀM	SAO	ĐỂ	ĐÁNH	THỨC	TÂM	ĐẠI	BI

Trước	khi	thực	hành	“cho	và	nhận”,	bạn	cần	phải	khơi	dậy	tâm	đại	bi	trong
bạn.	Ðiều	này	khó	hơn	ta	tưởng,	bởi	vì	suối	nguồn	của	từ	và	bi	nơi	ta	đôi	khi
bị	 che	khuất,	 chúng	 ta	 có	 thể	không	đạt	đến	được.	May	 thay	Phật	giáo	có
nhiều	kỹ	thuật	đặc	biệt	để	đào	luyện	tâm	đại	bi,	giúp	ta	khơi	mở	khả	năng



thương	yêu	bị	khuất	lấp	ấy.	Trong	vô	số	phương	pháp,	tôi	đã	chọn	ra	những
pháp	sau,	và	sắp	xếp	chúng	 theo	cách	đặc	biệt	để	có	được	 lợi	 ích	 lớn	nhất
cho	người	hiện	đại.

1.	Lòng	từ:	khơi	nguồn

Khi	chúng	ta	tin	rằng	trong	ta	không	có	đủ	tình	yêu,	thì	có	một	phương	pháp
để	tìm	ra	và	hô	triệu	nó	lên.	Hãy	trở	lại	trong	tâm	bạn	và	tạo	lại,	quán	tưởng
một	 tình	yêu	mà	một	 người	 nào	đã	 cho	bạn,	 làm	bạn	 thực	 cảm	động,	 vào
thuở	ấu	thời	chẳng	hạn.	Thông	thường	người	ta	bảo	bạn	hãy	nhớ	đến	mẹ	và
một	đời	 tận	 tụy	hy	sinh	của	bà,	nhưng	nếu	bạn	 thấy	điều	ấy	không	ổn	với
mình,	thì	có	thể	nghĩ	đến	bà	ngoại,	ông	ngoại,	hay	bất	cứ	ai	đã	từng	rất	tốt
với	bạn	 trong	đời.	Hãy	nhớ	 lại	một	ví	dụ	đặc	biệt	 lúc	họ	 thực	sự	chứng	 tỏ
tình	yêu	thương	của	họ	cho	bạn,	và	bạn	cảm	thấy	tình	yêu	ấy	một	cách	mãnh
liệt.
Bây	giờ,	hãy	để	cho	cảm	thức	ấy	sống	dậy	trong	tim	bạn,	làm	cho	bạn	tràn
ngập	niềm	tri	ân.	Khi	làm	thế,	tình	yêu	của	bạn	sẽ	tự	nhiên	hướng	đến	người
ấy.	Bạn	sẽ	nhớ	rằng,	mặc	dù	bạn	không	luôn	luôn	cảm	thấy	mình	đã	được
hưởng	đầy	đủ	tình	thương	yêu,	tuy	vậy	ít	nhất	bạn	cũng	đã	từng	có	lần	được
yêu	một	 cách	 chân	 thực.	Bây	 giờ	 khi	 biết	 điều	 ấy	 bạn	 sẽ	 cảm	 thấy	 -	 như
người	kia	đã	 làm	cho	bạn	cảm	thấy	lúc	đó	-	rằng	bạn	cũng	đáng	được	yêu
thương,	và	thực	sự	là	rất	dễ	thương.
Bây	giờ	bạn	hãy	mở	lòng	ra	để	tình	yêu	tuôn	tràn	từ	tim	bạn,	và	trải	tình	yêu
ấy	lên	khắp	mọi	loài.	Hãy	bắt	đầu	với	những	người	gần	nhất,	rồi	trải	tình	yêu
đến	thân	hữu	và	những	người	quen	biết,	đến	láng	giềng,	đến	người	xa	lạ,	đến
những	người	bạn	không	ưa,	hoặc	thường	gặp	rắc	rối	với	họ,	rồi	đến	những	kẻ
mà	bạn	có	thể	xem	như	“kẻ	thù”	,	cuối	cùng	là	trải	tình	yêu	khắp	cả	vũ	trụ.
Hãy	để	cho	tình	yêu	ấy	càng	lúc	càng	rộng	ra	vô	biên.	Xả	là	một	trong	bốn
phương	diện	cốt	yếu	(từ,	bi,	hỷ,	xả)	làm	nên	ước	nguyện	của	tâm	đại	bi.	Cái
thấy	của	tâm	“xả”	vô	tư,	thấm	nhuần	khắp	-	thực	sự	là	khởi	điểm,	là	căn	bản
của	con	đường	đại	bi.
Bạn	sẽ	thấy	pháp	tu	này	mở	ra	một	dòng	suối	từ	tâm,	nhờ	đó	mà	bạn	sẽ	thấy
nó	gợi	cảm	cho	sự	sanh	khởi	tâm	đại	bi	(thương	xót).	Như	đức	Di	Lặc	đã	bảo
Asanga:	“Nước	đại	bi	chảy	qua	kênh	lạch	lòng	từ”.

2.	Ðồng	thể	đại	bi:	xem	người	như	mình

Một	phương	pháp	hiệu	 lực	để	khơi	 dậy	 tâm	đại	 bi,	 như	 tôi	 đã	nói	 là	 nghĩ
người	cũng	như	mình.	Ðức	Dalai	Lama	nói:	“Chung	quy,	mọi	con	người	đều
giống	nhau,	 làm	bằng	thịt,	xương	và	máu.	Tất	cả	chúng	ta	đều	muốn	được
hạnh	 phúc	 và	 tránh	 đau	 khổ.	Hơn	 nữa,	 chúng	 ta	 đều	 có	 bình	 quyền	 được



sung	 sướng.	 Nói	 tóm,	 thực	 là	 quan	 trọng	 để	 nhận	 ra	 chỗ	 giống	 nhau	 của
chúng	ta,	là	thân	phận	làm	người”.
Hãy	ví	dụ	bạn	đang	gặp	khó	khăn	gay	cấn	với	một	người	thân,	như	cha,	mẹ,
chồng,	vợ,	người	yêu	hay	bè	bạn.	Ðiều	hay	nhất	 là	bạn	hãy	xem	người	ấy
như	chính	mình,	một	người	cũng	có	những	cảm	xúc	như	mình,	cũng	muốn
tránh	đau	khổ.	Sự	nghĩ	đến	người	ấy	như	mình,	sẽ	làm	cho	bạn	mở	lòng	ra
với	họ,	đem	lại	cho	bạn	nhiều	trí	tuệ	hơn	để	biết	cách	giúp	đỡ.	Nếu	bạn	xem
người	như	mình,	 thì	dễ	mở	ra	và	đem	lại	một	ý	nghĩa	mới	cho	những	mối
tương	quan.	Hãy	tưởng	tượng	mọi	xã	hội,	quốc	gia	khởi	sự	nhìn	nhau	bằng
cách	ấy,	 thì	cuối	cùng	chúng	 ta	 sẽ	có	được	khởi	nguyên	của	một	nền	 tảng
hòa	bình	vững	chắc	trên	quả	địa	cầu,	và	sẽ	có	sự	sống	chung	an	lạc	của	mọi
dân	tộc.

3.	Tâm	đại	bi:	đổi	địa	vị	mình	với	người	khác

Khi	một	người	đang	khổ	mà	bạn	không	biết	làm	sao	để	giúp	đỡ	họ,	bạn	hãy
đặt	mình	hoàn	toàn	vào	địa	vị	của	họ.	Bạn	hãy	tưởng	tượng	một	cách	sống
động,	mình	sẽ	như	thế	nào	nếu	phải	đau	khổ	như	vậy,	 tự	hỏi:	“Tôi	sẽ	cảm
thấy	ra	sao?	Tôi	sẽ	muốn	bạn	bè	tôi	đối	xử	với	tôi	như	thế	nào?	Tôi	cần	nhất
cái	gì	nơi	họ?”
Khi	bạn	đổi	địa	vị	với	họ	như	thế	là	bạn	đang	di	chuyển	lòng	thương	yêu	của
mình	đối	với	mình	 thành	 ra	 lòng	 thương	yêu	người	khác.	Như	vậy,	đấy	 là
cách	rất	hiệu	nghiệm	để	nới	lỏng	kềm	tỏa	của	ngã	chấp,	ngã	ái	và	làm	bung
ra	trọng	tâm	của	lòng	bi	mẫn.

4.	Dùng	một	người	bạn	để	phát	tâm

Một	cách	cảm	động	khác	để	khơi	dậy	đức	bi	mẫn	đối	với	người	đang	đau
khổ	là	tưởng	tượng	một	trong	những	người	mà	bạn	thương	mến	nhất,	đang	ở
vị	trí	của	người	đau	khổ	ấy.
Hãy	 tưởng	 tượng	anh	 ruột,	hay	con	gái,	hay	bà	con,	hay	bạn	 thân	của	bạn
đang	ở	trong	hoàn	cảnh	đau	khổ	như	thế,	tự	nhiên	bạn	sẽ	mở	lòng	ra,	và	sự
bi	mẫn	sẽ	thức	dậy:	bạn	không	mong	muốn	gì	hơn	là	giải	thoát	họ	khỏi	nỗi
đau	đớn.	Bây	giờ,	bạn	hãy	di	chuyển	 lòng	bi	mẫn	đã	được	khơi	dậy	 trong
tâm	bạn,	và	hướng	nó	về	con	người	đang	cần	sự	giúp	đỡ	của	bạn.	Khi	ấy	bạn
sẽ	thấy	mình	tự	nhiên	muốn	giúp	và	dễ	dàng	hướng	tâm	đến	việc	giúp	đỡ.
Ðôi	khi	người	ta	hỏi	tôi:	“Nếu	tôi	làm	như	vậy,	liệu	người	thân	mà	tôi	tưởng
tượng	đang	đau	khổ	ấy	có	bị	hại	không?”.	Ngược	lại,	nếu	bạn	nghĩ	về	họ	với
niềm	yêu	thương,	bi	mẫn	như	thế,	thì	rất	dễ	có	lợi	cho	họ,	có	thể	làm	cho	họ
hết	khổ,	hết	cơn	đau	đớn	mà	họ	có	thể	đã,	đang	hoặc	sẽ	 trải	qua.	Nhờ	bạn
đem	họ	làm	khí	cụ	để	khơi	dậy	tâm	bi	mẫn,	dù	chỉ	trong	chốc	lát,	mà	họ	sẽ



được	vô	vàn	lợi	ích.	Vì	họ	đã	góp	phần	giúp	bạn	mở	lòng	ra,	phát	tâm	giúp
đỡ	người	khác,	nên	công	đức	của	hành	vi	ấy	tự	nhiên	sẽ	quay	về	cho	họ.
Bạn	cũng	có	thể	hồi	hướng	công	đức	của	hành	vi	ấy	cho	người	bà	con	hay
bạn	của	mình,	người	đã	giúp	bạn	mở	lòng	ra.	Bạn	có	thể	mong	sự	an	lạc	đến
với	họ,	và	cầu	nguyện	trong	tương	lai	họ	sẽ	hết	khổ.	Bạn	sẽ	biết	ơn	người
bạn	ấy,	và	người	này	cũng	cảm	thấy	vui	và	tri	ân	bạn,	nếu	bạn	cho	họ	biết	là
họ	đã	giúp	cho	bạn	phát	tâm	đại	bi.
Bởi	 thế	khi	 bạn	hỏi:	 “Làm	như	 thế	 (tưởng	 tượng	một	 người	 thân	 sắp	 chết
hoặc	ốm	đau)	thì	người	thân	của	tôi	có	hại	gì	không?”	là	chứng	tỏ	bạn	chưa
thực	sự	hiểu	 thấu	năng	 lực	mầu	nhiệm	của	 tâm	đại	bi.	Nó	ban	ân	sủng	và
chữa	lành	mọi	người	liên	hệ:	người	phát	tâm,	người	làm	khí	cụ	qua	đó	tâm
đại	bi	được	phát,	và	người	mà	tâm	đại	bi	hướng	đến.	Như	Shakerpeare	nói
qua	lời	Partia	(trong	vở	kịch	Merchant	of	Venice):
Ðức	tính	của	tình	yêu	không	hạn	cuộc
Rơi	như	mưa	xuân	từ	trời	cao
Xuống	đến	trần	gian	nó	ban	ân	sủng
Ðến	người	cho,	cũng	như	kẻ	nhận...
Tâm	đại	bi	là	viên	ngọc	châu	như	ý	mà	ánh	sáng	chữa	lành	tất	cả	bệnh	tỏa
khắp	muôn	phương.
Có	một	câu	chuyện	rất	đẹp	chứng	minh	điều	này	mà	tôi	yêu	thích.	Ðức	Phật
có	lần	kể	chuyện	tiền	thân	của	Ngài,	trước	khi	Ngài	đạt	chánh	giác.	Một	vị
vua	có	ba	con	trai,	đức	Phật	trong	kiếp	ấy	là	con	út,	tên	gọi	là	Ðại	hữu	tình.
Ðại	hữu	tình	bẩm	chất	rất	từ	bi,	xem	tất	cả	muôn	loài	như	con	đẻ.	Một	hôm,
khi	vua	và	đình	 thần	vào	 rừng	cắm	trại,	ba	vị	hoàng	 tử	đi	chơi	 trong	 rừng
sâu.	Họ	gặp	một	con	hổ	cái	đã	sinh	con,	đang	quá	đói	đến	nỗi	sắp	ăn	thịt	bầy
hổ	con	của	nó.	Ðại	hữu	tình	hỏi	các	anh:
“Con	cọp	mẹ	cần	ăn	cái	gì	bây	giờ	để	lai	tỉnh?”.
Họ	trả	lời:	“Chỉ	có	thịt	và	máu	tươi”.
“Ai	có	thể	cho	nó	thịt	và	máu	để	cứu	sống	nó	và	đàn	con	nó?”
“Quả	thế,	ai	nhỉ?”	.	Các	anh	trả	lời.
Ðại	hữu	tình	rất	xúc	động	trước	nỗi	đau	đớn	của	con	hổ	cái	và	đàn	con.	Ông
nghĩ:	“Ðã	bao	lâu	ta	 lang	thang	không	mục	đích	qua	dòng	sanh	tử,	hết	đời
này	 đến	 đời	 khác,	 và	 vì	 tham	 sân	 si	 ta	 đã	 không	 làm	 được	 gì	 để	 giúp	 đỡ
chúng	sanh.	Ðây	là	một	cơ	hội	lớn	cho	ta”.
Các	hoàng	tử	sắp	trở	về	lại	chỗ	cha	mẹ,	nhưng	Ðại	hữu	tình	nói:	“Hai	anh	đi
về	trước	đi,	em	sẽ	theo	kịp”.
Lặng	lẽ,	Ngài	bò	tới	con	hổ	đói,	đến	thẳng	nơi	nó,	nằm	xuống	trước	mặt	nó
để	hiến	mình	làm	thực	phẩm	cho	hổ.	Hổ	cái	nhìn	Ngài	nhưng	quá	yếu	đến
nỗi	không	 thể	mở	miệng.	Bởi	 thể,	vị	hoàn	 tử	 tìm	một	 cây	gậy	nhọn,	 chọc
thủng	một	lỗ	sâu	nơi	thân	mình	cho	máu	vọt	ra.	Con	hổ	liếm	máu	ấy	rồi	mới
đủ	sức	há	miệng	ra	mà	ăn	thịt	Ngài.



Ðại	hữu	tình	đã	đem	thân	cho	con	hổ	cái	ăn	thịt	để	cứu	sống	bầy	con	nó,	và
do	công	đức	của	tâm	đại	bi	ấy,	Ngài	đã	tái	sinh	lên	các	cõi	cao	hơn,	và	cuối
cùng	đạt	giác	ngộ,	 thành	Phật.	Nhưng	không	phải	qua	hành	vi	ấy	Ngài	chỉ
làm	lợi	ích	cho	chính	Ngài	thôi;	năng	lực	đại	bi	nơi	Ngài	còn	tịnh	hóa	con	hổ
cái	và	bầy	con	của	nó	thoát	khỏi	ác	nghiệp,	và	khỏi	nợ	nghiệp	mà	chúng	có
thể	mắc	Ngài	do	Ngài	cứu	chúng.	Vì	hành	vi	bi	mẫn	quá	mãnh	liệt	ấy	đã	tạo
một	dây	nối	lâu	xa	về	sau:	mẹ	con	hổ	đã	thác	sinh	làm	5	đệ	tử	đầu	tiên	của
Ngài	sau	khi	Ngài	thành	đạo.	Câu	chuyện	này	cho	ta	thấy	năng	lực	của	tâm
đại	bi	thật	bao	la	mầu	nhiệm	xiết	bao.

5.	Làm	sao	để	thiền	quán	tâm	Bi

Nhưng	như	tôi	đã	nói,	khơi	dậy	năng	lực	tâm	bi	mẫn	này	trong	ta	không	phải
luôn	luôn	dễ	dàng.	Tôi	tự	thấy	những	cách	đơn	giản	nhất	lại	là	cách	trực	tiếp
và	hiệu	nghiệm	nhất.	Mỗi	ngày,	cuộc	sống	đem	lại	cho	ta	vô	số	cơ	hội	để	mở
lòng	ra,	chúng	ta	chỉ	cần	tóm	lấy	chúng:	một	bà	già	đi	qua	trước	mặt	bạn	với
vẻ	cô	đơn	buồn	bã,	gân	chân	bong	 lên,	hai	 tay	khó	nhọc	xách	hai	 túi	đầy;
một	ông	già	đang	lê	gót	trước	mặt	bạn	vào	bưu	điện;	một	bé	trai	chống	nạng
đang	bối	rối	cố	băng	qua	đường	trong	một	buổi	chiều	kẹt	xe;	một	con	chó
chảy	máu	gần	chết	nằm	trên	đường;	một	cô	bé	ngồi	khóc	nức	nở	trong	tàu
hầm.	Bật	truyền	hình	lên	có	lẽ	bạn	sẽ	thấy	ngay	một	bà	mẹ	ở	Beyrut	quỳ	bên
xác	con,	một	bà	ngoại	ở	Moscou	chỉ	vào	bát	cháo	duy	nhất	trong	ngày,	đang
lo	ngày	mai	không	được	như	thế;	hoặc	một	em	bé	mắc	phải	Sida	ở	Roumanie
đang	nhìn	bạn	với	đôi	mắt	cạn	hết	sức	sống.	Bất	cứ	một	cảnh	nào	trên	đây
cũng	có	thể	mở	con	mắt	lòng	bạn	ra	trước	thực	trạng	khổ	đau	lớn	rộng	của
loài	người.	Ðừng	xao	 lãng	 tình	 thương,	nỗi	buồn	đau	mà	cảnh	ấy	gợi	 cho
bạn.	Trong	lúc	bạn	cảm	thấy	lòng	bi	thương	dâng	trào,	 thì	đừng	có	dẹp	nó
xuống,	rũ	sạch	nó	đi,	và	cố	quay	về	thật	nhanh	trạng	thái	“bình	thường”	của
bạn.	Ðừng	sợ	cảm	xúc,	đừng	lúng	túng	vì	nó,	hoặc	làm	khuây	lãng	nó,	để	trở
thành	vô	cảm.	Hãy	bén	nhạy	với	nỗi	thương	tâm:	hãy	xử	dụng	sự	dâng	trào
tâm	xót	xa	ấy,	tập	trung	vào	nó,	thiền	quán	thật	sâu	về	nó.	Khi	làm	thế,	bạn
sẽ	nhận	thấy	lâu	nay	mình	thật	đui	mù	trước	cảnh	khổ	đau	làm	sao,	rằng	cái
khổ	đau	bạn	kinh	quá	hay	 trông	 thấy,	chỉ	 là	một	phần	bé	nhỏ	của	nổi	khổ
nhân	loại.	Tất	cả	mọi	loài	ở	khắp	nơi	đều	khổ,	hãy	để	lòng	bạn	đi	ra,	đến	với
tất	cả	trong	niềm	bi	mẫn	tự	nhiên	và	vô	lượng,	và	hướng	sự	bi	mẫn	ấy,	cùng
với	ân	sủng	chư	Phật,	đến	việc	giảm	bớt	thống	khổ	ở	khắp	nơi.
Ðức	bi	mẫn	là	một	điều	lớn	lao	cao	cả,	hơn	sự	thương	hại	rất	nhiều.	Lòng
thương	hại	có	gốc	rễ	trong	nỗi	sợ	hãi	và	cảm	thức	kiêu	căng,	bề	trên,	đôi	khi
là	một	cảm	giác	nhẹ	nhõm	ngụ	ý	“may	thay	ta	không	bị”	.	Stephen	Levine
nói:	“Khi	bạn	chạm	xúc	nỗi	đau	của	người	nào	với	sự	sợ	hãi,	thì	đó	là	lòng
thương	hại;	với	tình	thương	thì	đó	là	lòng	bi	mẫn”	.	Tập	luyện	đức	bi	mẫn	là



ý	thức	rõ	mọi	loài	chúng	sanh	đều	bình	đẳng	và	đau	khổ	như	nhau,	tôn	trọng
những	người	đau	khổ	,	và	biết	bạn	không	khác	gì,	không	hơn	gì	bất	cứ	ai.
Bởi	vậy,	phản	ứng	đầu	tiên	của	bạn	khi	thấy	người	nào	đau	khổ,	trở	thành	-
không	chỉ	là	thương	hại	-	lòng	bi	mẫn	sâu	xa.	Bạn	còn	cảm	thấy	niềm	kính
trọng,	 tri	ân	đối	với	họ,	vì	họ	giúp	bạn	phát	 triển	cái	đức	 tính	mà	bạn	cần
nhất	trên	đường	tiến	đến	giác	ngộ.	Bất	cứ	ai	với	sự	đau	khổ	của	họ	đã	nhắc
nhở	bạn	phát	tâm	đại	bi,	thì	quả	là	họ	đem	cho	bạn	một	món	quà	quý	nhất.
Bởi	thế,	ở	Tây	Tạng	chúng	tôi	nói	người	ăn	xin	xin	bạn	tiền,	hay	bà	già	ốm
đau	 làm	bạn	 thương	 tâm,	 có	 thể	 là	Phật	 trá	 hình	 hiện	 ra	 để	 giúp	 bạn	 tăng
trưởng	tâm	đại	bi,	và	nhờ	thế	mà	tiến	đến	cõi	Phật.

6.	Làm	sao	hướng	tâm	đại	bi	của	bạn

Khi	bạn	thiền	quán	sâu	xa	về	đại	bi	tâm,	thì	trong	bạn	sẽ	phát	sinh	một	quyết
định	mạnh	mẽ	muốn	làm	nhẹ	bớt	khổ	đau	cho	muôn	loài,	và	một	ý	thức	trách
nhiệm	mãnh	liệt	đối	với	mục	tiêu	cao	quý	ấy.	Vậy	có	hai	cách	để	hướng	tâm
đại	bi	và	làm	cho	nó	trở	nên	tích	cực.
Cách	thứ	nhất	là	cầu	nguyện	với	chư	Phật	và	các	bậc	giác	ngộ,	tự	tâm	khảm
sâu	xa	của	bạn,	rằng	mọi	sự	bạn	làm,	nói	và	nghĩ	đều	đem	lại	lợi	ích,	hạnh
phúc	cho	hữu	tình.	Lời	một	bài	kinh	có	câu:	“Cho	con	được	hữu	ích”	.	Hãy
cầu	nguyện	sao	cho	bạn	làm	lợi	lạc	mọi	người	nào	tiếp	xúc	bạn,	và	giúp	họ
chuyển	hóa	được	nỗi	khổ	và	cuộc	đời	của	họ.
Cách	thứ	hai	và	cách	phổ	quát,	là	hướng	tâm	đại	bi	đến	tất	cả	hữu	tình	bằng
cách	hồi	hướng	tất	cả	thiện	nghiệp	của	bạn,	sự	tu	tập	của	bạn,	cho	sự	an	vui
hạnh	phúc	của	hữu	 tình,	và	nhất	 là	 cho	họ	 tiến	đến	giác	ngộ.	Vì	khi	 thiền
quán	sâu	xa	về	tâm	đại	bi,	bạn	sẽ	nhận	chân	rằng	cách	duy	nhất	để	bạn	có	thể
giúp	đỡ	trọn	vẹn	chúng	sanh	là	chính	bạn	phải	đạt	giác	ngộ.	Từ	đó	phát	sinh
một	quyết	định	và	tinh	thần	trách	nhiệm	đại	đồng,	và	ước	nguyện	đại	bi	khởi
lên	nơi	bạn	-	mong	muốn	đạt	giác	ngộ	để	lợi	lạc	tất	cả	hữu	tình.
Ước	nguyện	đại	bi	ấy,	Phạn	ngữ	gọi	là	Bồ-đề	tâm	(Bodhicitta).	Bodhi	là	tính
giác	của	chúng	ta,	còn	citta	là	tâm.	Vậy	có	thể	dịch	là	“cái	trọng	tâm	hay	trái
tim	của	tâm	giác	ngộ”	.	Ðánh	thức	và	phát	triển	trọng	tâm	của	tâm	giác	ngộ
đó	 tức	 là	 làm	cho	chín	mùi	hạt	giống	Phật	 tính,	 cái	hạt	giống	 -	mà	khi	 sự
luyện	tập	về	đại	bi	đã	trở	nên	toàn	hảo,	bao	trùm	khắp	-	sẽ	đơm	hoa	kết	trái
thành	quả	Phật.	Bồ-đề	 tâm	như	vậy	là	gốc	rễ,	suối	nguồn	của	 toàn	 thể	con
người	tu	tập	Ðó	là	lý	do	mà	truyền	thống	chúng	tôi	tha	thiết	cầu	nguyện	như
sau:
Mong	ai	chưa	phát	Bồ-đề	tâm	thì	hãy	phát
Ai	đã	phát	Bồ-đề	tâm	rồi
Mong	cho	Bồ-đề	tâm	ấy	ngày	càng	tăng.
Và	đấy	là	lý	do	Shatideva	ca	tụng	Bồ-đề	tâm	như	sau:



Ðấy	là	vị	cam	lồ	tối	thượng	thắng	lướt	cả	uy	thế	của	thần	chết.
Ðó	là	kho	tàng	vô	tận,	trừ	diệt	nghèo	khó	trong	thế	gian,
Ðó	là	vị	thuốc	hay	làm	dịu	cơn	đau	cuộc	đời.
Ðó	là	tàng	đại	thụ	che	chở	muôn	loài	lang	thang	mỏi	mệt	trên	đường	sinh	tử.
Ðó	là	cây	cầu	lớn	đưa	đến	giải	thoát	các	đọa	xứ.
Ðó	là	vầng	trăng	mới	mọc	trong	tâm,	xua	tan	phiền	não	của	phân	biệt.
Ðó	là	mặt	trời	vĩ	đại	xóa	sạch	mây	mù	vô	minh	của	thế	nhân.

NHỮNG	GIAI	ĐOẠN	CỦA	TONGLEN

Bây	giờ	sau	khi	đã	giới	thiệu	nhiều	phương	pháp	khởi	tâm	đại	bi,	và	sự	quan
trọng	 cùng	 năng	 lực	 của	 tâm	 ấy,	 tôi	 có	 thể	 trình	 bày	 cho	 bạn	 pháp	 môn
Tonglen	một	 cách	hữu	hiệu	hơn.	Vì	 bây	giờ	bạn	đã	 có	được	động	 lực,	 sự
hiểu	biết,	và	khí	cụ	để	làm	việc	ấy,	để	lợi	lạc	nhất	cho	chính	bạn	và	cho	tất
cả	người	khác.	Tonglen	là	một	pháp	môn	trong	đạo	Phật,	nhưng	tôi	tin	chắc
bất	cứ	ai	cũng	có	thể	làm.	Dù	bạn	không	tin	theo	tôn	giáo	nào,	tôi	cũng	đề
nghị	bạn	cứ	thực	tập	mà	xem.	Tôi	đã	thấy	Tonglen	có	lợi	ích	rất	lớn.
Nói	rất	đơn	giản,	thì	Tonglen,	pháp	môn	“cho	và	nhận”	là	rước	vào	đau	đớn
khổ	sở	của	những	người	khác,	và	ban	cho	họ	hạnh	phúc	của	bạn,	niềm	an
lạc,	thoải	mái	của	bạn.	Cũng	như	một	phương	pháp	thiền	đã	giải	thích	trước
đây,	Tonglen	xử	dụng	trung	gian	là	hơi	thở.	Geshe	Chekhawa	viết:	“Cho	và
nhận	cần	thực	tập	xen	kẽ.	Sự	xen	kẽ	này	nên	đặt	vào	trung	gian	là	hơi	thở”.
Tôi	 biết	 bằng	 chính	 kinh	 nghiệm	bản	 thân,	 thật	 khó	mà	 tưởng	 tượng	 rước
vào	đau	khổ	của	người	khác,	nhất	là	người	bệnh	và	người	sắp	chết,	nếu	trước
đấy	bạn	không	xây	dựng	trong	bạn	một	năng	lực	và	niềm	tin	vào	đại	bi	tâm.
Chính	năng	lực	và	niềm	tin	này	sẽ	đem	lại	cho	bạn	cái	khả	năng	để	chuyển	di
khổ	đau	của	họ.
Ðây	là	lý	do	tôi	luôn	khuyên	bạn	khởi	sự	thực	tập	Tonglen	trên	chính	mình
trước	khi	làm	cho	người	khác.	Trước	khi	bạn	trải	từ	bi	đến	người	khác,	bạn
hãy	mở	lòng	từ	bi,	làm	cho	sâu	sắc,	tăng	cường	nó	ngay	trong	chính	bạn,	và
chữa	cho	bạn	khỏi	sự	dè	dặt,	lo	buồn,	giận	dữ,	sợ	hãi	có	thể	gây	chướng	ngại
trên	đường	thực	hành	Tonglen.
Qua	nhiều	năm,	một	phương	pháp	giảng	dạy	Tonglen	đã	được	phát	triển,	mà
các	học	viên	của	tôi	đã	cho	là	rất	bổ	ích	và	có	hiệu	lực	chữa	trị.	Có	4	giai
đoạn.

PHÁP	TU	TONGLEN	SƠ	KHỞI

Cách	hay	nhất	tu	tập	pháp	này	hay	bất	cứ	pháp	nào	của	Tonglen	là	khởi	đầu



bằng	cách	gợi	lên	tự	tánh	tâm	và	an	trú	trong	đó:	Khi	bạn	an	trú	tự	tánh	của
tâm	 và	 thấy	mọi	 sự	một	 cách	 trực	 tiếp	 là	 “trống	 không”,	 như	 huyễn,	 như
mộng,	tức	là	bạn	đang	trú	trong	trạng	thái	gọi	là	“tuyệt	đối”	hay	“Bồ-đề	tâm
tuyệt	đối”,	trái	tim	của	tâm	giác	ngộ.	Giáo	lý	ví	tâm	Bồ-đề	tuyệt	đối	này	với
một	kho	tàng	bất	tận	của	bố	thí;	và	tâm	đại	bi,	khi	được	hiểu	trong	ý	nghĩa
sâu	xa	nhất	của	nó,	chính	là	tia	sáng	tự	nhiên	của	tự	tính	tâm,	phương	tiện
thiện	xảo	vươn	lên	từ	trái	tim	của	trí	giác.
Hãy	khởi	sự	ngồi,	và	đưa	tâm	về	nhà.	Hãy	để	cho	tất	cả	ý	tưởng	của	bạn	an
vị,	đừng	mời	mọc	chúng,	cũng	đừng	theo	dõi	chúng.	Nhắm	mắt	lại	nếu	bạn
muốn.	Khi	nào	bạn	cảm	thấy	 thực	sự	an	 tịnh,	 tập	 trung,	 thì	bạn	khởi	động
chút	xíu	và	bắt	đầu	pháp	tu.

1.	Tonglen	cho	hoàn	cảnh

Chúng	ta	đều	biết	trạng	thái	và	bầu	không	khí	của	tâm	ta	có	một	mãnh	lực
lớn	đối	với	ta.	Hãy	ngồi	với	tâm	bạn	và	cảm	thọ	trạng	thái	tâm	và	bầu	không
khí	của	nó.	Nếu	bạn	cảm	thấy	trạng	thái	ấy	là	khó	chịu,	hay	bầu	không	khí
tối	tăm,	thì	bạn	hãy	hít	vào,	hãy	thấm	vào	trong	tâm	bất	cứ	gì	bất	thiện,	và
khi	bạn	thở	ra,	trong	tâm	đưa	ra	sự	an	tịnh,	sáng	sủa,	niềm	vui,	như	vậy	bạn
có	thể	thanh	lọc,	chữa	lành	bầu	không	khí	và	môi	trường	trong	tâm	bạn.	Ðấy
là	lý	do	tôi	gọi	giai	đoạn	này	là	thực	tập	“Tonglen	hoàn	cảnh”.

2.	Tonglen	tự	ngã

Vì	mục	đích	sự	tập	luyện,	bạn	hãy	chia	con	người	bạn	ra	hai	khía	cạnh	A	và
B.	A	là	khía	cạnh	lành	mạnh	trong	bạn,	khía	cạnh	bi	mẫn,	yêu	thương	ấm	áp,
như	một	người	bạn	chân	tình,	thực	sự	muốn	ở	đấy	vì	bạn,	rất	sẵn	sàng,	cởi
mở,	không	bao	giờ	phê	phán	bạn,	dù	bạn	có	lỗi	lầm	nào.	B	là	khía	cạnh	của
bạn	đã	bị	tổn	thương,	cảm	thấy	bị	hiểu	lầm,	bất	mãn,	cay	đắng,	giận	dữ,	có
thể	chẳng	hạn	lúc	nhỏ	đã	bị	đối	xử	bất	công,	bị	 lợi	dụng,	hoặc	đã	khổ	đau
trong	các	mối	tương	quan	bạn	bè,	bị	xã	hội	ruồng	rẫy.
Bây	giờ,	khi	bạn	hít	vào,	hãy	tưởng	tượng	A	đang	hoàn	toàn	mở	lòng	ra,	từ
bi	chấp	nhãn	và	ôm	choàng	mọi	đau	khổ,	tiêu	cực,	tổn	thương	của	B.	Cảm
động	vì	điều	này,	B	mở	lòng	ra,	và	tất	cả	đau	khổ	tiêu	tan	trong	cái	ôm	của
lòng	bi	mẫn	ấy.
Khi	bạn	thở	ra,	hãy	tưởng	tượng	A	gửi	đến	B	tất	cả	niềm	yêu	thương	tin	cậy,
tiện	nghi,	hạnh	phúc	và	niềm	hỷ	lạc.

3.	Tonglen	trong	một	hoàn	cảnh	sống

Hãy	tưởng	tượng	ra	một	hoàn	cảnh	trong	đó	bạn	đã	hành	động	rất	quấy,	một



hoàn	cảnh	trong	đó	bạn	cảm	thấy	phạm	tội,	làm	bạn	không	muốn	nghĩ	tới.
Khi	bạn	hít	vào,	hãy	nhận	biết	trách	nhiệm	về	hành	vi	bạn	trong	hoàn	cảnh
đặc	biệt	ấy,	không	cố	biện	minh	cho	hành	vi	của	bạn.	Hãy	nhận	chân	rằng
bạn	đã	làm	sai,	và	tha	thiết	cầu	tha	thứ.	Bây	giờ,	khi	thở	ra,	bạn	hãy	tuôn	ra
sự	hòa	giải,	tha	thứ,	hàn	gắn,	cảm	thông.
Cứ	 như	 thế,	 hít	 vào	 sự	 quở	 trách,	 thở	 ra	 sự	 giải	 trừ	 tai	 hại;	 hít	 vào	 trách
nhiệm,	thở	ra	sự	chữa	lành,	tha	thứ	và	hòa	giải.
Thực	tập	này	rất	hiệu	nghiệm,	có	thể	cho	bạn	cái	can	đảm	đi	đến	thăm	người
mà	bạn	đã	làm	tổn	thương,	cho	bạn	sức	mạnh	và	thiện	chí	để	nói	thẳng	với
họ	và	thực	sự	xin	lỗi	họ	từ	đáy	lòng	bạn.

4.	Tonglen	cho	người	khác

Hãy	tưởng	tượng	một	người	mà	bạn	cảm	thấy	rất	gần	gũi,	nhất	là	một	người
đang	đau	khổ.	Khi	thở	vào,	tưởng	tượng	bạn	thở	vào	tất	cả	đau	khổ	của	họ
với	tâm	đại	bi,	và	khi	thở	ra,	bạn	gở	đến	nơi	họ	niềm	thân	thiết,	hàn	gắn,	yêu
thương,	niềm	vui,	hạnh	phúc.
Cũng	như	trong	thực	tập	về	tâm	từ,	hãy	nới	rộng	dần	dần	phạm	vi	của	bi	tâm
bao	gồm	 trước	nhất	những	người	 thân,	 rồi	đến	những	người	dưng,	 rồi	đến
những	người	bạn	ít	ưa,	thường	gặp	rắc	rối	với	họ,	và	cuối	cùng	cả	đến	những
người	mà	bạn	cho	là	quỷ	quái,	tàn	bạo	thực	sự.	Hãy	để	cho	bi	tâm	của	bạn
lan	khắp	không	chừa	một	ai:
Hữu	tình	vô	lượng	như	hư	không
Mong	tất	cả	đều	dễ	dàng	chứng	được	tự	tính
Mong	cho	mỗi	chúng	sanh	trong	sáu	đường
Ðã	từng	là	cha	mẹ	tôi	trong	đời	này	hay	đời	khác
đều	đạt	đến	thật	địa,	sự	toàn	hảo	tối	sơ.
Trong	đoạn	này	tôi	đã	đưa	ra	đường	lối	thực	hành	toàn	diện	để	chuẩn	bị	cho
pháp	Tonglen	chính	thức,	mà	bạn	sẽ	thấy	bao	hàm	một	tiến	trình	quán	tưởng
phong	phú	hơn	nhiều.	Thực	tập	sơ	khởi	này	 làm	việc	với	 thái	độ	 tâm	thức
của	bạn,	khiến	bạn	chuẩn	bị	mở	lòng	ra	và	gợi	cảm	hứng	cho	bạn.
Không	những	nó	giúp	bạn	chữa	 lành	hoàn	cảnh	 tâm	bạn,	nỗi	đau	khổ	quá
khứ	của	bạn,	và	khởi	sự	giúp	 ích	mọi	hữu	tình	nhờ	bi	 tâm	của	bạn,	mà	nó
còn	giúp	 bạn	 thân	 thiết,	 quen	 thuộc,	 an	 trú	 tiến	 trình	 “cho	và	 nhận”	 trong
phép	Tonglen	chính	thức.

PHÁP	TONGLEN	CHÍNH	THỨC

Trong	phép	“cho	và	nhận”,	chúng	 ta	nhận	vào,	qua	 tâm	đại	bi	 -	 tất	cả	đau
khổ	thân	tâm	của	mọi	hữu	tình	-	nỗi	sợ	hãi,	bất	mãn,	đau	đớn,	giận	dữ,	tội



lỗi,	cay	đắng,	hoài	nghi,	điên	tiết;	và	chúng	ta	cho	họ,	qua	tâm	đại	từ,	tất	cả
hạnh	phúc,	sự	thoải	mái,	an	tâm,	chữa	lành	và	sự	thành	tựu	của	ta.
1.	Trước	khi	thực	tập,	ngồi	yên	tĩnh	và	đưa	tâm	về	nhà.	Rồi	xử	dụng	bất	cứ
phương	pháp	nào	đã	chỉ,	mà	 thích	hợp	với	bạn.	Hãy	 thiền	quán	sâu	xa	về
tâm	đại	bi.	Triệu	thỉnh	tất	cả	Phật,	Bồ-tát,	thánh	chúng,	để	nhờ	ân	phước	các
ngài,	mà	tâm	bạn	có	thể	phát	sinh	đại	bi.
2.	Hãy	 tưởng	 tượng	 trước	mặt	bạn	 -	 càng	sống	động	càng	 tốt	 -	một	người
thân	đang	đau	khổ,	hãy	cố	tưởng	đến	mọi	khía	cạnh	của	cơn	đau	và	nỗi	buồn
khổ	của	họ.	Khi	đã	thấy	tâm	mình	mở	ra	với	họ	trong	niệm	đại	bi,	bạn	hãy
tưởng	 tượng	 tất	cả	khổ	đau	của	họ	nhóm	tụ	 thành	một	khối	 lớn	khói	nóng
màu	đen.
3.	Bây	giờ,	hãy	quán	tưởng	khi	bạn	thở	vào,	luồng	khói	đen	ấy	tan	ra	theo
hơi	thở	của	bạn	và	đi	vào	cốt	lõi	của	ngã	chấp	trong	tim	bạn.	Ở	đấy	nó	hoàn
toàn	phá	hủy	mọi	dấu	vết	của	ngã	ái,	và	nhờ	vậy	tịnh	hóa	tất	cả	ác	nghiệp
trong	bạn.
4.	Tưởng	 tượng,	vì	ngã	ái	của	bạn	đã	bị	phá	hủy,	nên	cốt	 lõi	của	 tâm	giác
ngộ,	 tức	 Bồ-đề	 tâm	 được	 hoàn	 toàn	 hiển	 bày.	 Vậy,	 khi	 thở	 ra,	 hãy	 quán
tưởng	bạn	đang	gởi	đến	người	bạn	đang	đau	khổ	của	bạn,	 tia	sáng	mát	dịu
của	hỷ	lạc,	hạnh	phúc,	bình	an,	và	ánh	sáng	ấy	đang	tịnh	hóa	mọi	ác	nghiệp
của	họ.
Theo	Shantieva,	bạn	hãy	quán	tưởng	Bồ-đề	tâm	đã	chuyển	hóa	tim	bạn,	toàn
thân,	toàn	thể	bạn	thành	một	viên	bảo	châu	như	ý	có	thể	ban	cho	ai	bất	cứ	gì
họ	mong	muốn,	và	cung	cấp	đúng	cái	gì	họ	đang	cần.	Tâm	đại	bi	là	viên	bảo
châu	như	ý,	vì	nó	sẵn	có	năng	lực	đem	lại	cho	mỗi	hữu	tình	cái	mà	nó	cần
nhất,	để	giảm	bớt	đau	khổ	và	đem	lại	cho	họ	sự	viên	mãn	chân	thực.
5.	Như	vậy,	khi	ánh	sáng	của	Bồ-đề	tâm	bạn	tuôn	ra	đến	nơi	người	đang	khổ,
thì	điều	cốt	yếu	 là	bạn	phải	 tin	chắc	mọi	nghiệp	ác	của	y	đã	sạch,	và	cảm
thấy	một	niềm	vui	sâu	xa	bền	bỉ	vì	người	ấy	đã	thoát	khổ	hoàn	toàn.
Khi	tiếp	tục	thở	vô	ra	bình	thường,	bạn	hãy	tiếp	tục	tập	luyện	như	thế.	Thực
tập	đối	với	một	người	thân	đau	khổ	giúp	bạn	nới	rộng	dần	phạm	vi	của	lòng
bi	mẫn	để	chịu	thay	đau	đớn	và	tịnh	hóa	nghiệp	ác	của	tất	cả	hữu	tình,	đem
cho	họ	tất	cả	hạnh	phúc,	hỷ	lạc,	an	bình	của	bạn.	Ðây	là	mục	tiêu	kỳ	diệu	của
pháp	môn	Tonglen,	và	trong	nghĩa	rộng,	của	toàn	thể	con	đường	đại	bi.

TONGLEN	CHO	MỘT	NGƯỜI	SẮP	CHẾT

Bây	giờ,	 tôi	nghĩ	các	bạn	đã	 thấy	Tonglen	có	 thể	đặc	biết	hướng	về	người
sắp	chết	như	thế	nào,	nó	đem	lại	cho	bạn	sức	mạn	và	lòng	tin	như	thế	nào	khi
bạn	giúp	đỡ	người	sắp	chết;	và	nó	có	thể	cống	hiến	cho	người	ấy	lợi	ích	thực
tiễn	chuyển	hóa	ra	sao.



Tôi	đã	nói	đến	pháp	Tonglen	 chính	 thức.	Bây	giờ	bạn	 thay	vì	quán	 tưởng
người	thân	đang	đau	đớn,	hãy	quán	tưởng	người	sắp	chết.	Hãy	trải	qua	các
giai	đoạn	đúng	như	trong	pháp	Tonglen	chính	thức.	Trong	pháp	quán	phần	3,
hãy	tưởng	tượng	mọi	khía	cạnh	của	nỗi	đau	đớn	nơi	người	sắp	chết,	nỗi	sợ
hãi	của	họ,	tất	cả	tụ	lại	thành	một	đống	khói	đen	nóng	ghê	rợn,	mà	bạn	thở
vào,	và	khi	làm	thế,	hãy	quán	bạn	đang	phá	hủy	ngã	chấp,	ngã	ái,	và	thanh
lọc	tất	cả	nghiệp	ác	nơi	bạn.
Rồi	cũng	như	 trên,	khi	 thở	 ra,	bạn	quán	ánh	 sáng	của	 tâm	Bồ-đề	đang	 tỏa
đến	người	sắp	chết,	đem	lại	bình	an,	thoải	mái,	và	thanh	lọc	mọi	ác	nghiệp
nơi	họ.
Vào	mọi	lúc	trong	đời,	chúng	ta	đều	cần	tình	thương,	nhưng	không	lúc	nào
cấp	thiết	cho	bằng	lúc	ta	đang	chết.	Còn	món	quà	an	ủi	mầu	nhiệm	nào	hơn
cho	người	sắp	chết	khi	họ	biết	mình	đang	cầu	nguyện	cho	họ,	đang	hóa	giải
hết	khổ	đau	của	họ	và	tịnh	hóa	ác	nghiệp	họ	bằng	cách	thực	hành	pháp	“chịu
thay”	cho	họ?
Dù	họ	không	biết	bạn	đang	tu	tập	cho	họ,	bạn	vẫn	là	đang	giúp	họ,	đồng	thời
họ	đang	giúp	bạn.	Họ	đang	thực	sự	giúp	bạn	phát	triển	tâm	đại	bi,	và	nhờ	thế
bạn	thanh	lọc	bản	thân,	chữa	lành	chính	bạn.	Với	tôi,	mỗi	người	sắp	chết	là
một	vị	thầy	đem	lại	cho	tất	cả	những	người	giúp	đỡ	vị	ấy	một	cơ	hội	để	tự
chuyển	hóa	nhờ	phát	triển	tâm	đại	bi.

BÍ	QUYẾT	THÁNH	LINH

Bạn	có	thể	tự	hỏi:	“Nếu	tôi	chịu	thay	tất	cả	đau	đớn	khổ	sở	của	người	khác,
liệu	tôi	có	tự	hại	mình	chăng?”.	Nếu	bạn	còn	chút	do	dự	nào,	và	cảm	thấy
chưa	đủ	năng	 lực,	can	đảm	hay	đại	bi	để	 thực	 tập	Tonglen	một	cách	nhiệt
tâm,	 thì	 đừng	 lo	 lắng.	 Bạn	 chỉ	 cần	 tưởng	mình	 đang	 làm	 việc	 ấy,	 tự	 nhủ
trong	tâm:	“Khi	thở	vào,	tôi	đang	mang	vào	đau	khổ	của	bạn	tôi	hay	người
khác;	và	khi	 thở	ra,	 tôi	đang	đem	cho	họ	hạnh	phúc	và	bình	an”	 .	Chỉ	cần
làm	thế	cũng	tạo	một	khí	hậu	trong	tâm,	khiến	bạn	dễ	dàng	khởi	sự	thực	tập
Tonglen	một	cách	trực	tiếp.
Nếu	bạn	do	dự	hoặc	không	thể	làm	trọn	vẹn	sự	tu	tập,	bạn	cũng	có	thể	làm
phép	“chịu	thay”	dưới	dạng	một	lời	cầu	nguyện,	ước	vọng	sâu	xa	muốn	giúp
đỡ	cho	hữu	tình.	Bạn	có	thể	cầu,	chẳng	hạn:	“Mong	cho	con	có	thể	chịu	thay
người	khác;	mong	sao	con	có	thể	cho	họ	niềm	an	lạc	hạnh	phúc	của	con”.	Sự
cầu	nguyện	này	sẽ	 tạo	điều	kiện	tốt	 lành	để	đánh	thức	khả	năng	thực	hành
“chịu	thay”	của	bạn	về	sau.
Ðiều	duy	nhất	bạn	nên	biết	chắc,	đó	là	pháp	Tonglen	chỉ	có	làm	hại	cho	một
cái	đã	hại	bạn	nhiều	nhất,	đó	là	ngã	ái,	ngã	thủ	nơi	bạn,	gốc	rễ	của	đau	khổ.
Nếu	bạn	thực	 tập	 thường	xuyên,	ngã	chấp	ấy	sẽ	yếu	dần,	và	bản	 tính	chân



thực,	tâm	đại	bi	sẽ	có	cơ	hội	xuất	đầu	lộ	diện,	càng	ngày	càng	mạnh.	Tâm	đại
bi	của	bạn	càng	mạnh	càng	lớn,	thì	niềm	tin,	đức	vô	úy	nơi	bạn	càng	sâu	xa.
Bởi	thế	tâm	đại	bi	lại	hóa	ra	là	tài	nguyên	lớn	nhất	của	bạn,	sự	che	chở	bảo
đảm	nhất.	Shantideva	nói:
Ai	muốn	nhanh	chóng	có	được	sự	che	chở
Cho	cả	mình	lẫn	người
Thì	hãy	thực	hành	bí	quyết	thánh	linh:
Chịu	thay	khổ	đau	và	ban	vui	kẻ	khác.
Bí	quyết	linh	thiêng	của	pháp	Tonglen	này	là	một	pháp	mà	mọi	bậc	thánh	và
đạo	sư	của	mọi	truyền	thông	đều	biết,	sống	và	thể	hiện	nó.	Và	chính	sự	từ
bỏ,	cùng	với	nhiệt	tình	của	trí	tuệ	và	đại	bi	chân	thực,	đã	làm	cho	đời	họ	tràn
đầy	hỷ	lạc.
Một	tấm	gương	hy	sinh	cho	người	ốm	và	người	chết,	tỏa	sáng	niềm	vui	của
“cho	và	nhận”	ngày	nay	 là	Mẹ	Teresa.	Không	 lời	nào	diễn	 tả	 tinh	 túy	của
Tonglen	hay	hơn	lời	của	bà:	“Tất	cả	chúng	ta	đều	mong	mỏi	được	lên	thiên
đường	với	Chúa,	nhưng	có	điều	là	chúng	ta	đều	có	khả	năng	ở	thiên	đường
với	Chúa	ngay	lúc	này.	Và	sống	hạnh	phúc	với	Chúa	ngay	bây	giờ	có	nghĩa
là:
Yêu	thương	như	ngài	yêu	thương
Giúp	đỡ	như	ngài	giúp	đỡ
Cho	như	ngài	cho
Phụng	sự	như	ngài	phụng	sự
Cứu	giúp	như	ngài	cứu	giúp
Ở	với	ngài	trọn	hăm	bốn	tiếng
Sờ	hóa	thân	của	ngài	dưới	dạng	đau	thương.
Một	tình	yêu	rộng	lớn	như	thế	đã	chữa	lành	những	người	bệnh	cùi	của	Geshe
Chekhawa;	nó	cũng	có	thể	giúp	chữa	chúng	ta	khỏi	một	căn	bệnh	nguy	hiểm
hơn	thế:	bệnh	vô	minh,	mà	nhiều	đời	kiếp	đã	ngăn	che	ta	trực	nhận	tự	tánh
tâm,	ngăn	cản	ta	giải	thoát.

	



13.	GIÚP	ĐỠ	TINH	THẦN	CHO	NGƯỜI	CHẾT

Tôi	đến	Tây	phương	đầu	tiên	vào	đầu	thập	niên	1970,	và	điều	đã	làm	tôi	khó
chịu	nhất,	và	hiện	nay	vẫn	còn	khó	chịu,	là	hầu	như	thiếu	hẳn	sự	giúp	đỡ	tinh
thần	cho	người	hấp	hối	hiện	nay	trong	nền	văn	minh	tân	tiến.	Ở	Tây	Tạng,
như	tôi	đã	nói,	mỗi	người	đều	có	vài	hiểu	biết	về	những	sự	thật	cao	siêu	của
đạo	Phật,	và	vài	 liên	hệ	với	một	bậc	 thầy.	Không	ai	chết	mà	bị	cộng	đồng
của	họ	bỏ	rơi,	trên	phương	diện	thiển	cận	cũng	như	sâu	xa.	Người	ta	đã	kể
cho	tôi	nghe	nhiều	chuyện	về	người	chết	ở	Tây	phương	bị	bỏ	rơi,	buồn	khổ,
vỡ	mộng,	không	một	nâng	đỡ	tinh	thần	nào.	Một	trong	những	động	lực	thúc
đẩy	 tôi	 viết	 sách	 này	 là	muốn	 trải	 đến	 tất	 cả	mọi	 người	 (Tây	 phương)	 sự
minh	 triết	của	Tây	Tạng,	có	 thể	hàn	gắn	sự	 thiếu	sót	ấy.	Phải	chăng	 tất	cả
chúng	 ta	đều	có	quyền	 lúc	chết	không	những	xác	 ta	được	đối	xử	với	niềm
kính	trọng,	mà	còn	quan	trọng	hơn	nữa	là	tâm	thức	chúng	ta?	Phải	chăng	một
trong	 những	 quyền	 chính	 của	 bất	 cứ	 xã	 hội	 văn	minh	 nào,	 là	 để	 cho	mỗi
người	trong	đó	đều	có	quyền	được	chết	trong	sự	săn	sóc	phần	tâm	linh	một
cách	toàn	hảo	nhất?	Có	phải	chúng	ta	chỉ	thực	sự	văn	minh	khi	điều	này	trở
thành	một	 tiêu	 chuẩn	 được	 chấp	 nhận?	Có	 nghĩa	 gì	 các	 nền	 kỹ	 thuật	 đưa
người	 lên	 cung	 trăng,	 khi	mà	 ta	 không	biết	 cách	nào	giúp	đồng	 loại	mình
chết	có	tư	cách	và	hy	vọng?
Sự	săn	sóc	 tâm	linh	không	chỉ	 là	một	xa	xỉ	phẩm	dành	cho	 thiểu	số,	nó	 là
quyền	thiết	yếu	của	mỗi	người,	cũng	thiết	yếu	như	quyền	chính	trị,	y	tế	và
bình	đẳng	trong	cơ	hội.	Một	lý	tưởng	dân	chủ	thực	sự	phải	bao	gồm	sự	săn
sóc	tâm	linh	có	thể	thừa	nhận	đối	với	mọi	người,	kể	như	một	trong	những	sự
thật	thiết	yếu	nhất	của	nó.
Bất	cứ	ở	đâu	 tôi	đến	 tại	Tây	phương,	 tôi	đều	kinh	ngạc	 trước	nỗi	đau	khổ
tinh	thần	lớn	lao	do	sự	sợ	chết	phát	sinh,	dù	họ	có	chấp	nhận	nỗi	sợ	ấy	hay
không.	Thật	là	một	điều	an	tâm	biết	bao	cho	người	ta,	nếu	họ	biết	rằng	khi
nằm	xuống	chết	họ	sẽ	được	săn	sóc	với	niềm	yêu	thương	có	trí	tuệ.	Nền	văn
hóa	 chúng	 ta	 hiện	 nay	 thực	 nhẫn	 tâm	 trong	 sự	 khôn	 khéo	 của	 nó,	 sự	 phủ
nhận	mọi	giá	trị	tâm	linh	của	nó,	đến	nỗi	con	người	ta	mỗi	khi	đối	diện	với
cơn	bệnh	nan	y	thì	cảm	thấy	kinh	hoàng	như	họ	sắp	bị	vứt	đi	như	một	món
hàng	vô	dụng.	Ở	Tây	Tạng,	phản	ứng	tự	nhiên	là	cầu	nguyện	cho	người	sắp
chết	và	săn	sóc	 tâm	linh	cho	họ.	Còn	ở	phương	Tây,	sự	 lưu	ý	duy	nhất	về
tâm	linh	mà	đa	số	người	đem	lại	cho	người	chết	chỉ	là	đi	đưa	đám	ma.
Quả	 vậy,	 trong	 thế	 giới	 Tây	 phương	 vào	 cái	 thời	 điểm	 đau	 đớn	 nhất	 của
người	hấp	hối,	họ	thường	bị	bỏ	rơi,	hoàn	toàn	không	được	một	nâng	đỡ	hay
một	tuệ	giác	nào	để	giúp	họ.	Ðấy	là	một	thực	trạng	bi	đát	sỉ	nhục,	cần	phải
thay	đổi.	Tất	cả	những	tự	hào	về	uy	lực	và	thành	công	của	nhân	loại	tân	thời



sẽ	 là	 rỗng	 tuếch,	 khi	mà	mọi	 người	 chưa	 được	 chết	 trong	một	mức	 độ	 an
bình	nào	đó,	khi	chưa	có	ít	nhất	một	vài	nỗ	lực	để	đảm	bảo	khả	năng	ấy.

BÊN	CẠNH	TỬ	SÀNG

Một	người	bạn	tôi,	mới	tốt	nghiệp	một	trường	y	khoa	nổi	tiếng,	khởi	sự	phục
vụ	trong	một	bệnh	viện	lớn	ở	Luân	Ðôn.	Vào	ngày	đầu	của	phiên	cô	ta	trực,
có	bốn	năm	người	bệnh	chết.	Ðấy	là	một	cú	sốc	kinh	khủng	đối	với	cô,	vì
không	có	một	điều	gì	cô	đã	học	có	thể	giúp	cô	đối	phó	thực	tại	ấy.	Có	phải
đáng	ngạc	nhiên	không,	khi	xét	rằng	cô	đã	được	huấn	luyện	để	làm	một	bác
sĩ?	Một	ông	già	nằm	trên	giường,	mắt	trợn	trừng	nhìn	lên	vách.	Ông	ta	chỉ	có
một	mình,	không	có	gia	đình	bè	bạn	nào	đến	 thăm	viếng	cả,	và	ông	mong
mỏi	có	được	một	người	nào	để	nói	chuyện.	Cô	đi	đến	nơi	ông.	Ðôi	mắt	ông
đẫm	lệ,	giọng	run	run,	ông	hỏi	cô	ta	một	câu	mà	cô	không	ngờ:	“Bà	có	nghĩ
rằng	Thượng	đế	sẽ	tha	tội	cho	tôi	không?”	.	Bạn	tôi	không	biết	phải	trả	lời
như	 thế	 nào;	 thời	 gian	 học	 tập	 y	 khoa	 hoàn	 toàn	 không	 chuẩn	 bị	 cho	 cô
những	vấn	đề	tâm	linh.	Cô	không	có	gì	để	nói,	tất	cả	gì	cô	có	bên	trong	chỉ	là
nghề	nghiệp	y	khoa	của	cô.	Không	có	nhà	nguyện	ở	gần,	và	cô	cứ	đứng	đấy,
tê	liệt,	không	thể	trả	lời	sự	kêu	cứu	tuyệt	vọng	của	con	bệnh,	đang	van	xin
một	lời	bảo	đảm	về	ý	nghĩa	cuộc	đời.
Cô	hỏi	 tôi	 trong	 ngạc	 nhiên	 đau	 đớn:	 “Ngài	 làm	được	 gì	 trong	 hoàn	 cảnh
ấy?”	.	Tôi	nói,	tôi	sẽ	ngồi	bên	cạnh	ông,	cầm	tay	ông	và	để	cho	ông	nói.	Tôi
vẫn	thường	kinh	ngạc	nhiều	lần	khi	thấy	-	nếu	bạn	cứ	để	cho	người	ta	thổ	lộ,
nếu	bạn	chú	ý	lắng	nghe	với	tâm	từ	mẫn	-	họ	có	thể	nói	những	lời	có	chiều
sâu	 tâm	 linh	 lạ	 lùng,	dù	cho	họ	nghĩ	 là	họ	không	 tin	 tôn	giáo	nào	cả.	Mỗi
người	đều	có	tuệ	giác	của	riêng	họ	về	đời	sống,	nên	khi	bạn	để	cho	họ	nói,	là
bạn	 làm	 cho	 tuệ	 giác	 ấy	 hiển	 lộ.	 Tôi	 vẫn	 thường	 xúc	 động	 khi	 thấy	 được
rằng,	 ta	có	 thể	giúp	người	khác	“tự	cứu	mình”	bằng	cách	 ta	giúp	họ	khám
phá	sự	thật	trong	chính	họ,	một	sự	thật	mà	có	thể	họ	chưa	từng	biết	nó	phong
phú,	ngọt	ngào,	sâu	xa	đến	mức	nào.	Suối	nguồn	của	sự	 lành	mạnh	và	 tuệ
giác	vốn	ẩn	sâu	trong	mỗi	chúng	ta,	và	công	việc	của	bạn	tuyệt	nhiên	không
phải	 là	 áp	đặt	 niềm	 tin	 của	bạn,	mà	 chính	 là	 giúp	họ	 có	 thể	 tìm	 thấy	 suối
nguồn	của	tuệ	giác	ấy	trong	chính	họ.
Khi	ngồi	bên	cạnh	người	sắp	chết,	bạn	hãy	tin	rằng	bạn	đang	ngồi	bên	cạnh
một	người	có	tiềm	năng	thực	sự	để	thành	Phật.	Hãy	tưởng	tượng	Phật	tính	họ
như	một	 tấm	 gương	 sáng	 vô	 cấu,	 và	 tất	 cả	 đau	 đớn	 lo	 sợ	 của	 họ	 chỉ	 như
sương	mù	mỏng	manh	trên	mặt	gương,	có	thể	nhanh	chóng	dẹp	bỏ.	Ðiều	này
sẽ	giúp	bạn	nhìn	thấy	họ	rất	dễ	thương,	đáng	tha	thứ,	và	giúp	bạn	rút	ra	tình
yêu	vô	điều	kiện	của	bạn.	Bạn	sẽ	thấy	thái	độ	này	làm	cho	người	sắp	chết	mở
lòng	ra	với	bạn.	Thầy	Dudjom	Rinpoche	tôi	thường	bảo:	Giúp	một	người	sắp



chết	giống	như	đưa	 ra	một	bàn	 tay	để	đỡ	người	 sắp	 té.	Nhờ	sức	mạnh,	 sự
bình	an,	sự	chú	ý	sâu	xa	đầy	bi	mẫn	của	bạn,	mà	bạn	có	thể	giúp	họ	đánh
thức	sức	mạnh	nơi	chính	họ.	Tính	chất	sự	hiện	diện	của	bạn	vào	cái	lúc	dễ
tổn	thương	nhất,	gay	cấn	nhất	ấy	thực	vô	cùng	quan	trọng.	Cicely	Saunders
viết:	“Người	sắp	chết	đã	rũ	bỏ	những	mặt	nạ	và	những	nông	cạn	của	sự	sống
hàng	ngày,	và	chính	vì	vậy	mà	họ	cởi	mở	hơn,	nhạy	cảm	hơn.	Họ	 thấy	 rõ
mọi	sự	giả	dối.	Tôi	nhớ	một	người	đã	nói:	“Không,	xin	đừng	đọc.	Tôi	chỉ
cần	những	gì	ở	trong	trí	bạn,	trong	tim	bạn	mà	thôi”.
Tôi	chưa	bao	giờ	đến	bên	giường	người	sắp	chết	mà	trước	đấy	không	nhúng
mình	vào	bầu	không	khí	thiêng	liêng	của	tự	tánh	tâm.	Khi	ấy	tôi	không	cần
phải	vất	vả	để	có	được	tâm	đại	bi	và	sự	chân	thực,	vì	những	tính	này	đã	có	ở
trong	đấy,	chiếu	sáng	một	cách	tự	nhiên.
Cần	nhớ	rằng	bạn	không	thể	làm	gì	để	gây	cảm	hứng	cho	người	trước	mặt
bạn,	nếu	chính	bạn	không	có	cảm	hứng	từ	trong	tâm	bạn.	Bởi	vậy,	khi	nào
bạn	 không	 biết	 phải	 làm	 gì,	 không	 biết	 làm	 sao	 để	 giúp	 đỡ,	 thì	 hãy	 cầu
nguyện	và	thiền	quán,	triệu	thỉnh	Phật	hay	bất	cứ	năng	lực	thiêng	liêng	nào
bạn	tin.	Mỗi	khi	gặp	người	nào	đang	trải	qua	nỗi	thống	khổ	ghê	gớm,	tôi	lại
tha	thiết	cầu	khẩn	sự	giúp	đỡ	của	chư	Phật	và	thánh	chúng,	với	tim	tôi	hoàn
toàn	mở	về	hướng	người	sắp	chết,	tràn	đầy	bi	mẫn	đối	với	nỗi	đau	của	họ.
Thu	hết	năng	lực	của	lòng	sùng	kính	tin	 tưởng,	 tôi	quán	hình	ảnh	các	ngài
đầy	ánh	sáng	đang	ở	trên	đầu	người	sắp	chết,	 từ	bi	nhìn	xuống	họ	và	chan
hòa	ánh	sáng	ân	sủng	lên	họ,	 thanh	lọc	ác	nghiệp	họ	trong	quá	khứ	và	nỗi
đau	đớn	trong	hiện	tại.	Tôi	lại	cầu	nguyện	cho	người	ấy	không	còn	khổ	nữa,
được	giải	thoát	bình	an.
Tôi	làm	việc	ấy	với	sự	tập	trung	nghiêm	cẩn,	rồi	an	trú	trong	tự	tính	tâm,	để
cho	sự	bình	an	và	ánh	sáng	của	tự	tính	lan	khắp	không	khí	trong	phòng.	Tôi
đã	nhiều	 lần	cảm	thấy	úy	phục	bởi	cảm	giác	có	một	hiện	hữu	 thiêng	 liêng
đang	ở	đấy	một	cách	tự	nhiên	và	ảnh	hưởng	đến	người	sắp	chết.
Tôi	lại	nói	điều	này,	có	lẽ	sẽ	làm	bạn	ngạc	nhiên:	có	thể	có	đầy	cảm	hứng
trong	 sự	 chết.	Trong	kinh	 nghiệm	 tôi	 có	 với	 những	người	 sắp	 chết,	 tôi	 đã
thấy	rằng	tôi	phải	kinh	ngạc	khi	 thấy	sự	cầu	nguyện,	 triệu	 thỉnh	của	 tôi	đã
làm	thay	đổi	bầu	không	khí,	khiến	cho	đức	tin	của	tôi	tăng	trưởng	sâu	xa	khi
thấy	 hiệu	 lực	 của	 sự	 cầu	 nguyện	 và	 hiện	 hữu	 của	 chư	 Phật.	 Nhờ	 ở	 cạnh
người	sắp	chết	mà	tự	tu	tập	của	tôi	càng	có	năng	lực	lớn	hơn.
Ðôi	khi	những	người	sắp	chết	cũng	cảm	nhận	được	bầu	không	khí	đầy	cảm
ứng	đạo	giao	ấy,	và	lấy	làm	tri	ân	vì	đã	tạo	cơ	hội	cho	cả	hai	chúng	tôi	cùng
đạt	đến	một	giây	phút	thực	sự	gây	cảm	khái	và	hoán	cải.

ÐEM	LẠI	HY	VỌNG	VÀ	TÌM	SỰ	THA	THỨ



Tôi	muốn	nêu	lên	hai	điểm	trong	việc	giúp	đỡ	tinh	thần	người	hấp	hối:	đem
lại	hy	vọng,	và	tìm	thấy	sự	tha	thứ.
Khi	gần	người	sắp	chết,	luôn	luôn	bạn	chỉ	nên	giữ	lấy	những	gì	họ	đã	thành
tựu	được,	những	thành	công	của	họ.	Giúp	họ	cảm	thấy	họ	đã	sống	một	đời
hữu	ích	và	hạnh	phúc,	càng	nhiều	càng	tốt.	Tập	trung	vào	đức	tính	của	họ,
chứ	không	tập	trung	vào	lỗi	lầm	của	họ.	Người	sắp	chết	thường	rất	nhạy	cảm
về	tội	lỗi,	hối	hận,	buồn	nản,	hãy	để	họ	trút	hết	tất	cả	ra,	lắng	nghe	và	công
nhận	những	gì	họ	nói.	Ðồng	thời,	lúc	thích	hợp,	hãy	nhớ	nhắc	họ	Phật	tính
của	họ,	và	khuyên	họ	cố	an	trú	tự	tính	nhờ	thiền	định.	Nhất	là	nhắc	họ	nhớ:
đau	đớn	khổ	sở	không	phải	là	cả	cuộc	đời	họ.	Tìm	cách	nào	hiệu	quả	nhất,	để
gợi	cảm	hứng	cho	họ,	gây	cho	họ	niềm	hy	vọng.	Nhờ	vậy,	họ	có	thể	chết	với
tâm	an	lạc	thay	vì	cứ	nhớ	tới	lỗi	lầm	của	mình.
Với	 người	 la	 lên	 một	 câu:	 “Bạn	 có	 nghĩ	 Thượng	 đế	 sẽ	 tha	 tội	 cho	 tôi
chăng?”,	 tôi	 sẽ	 nói:	 “Sự	 tha	 thứ	đã	 có	 sẵn	 trong	bản	 chất	 của	Thượng	đế.
Thượng	đế	đã	tha	cho	bạn	rồi,	vì	Thượng	đế	chính	là	sự	tha	thứ.	Lầm	lạc	là
con	người,	tha	thứ	là	Thượng	đế.	Nhưng	bạn	có	thể	tha	thứ	cho	bạn	không?
Ðó	mới	thực	là	vấn	đề.
“Chính	cái	cảm	tưởng	không	được	tha	thứ	và	không	thể	tha	thứ	đã	làm	cho
bạn	đau	khổ.	Nhưng	cảm	tưởng	ấy	chỉ	có	trong	tâm	trí	bạn.	Bạn	chưa	đọc	về
một	vài	kinh	nghiệm	cận	 tử	nói	có	một	ánh	hào	quang	vàng	rực	chiếu	đến
toàn	là	sự	tha	thứ	sao?	Và	thông	thường	có	câu	rằng:	chỉ	có	chúng	ta	tự	phê
phán	chúng	 ta	mà	 thôi.	Muốn	giải	 tỏa	 tội	 lỗi	bạn,	hãy	xin	 thanh	 lọc	 từ	 tận
đáy	tim	bạn.	Nếu	bạn	thực	sự	xin	sám	hối	và	trải	qua	sự	thanh	lọc	ấy,	thì	sự
tha	thứ	đã	có	ở	đấy	rồi.	Thượng	đế	sẽ	tha	thứ	bạn,	hệt	như	người	cha	tha	thứ
cho	đứa	con	hoang	đàng	trong	ẩn	dụ	đẹp	đẽ	của	Ki-tô	giáo.	Muốn	giúp	bạn
tự	tha	thứ	cho	bạn,	thì	hãy	nhớ	lại	những	việc	tốt	bạn	đã	làm,	hãy	tha	thứ	cho
mọi	người	khác	 trong	đời	bạn,	và	xin	 lỗi	bất	cứ	người	nào	mà	bạn	đã	 làm
hại”.
Không	phải	ai	cũng	tin	vào	một	tôn	giáo,	nhưng	hầu	như	ai	cũng	tin	vào	sự
tha	thứ.	Bạn	có	thể	giúp	người	sắp	chết	rất	nhiều	bằng	cách	cho	họ	thấy	thời
gian	cận	tử	là	lúc	để	tha	thứ	và	giảng	hòa.
Hãy	khuyên	họ	hòa	giải	với	bạn	bè	thân	quyến,	dọn	sạch	cõi	lòng	để	đừng
giữ	 lại	 dấu	 vết	 nào	 của	 sự	 sân	 giận	 hay	 oán	 ghét.	 Nếu	 họ	 không	 thể	 gặp
người	mà	họ	có	vấn	đề,	thì	hãy	gợi	ý	họ	điện	thoại	hay	nói	vào	máy	ghi	âm
cho	người	ấy,	hay	viết	một	bức	thư	để	xin	tha	thứ.	Nếu	họ	ngờ	vực	người	kia
không	 tha	 thứ	 được,	 thì	 ta	 không	 nên	 khuyên	 họ	 chạm	mặt	 trực	 tiếp	 với
người	kia;	vì	một	phản	ứng	tiêu	cực	chỉ	làm	tăng	thêm	nỗi	buồn	khổ	của	họ.
Ðôi	lúc	người	ta	cần	thời	gian	để	tha	thứ.	Hãy	nói	họ	để	lại	một	bức	thư	xin
lỗi,	để	ít	nhất	họ	có	thể	chết	trong	khi	biết	mình	đã	làm	hết	sức	mình,	có	thể
giải	 tỏa	sự	gay	cấn	giận	hờn	khỏi	 trái	 tim	họ.	Nhiều	 lúc	 tôi	đã	 thấy	những
người	trái	tim	cứng	lại	vì	tự	giận	và	vì	mặc	cảm	phạm	tội,	cuối	cùng	chỉ	nhờ



một	hành	vi	xin	lỗi	mà	đã	có	được	một	năng	lực	và	sự	bình	an	không	ngờ.
Tất	cả	mọi	 tôn	giáo	đều	nhấn	mạnh	năng	 lực	của	 tha	 thứ,	và	năng	 lực	này
không	bao	giờ	cần	thiết	và	được	cảm	thụ	một	cách	sâu	xa	cho	bằng	lúc	người
sắp	chết	nhờ	tha	thứ	và	được	tha	thứ,	mà	đã	thanh	lọc	mình	khỏi	màn	hắc	ám
và	chuẩn	bị	một	cách	trọn	vẹn	cho	cuộc	hành	trình	đi	qua	cái	chết.

TÌM	MỘT	PHÁP	TU

Nếu	người	thân	bạn	đang	chết	đã	quen	với	một	lối	thiền	định	nào	đó,	thì	bạn
hãy	khuyên	y	an	 trú	 trong	 thiền	ấy	càng	nhiều	càng	 tốt,	và	hãy	nhập	 thiền
định	với	họ	khi	cái	chết	đến	gần.	Nếu	người	sắp	chết	sẵn	sàng	chấp	nhận	một
pháp	tu,	bạn	hãy	giúp	họ	tìm	một	pháp	tu	thích	hợp,	giản	dị,	và	cùng	thực	tập
với	họ	càng	thường	xuyên	càng	tốt,	và	nhẹ	nhàng	nhắc	cho	họ	thực	tập	pháp
ấy	khi	cái	chết	đến	gần.
Bạn	cần	phải	phong	phú,	sáng	tạo	trong	cách	giúp	đỡ,	vào	cái	lúc	cao	điểm
này,	vì	rất	nhiều	chuyện	lệ	thuộc	vào	đấy.	Toàn	thể	bầu	không	khí	chết	chóc
có	thể	được	chuyển	hóa	nếu	người	ta	tìm	được	một	pháp	tu	mà	họ	có	thể	làm
hết	mình,	trước	và	trong	khi	họ	chết.	Có	rất	nhiều	phương	diện	của	sự	tu	tập
tâm	linh,	bạn	phải	sử	dụng	tính	mẫn	cảm	của	bạn	để	tìm	ra	phương	diện	liên
hệ	 tới	 họ	nhiều	nhất:	 hoặc	 tha	 thứ	 (sám	hối),	 hoặc	 thanh	 luyện,	 hoặc	hiến
dâng,	hoặc	cảm	 thấy	hiện	diện	của	ánh	sáng	và	 tình	yêu.	Khi	bạn	giúp	họ
khởi	sự	tu	tập,	hãy	tha	thiết	cầu	nguyện	cho	họ	tập	luyện	thành	công,	nguyện
cho	họ	có	mọi	năng	lực	và	đức	tin	để	theo	con	đường	họ	chọn.	Tôi	đã	biết	có
những	người	ngay	cả	khi	gần	chết,	đã	 làm	được	sự	 tiến	bộ	 tâm	 linh	 rõ	 rệt
nhờ	sử	dụng	một	câu	chú,	một	bài	kinh	hay	một	sự	quán	tưởng	đơn	giản,	nhờ
vào	đó	họ	đã	thực	sự	liên	lạc	được	với	cái	tâm	của	họ.
Stephen	Levine	kể	cho	tôi	câu	chuyện	về	một	phụ	nữ	chết	vì	bệnh	ung	thư.
Bà	cảm	thấy	chới	với	vì	đã	bỏ	nhà	 thờ,	mặc	dù	bà	sùng	kính	Chúa	Giêsu.
Stephen	cùng	bà	ta	cố	tìm	cách	nào	để	bà	có	thể	lấy	lại	được	sức	mạnh	của
lòng	tin	và	sự	sùng	kính	ấy.	Bà	nhận	ra	rằng	cái	điều	có	thể	giúp	bà	tái	lập
quan	hệ	với	Chúa	để	tìm	được	một	ít	bình	an,	tin	tưởng	trong	lúc	chết,	là	liên
tục	nhẩm	lời	cầu	nguyện:	“Xin	Chúa	Ki-tô	hãy	thương	xót	con”	.	Sự	đọc	lời
nguyện	này	đã	mở	lòng	bà,	 làm	cho	bà	khởi	sự	cảm	thấy	sự	hiện	diện	của
Chúa	ở	bên	bà	mãi	mãi.

PHÁP	CHUYỂN	DI	TÂM	THỨC	“PHOWA”

Pháp	tu	có	giá	trị	nhất,	hiệu	lực	nhất	mà	tôi	tìm	thấy	trong	lúc	săn	sóc	người
hấp	hối,	 là	pháp	chuyển	di	 tâm	thức,	Tạng	ngữ	 là	phowa.	Rất	nhiều	người



hăng	hái	theo	pháp	này.
Pháp	chuyển	di	tâm	này	đã	được	thực	hiện	bởi	những	bạn	bè	thân	quyến	hay
thầy	(của	người	chết)	ở	khắp	nơi	trên	thế	giới	-	Úc,	Mỹ	và	AÂu	châu.	Nhờ
năng	lực	của	nó	mà	hàng	ngàn	người	đã	có	cơ	hội	để	chết	một	cách	thanh
thản.	Tôi	lấy	làm	hoan	hỷ	khi	đem	trái	tim	của	sự	thực	hành	“chuyển	di”	này
đến	cho	bất	cứ	ai	cần	dùng.
Tôi	muốn	nhấn	mạnh,	pháp	tu	này	ai	làm	cũng	được.	Nó	rất	giản	dị,	nhưng
cũng	là	pháp	tu	cốt	yếu	nhất	mà	ta	có	thể	làm	để	tự	chuẩn	bị	cái	chết	cho	ta.
Và	đây	là	phần	thực	tập	chính	thức	mà	tôi	đã	dạy	cho	học	trò	để	giúp	người
bạn	sắp	chết	của	họ,	hoặc	những	bà	con	thân	quyến	đã	chết.

Thực	tập	một:

Trước	hết,	ngồi	thoải	mái	theo	thế	ngồi	thiền.	Nếu	bạn	làm	thực	tập	này	lúc
bạn	gần	chết,	thì	có	thể	ngồi	kiểu	nào	thuận	tiện	cho	bạn,	hoặc	nằm	mà	tập.
Rồi	đưa	tâm	bạn	về	nhà,	buông	xả,	thư	giãn	hoàn	toàn.
1.	Trong	bầu	trời	trước	mặt,	bạn	hãy	triệu	thỉnh	biểu	tượng	của	chân	lý	mà
bạn	tin,	dưới	dạng	ánh	sáng	tỏa	chiếu.	Hãy	chọn	hình	ảnh	vị	Phật	hay	thần
thánh	nào	bạn	thích.	Nếu	bạn	không	có	liên	hệ	đặc	biệt	với	một	hình	ảnh	nào
cả,	 thì	 chỉ	 tưởng	 tượng	một	 ánh	 sáng	 vàng	 ròng	 trong	 nền	 trời	 trước	mặt.
Ðiểm	quan	trọng	là	bạn	xem	đấy	là	biểu	tượng	của	chân	lý,	trí	tuệ	và	từ	bi
của	tất	cả	chư	Phật,	thánh	chúng,	các	bậc	thầy,	các	bậc	đã	giác	ngộ.	Ðừng	lo
nếu	bạn	không	quán	ra	hình	ảnh	được	một	cách	rõ	ràng.	Chỉ	cần	bạn	làm	tràn
ngập	tim	mình	với	sự	hiện	diện	của	Phật,	và	tin	rằng	Phật	đang	ở	đấy.
2.	Rồi	tập	trung	tâm,	trí,	hồn	của	bạn	vào	hiện	diện	mà	bạn	đã	triệu	thỉnh,	và
cầu	nguyện	như	sau:
Nhờ	ân	sủng,	sự	dìu	dắt,	năng	lực	ánh	sáng	tuôn	phát	từ	nơi	ngài.
Xin	cho	tất	cả	ác	nghiệp	của	con,	phiền	não	nghiệp	chướng	đều	được	tịnh
trừ.
Xin	cho	con	 tự	biết	đã	được	 tha	 thứ	về	 tất	cả	điều	hại	mà	con	đã	nghĩ	và
làm.
Xin	cho	con	hoàn	tất	phép	chuyển	di	sâu	xa	này,	để	chết	một	cái	chết	an	ổn.
Và	qua	sự	chết	vinh	quang	của	con,	mong	con	có	thể	lợi	lạc	tất	cả	hữu	tình
sống	hay	chết.
3.	Bây	giờ,	hãy	tưởng	tượng	sự	hiện	diện	ánh	sáng	mà	bạn	đã	triệu	thỉnh	-	do
lời	cầu	nguyện	chân	thành	tha	thiết	của	bạn	-	liền	đáp	ứng	bằng	một	nụ	cười
âu	yếm	và	gởi	đến	bạn	lòng	từ	bi	trong	một	luồng	ánh	sáng	từ	trái	tim	vị	ấy
chiếu	 ra.	 Khi	 ánh	 sáng	 này	 chạm	 tới	 bạn,	 vào	 trong	 bản	 thể	 bạn,	 thì	 bao
nhiêu	ác	nghiệp	phiền	não	chướng	ngại	của	bạn,	nguyên	nhân	đau	khổ	đều
được	tịnh	hóa.	Bạn	thấy	và	cảm	nhận	rằng	bạn	hoàn	toàn	chìm	ngập	trong
ánh	sáng	ân	sủng	ấy.



4.	Bây	giờ	bạn	đã	được	tịnh	hóa,	hoàn	toàn	được	chữa	lành	những	đau	khổ,
nhờ	ánh	sáng	ấy.	Hãy	xem	như	chính	thân	thể	do	nghiệp	sanh	của	bạn,	bây
giờ	bỗng	tan	rã	hoàn	toàn	thành	ánh	sáng.
5.	Cái	thân	bằng	áng	sáng	của	bạn	bây	giờ	bay	lên	hư	không	và	tan	hòa	trong
sự	hiện	diện	của	ánh	sáng	ân	sủng	trên	kia,	thành	một	nhất	thể	bất	khả	phân.
6.	An	trú	trong	trạng	thái	nhất	thể	ấy	càng	lâu	càng	tốt.

Thực	tập	hai:

1.	Muốn	thực	tập	pháp	này	cách	giản	dị	hơn,	hãy	bắt	đầu	như	trên,	bằng	cách
nghỉ	ngơi	yên	tĩnh,	rồi	triệu	thỉnh	sự	hiện	diện	của	chân	lý.
2.	Tưởng	tượng	tâm	thức	của	bạn	như	một	trái	cầu	sáng	ở	tim,	chiếu	ra	như
một	vì	sao	băng,	và	bay	vào	tim	của	sự	hiện	diện	trước	mặt	bạn.
3.	Trái	cầu	sáng	ấy	tan	ra	và	hòa	nhập	với	hiện	diện	ấy.
Qua	 sự	 luyện	 tập	 này,	 bạn	 đặt	 tâm	bạn	 vào	 tâm	giác	 ngộ	 của	Phật.	Dilgo
Khientse	Rinpoche	nói	 rằng	giống	như	ném	một	hòn	 sỏi	vào	hồ,	nghĩ	đến
hòn	sỏi	chìm	xuống	càng	lúc	càng	sâu.	Quán	tưởng	rằng	nhờ	ân	sủng	đó,	tâm
bạn	được	chuyển	hóa	thành	tâm	giác	ngộ	của	Phật.

Thực	tập	ba:

Phương	pháp	cốt	yếu	nhất	để	tập	luyện	phép	này	như	sau:	chỉ	việc	hòa	tâm
bạn	vào	tâm	giác	ngộ	của	hiện	diện	thuần	khiết.	Hãy	quán:	“Tâm	con	và	tâm
Phật	là	một”.
Bạn	 hãy	 chọn	 bất	 cứ	 phương	 pháp	 nào	 trong	 các	 pháp	 trên,	mà	 bạn	 thấy
thuận	tiện;	hoặc	pháp	nào	hấp	dẫn	bạn	nhất	vào	một	lúc	đặc	biệt	nào	đó.	Ðôi
khi	pháp	môn	hiệu	nghiệm	nhất	có	thể	lại	là	pháp	môn	đơn	giản	nhất.	Nhưng
dù	chọn	cách	nào,	điều	cốt	yếu	vẫn	là	bạn	cần	thời	gian	tập	luyện	cho	thuần
thục.	Còn	cách	nào	khác	để	bạn	có	được	niềm	tin	cậy	mà	làm	phép	Chuyển
di	cho	chính	bạn	hay	người	khác	vào	lúc	chết?	Thầy	tôi,	Jamyang	Khientse
Rinpoche	nói:	“Nếu	bạn	thiền	định	và	tập	theo	cách	ấy	luôn	luôn	thì	vào	lúc
chết,	nó	sẽ	xảy	đến	một	cách	dễ	dàng”.
Quả	thế,	bạn	cần	phải	quen	thuộc	với	phép	Chuyển	di	này	để	cho	nó	thành
một	 phản	 xạ	 tự	 nhiên,	 bản	 tính	 thứ	 hai	 của	 bạn.	 Nếu	 bạn	 đã	 xem	 phim
Gandhi,	bạn	sẽ	thấy	khi	bị	bắn,	phản	ứng	lập	tức	của	ngài	là	kêu	lên	“Ram...
Ram!”	(Thượng	đế	của	Ấn	giáo).	Hãy	nhớ,	chúng	ta	không	bao	giờ	biết	được
khi	nào	thì	mình	chết,	hoặc	biết	mình	có	thời	giờ	mà	nhớ	lại	pháp	môn	nào
không.	Ta	sẽ	có	bao	nhiêu	thời	giò,	chẳng	hạn,	nếu	ta	tông	chiếc	xe	hơi	của
mình	 vào	một	 xe	 cam-nhông	 đang	 chạy	 hết	 tốc	 lực	 trên	 xa	 lộ?	Khi	 ấy	 sẽ
không	có	một	giây	nào	để	nghĩ	cách	nào	làm	phép	Chuyển	di,	hoặc	để	xem
lại	những	xách	chỉ	dẫn	 trong	 sách	này.	Hoặc	chúng	 ta	đã	 thuần	 thục	phép



Chuyển	di,	hoặc	là	không.	Có	một	cách	đơn	giản	để	đo	lường	điều	này:	hãy
xem	phản	ứng	của	bạn	khi	gặp	hoàn	cảnh	khủng	hoảng,	hoặc	trong	một	phút
kinh	hoàng	như	động	đất,	hay	ác	mộng.	Bạn	có	phản	ứng	bằng	phép	Chuyển
di	hay	không?	Nếu	có,	bạn	làm	với	mức	độ	tin	tưởng	thế	nào,	vững	vàng	thế
nào?
Tôi	nhớ	một	học	trò	tôi	ở	Mỹ,	có	lần	cỡi	ngựa	đi	chơi.	Con	ngựa	hất	nàng
xuống,	bàn	chân	nàng	mắc	vào	sợi	dây	cương,	và	nàng	bị	kéo	xềnh	xệch	trên
đường.	Tâm	trí	nàng	 trống	rỗng,	nàng	cố	một	cách	vô	vọng	để	nhớ	 lại	vài
pháp	môn	nhưng	không	nhớ	được	một	 tí	gì.	Nàng	đâm	ra	kinh	hoàng	 thất
sắc.	Một	điều	tốt	về	nỗi	hoảng	sợ	này	là,	nó	làm	cho	nàng	nhận	chân	rằng	sự
tập	luyện	cần	phải	trở	thành	bản	tính	thứ	hai	của	mình	mới	được.	Ðây	là	bài
học	của	nàng	phải	học,	quả	thế,	là	bài	học	mà	tất	cả	chúng	ta	phải	học.	Hãy
thực	 tập	Chuyển	 di	 càng	 nhiều	 càng	 tốt,	 cho	 đến	 khi	 bạn	 bảo	 đảm	 có	 thể
phản	ứng	lại	bất	cứ	biến	cố	bất	ngờ	nào,	bằng	pháp	môn	ấy.	Ðiều	ấy	sẽ	bảo
đảm	rằng	khi	cái	chết	xảy	đến,	bạn	sẽ	sẵn	sàng.

DÙNG	PHÁP	CHUYỂN	DI	ĐỂ	GIÚP	NGƯỜI	SẮP
CHẾT

Làm	sao	chúng	ta	sử	dụng	pháp	này	để	giúp	một	người	sắp	chết?
Nguyên	 tắc	và	 thứ	 tự	của	sự	 tập	 luyện	cũng	giống	như	đã	nói;	chỉ	khác	 là
bạn	quán	hình	ảnh	Phật	ở	 trên	đầu	người	sắp	chết.	Tưởng	tượng	những	tia
sáng	 trút	 xuống	người	hấp	hối,	 tịnh	hóa	bản	 thể	họ,	 và	người	 ấy	đang	 tan
thành	ánh	sáng,	nhập	vào	ánh	sáng	của	Phật.
Làm	pháp	này	suốt	thời	gian	người	thân	của	bạn	bị	bệnh,	nhất	là	vào	lúc	họ
thở	hơi	cuối	cùng,	hoặc	vừa	khi	ngưng	thở,	trước	khi	thân	thể	họ	bị	động	tới
bằng	cách	nào	đó.	Nếu	người	hấp	hối	biết	bạn	sắp	làm	phép	ấy	cho	họ,	và	đã
biết	qua	pháp	môn	này,	 thì	điều	ấy	có	 thể	đem	 lại	 cho	họ	một	nguồn	cảm
hứng	và	an	ủi	lớn	lao.
Hãy	ngồi	yên	tĩnh	với	người	hấp	hối,	thắp	đèn	sáng	trước	một	hình	ảnh	Phật,
rồi	 luyện	pháp	Chuyển	di	 này	 cho	họ.	Bạn	có	 thể	 tập	 luyện	 trong	 lặng	 lẽ,
không	cần	người	kia	biết;	 trái	 lại	nếu	người	kia	 sẵn	sàng	 -	như	phần	đông
người	sắp	chết	-	thì	bạn	chỉ	cho	họ	cách	quán	tưởng	và	cùng	làm	với	họ.
Người	ta	thường	hỏi:	“Nếu	người	bà	con	đang	hấp	hối	của	tôi	là	một	người
thực	hành	Ki-tô	giáo,	còn	tôi	là	Phật	tử,	thì	có	mâu	thuẩn	gì	không?”	.	Làm
sao	có	mâu	thuẩn	được?	Bạn	đang	triệu	thỉnh	chân	lý,	và	Chúa	hay	Phật	đều
là	hiện	thân	đầy	từ	bi	của	chân	lý,	xuất	hiện	cách	cách	khác	nhau	để	giúp	đỡ
con	người.
Tôi	cực	lực	đề	nghị	các	bác	sĩ,	y	tá	cũng	nên	tập	pháp	Chuyển	di	cho	những
bệnh	nhân	đang	hấp	hối	 của	họ.	Hãy	 tưởng	 tượng	điều	ấy	 sẽ	 thay	đổi	bầu



không	khí	trong	bệnh	viện	một	cách	kỳ	diệu	thế	nào,	nếu	những	người	chữa
trị	 cho	người	hấp	hối	 cũng	 làm	pháp	Chuyển	di	này.	Tôi	nhớ	cái	 chết	 của
thầy	Samten	lúc	tôi	còn	bé,	hồi	đó	thầy	tôi	và	các	tu	sĩ	đều	giúp	ông.	Thật	là
mãnh	liệt,	nhẹ	nhàng	làm	sao!	Ðiều	tôi	mong	mỏi	nhất	là	ai	cũng	chết	được
với	niềm	bình	an	và	ân	sủng	như	thầy	Samten.
Tôi	đã	soạn	pháp	Chuyển	di	vắn	 tắt	này	 từ	pháp	truyền	thống	đặc	biệt	của
Tây	Tạng	dành	 cho	 người	 sắp	 chết.	Nó	bao	 gồm	 tất	 cả	 những	nguyên	 tắc
quan	trọng	nhất.	Không	những	nó	chỉ	là	một	pháp	luyện	tập	cho	người	sắp
chết,	mà	còn	có	thể	dùng	để	tịnh	hóa	và	chữa	lành;	nó	còn	quan	trọng	đối	với
người	đang	sống	và	người	bệnh	nữa.	Nếu	người	ốm	khỏi	bệnh,	thì	pháp	này
giúp	cho	khỏi	bệnh;	nếu	người	ấy	chết	thì	pháp	này	sẽ	giúp	chữa	lành	tâm
hồn	 họ	 trong	 khi	 chết;	 nếu	 người	 ấy	 đã	 chết,	 thì	 nó	 vẫn	 tiếp	 tục	 tịnh	 hóa
người	sống	cũng	như	người	chết.
Nếu	bạn	không	chắc	người	bệnh	nặng	có	qua	khỏi	hay	sẽ	chết,	thì	mỗi	khi	đi
thăm,	hãy	làm	pháp	này	cho	họ,	và	khi	về	nhà	lại	làm	nữa.	Càng	làm	nhiều
lần,	thì	người	sắp	chết	càng	được	tịnh	hóa.	Bạn	không	bao	giờ	biết	mình	có
gặp	lại	họ	không,	hoặc	có	hiện	diện	khi	họ	chết	hay	không,	bởi	thế	mỗi	lần
viếng	thăm,	bạn	nên	kết	thúc	bằng	pháp	Chuyển	di	này	để	chuẩn	bị	và	tiếp
tục	làm	lúc	bạn	rảnh	rỗi.

CỐNG	HIẾN	CÁI	CHẾT	CỦA	CHÚNG	TA

Trích	từ	Tử	thư	Tây	Tạng:
“Này	thiện	nam,	nay	cái	gọi	là	“chết”	đã	đến,	vậy	ngươi	hãy	có	thái	độ	này:
Tôi	đã	tới	thời	chết.	Bây	giờ,	qua	cái	chết	này,	tôi	sẽ	giữ	thái	độ	của	tâm	đã
giác	ngộ	mà	thôi,	đó	là	từ	và	bi,	và	sẽ	đạt	giác	ngộ	hoàn	toàn	vì	lợi	lạc	cho
tất	cả	hữu	tình	nhiều	vô	lượng	như	không	gian...”
Gần	đây,	một	học	trò	tôi	đến	nói	với	tôi:	“Bạn	tôi	mới	có	25	tuổi	đang	đau
đớn	và	sắp	chết	vì	bệnh	ung	thư	máu.	Y	đã	đâm	ra	cay	đắng	kinh	khủng,	và
tôi	sợ	y	sẽ	bị	chết	đuối	trong	nỗi	cay	đắng.	Y	cứ	hỏi	tôi:	“Tôi	có	thể	làm	gì
với	tất	cả	nỗi	khổ	đau	kinh	khủng,	vô	ích	này?”.
Tim	 tôi	 hướng	về	 cô	và	người	 bạn	 cô.	Có	 lẽ	 không	gì	 đau	khổ	bằng	 thấy
mình	chịu	khổ	đau	một	cách	vô	 ích.	Tôi	bảo	cô	học	 trò	 tôi	 rằng:	“Có	một
cách	để	bạn	cô	có	 thể	chuyển	hóa	cái	chết	của	y	ngay	bây	giờ,	ngay	 trong
cơn	đau	ghê	gớm	mà	y	đang	chịu	đựng:	đó	là	y	hãy	hiến	dâng	với	tất	cả	tấm
lòng,	nỗi	khổ	của	cái	 chết	và	 chính	cái	 chết	 của	y,	 cho	 sự	 lợi	 lạc	và	hạnh
phúc	tối	hậu	của	người	khác”.
Tôi	bảo	cô	ta	hãy	nói	với	y:	“Tôi	biết	bạn	đang	đau	đớn	rất	nhiều.	Hãy	tưởng
tượng	giờ	phút	này	tất	cả	những	người	trên	thế	giới	đang	đau	đớn	như	bạn,
hay	còn	đau	hơn	nữa,	và	để	trái	tim	bạn	tràn	ngập	sự	bi	mẫn	đối	với	họ.	Hãy



cầu	nguyện	 rằng	 sự	khổ	đau	của	bạn	 sẽ	giúp	 làm	vơi	bớt	khổ	đau	của	họ.
Bạn	hãy	lập	đi	lập	lại	sự	hiến	dâng	nỗi	đau	đớn	của	bạn	để	làm	vơi	bớt	khổ
đau	của	nhân	loại.	Và	rồi	bạn	sẽ	tìm	được	ngay	trong	chính	bạn	một	nguồn
năng	lực	mới,	một	lòng	bi	mẫn	mà	bây	giờ	bạn	khó	tưởng	tượng	nổi,	và	bạn
sẽ	có	được	niềm	xác	tín	không	chút	nghi	ngờ,	rằng	nỗi	đau	của	bạn	không
những	không	vô	ích,	mà	còn	mang	một	ý	nghĩa	nhiệm	mầu”.
Ðiều	mà	tôi	diễn	đạt	cho	người	học	trò	tôi	kỳ	thực	là	phương	pháp	hành	trì
Tonglen,	“chịu	thay”	,	hay	“cho	và	nhận”	mà	tôi	đã	trình	bày,	nhưng	nó	còn
có	ý	nghĩa	đặc	biệt	đối	với	người	đang	mắc	bệnh	nan	y	hay	sắp	chết.
Nếu	bạn	bị	một	căn	bệnh	như	Sida	hay	ung	 thư,	bạn	hãy	cố	hết	sức	 tưởng
đến	mọi	người	đồng	bệnh	với	bạn	trên	thế	giới.
Hãy	tự	nhủ	bạn,	với	lòng	bi	mẫn	sâu	xa:	“Tôi	xin	chịu	thay	đau	đớn	cho	tất
cả	những	ai	có	căn	bệnh	hiểm	nghèo	này.	Mong	cho	họ	giải	thoát	thoát	khỏi
đau	đớn	này	và	khỏi	tất	cả	khổ	đau	của	họ”.
Rồi	hãy	tưởng	tượng	những	ung	nhọt,	bệnh	tật	của	người	ấy	từ	giã	cơ	thể	họ
dưới	dạng	khói	tan	vào	ung	nhọt,	bệnh	tật	của	bạn.	Khi	thở	vào,	bạn	thở	vào
tất	cả	đau	đớn	của	họ,	và	khi	thở	ra,	bạn	thở	ra	toàn	sự	khỏi	bệnh,	sự	an	lạc.
Mỗi	khi	 thực	 tập,	bạn	hãy	 tin	chắc	bây	giờ	những	người	kia	đã	được	chữa
khỏi.
Khi	bạn	gần	chết,	hãy	liên	tục	nghĩ	trong	tâm:	“Tôi	xin	chịu	thay	sự	đau	khổ,
nỗi	sợ	hãi,	cô	đơn	của	tất	cả	mọi	người	trên	thế	giới	giờ	phút	này	đang	hấp
hối,	đang	chết.	Mong	tất	cả	họ	đều	thoát	khỏi	đau	đớn	mê	mờ;	mong	tất	cả
họ	đều	được	tiện	nghi	và	an	ổn.	Mong	sao	tất	cả	đau	đớn	mà	tôi	đang	chịu	và
sẽ	chịu	trong	tương	lai	có	thể	giúp	họ	tiến	đến	một	tái	sinh	tốt	đẹp	và	cuối
cùng	đạt	giác	ngộ”.
Tôi	biết	một	nghệ	sĩ	ở	Nữu	Ước	chết	vì	chứng	Sida.	Anh	ta	có	thói	cay	cú	và
ghét	tất	cả	tôn	giáo	có	tổ	chức,	mặc	dù	chúng	tôi	đều	nghĩ	thâm	tâm	anh	có
nhiều	tò	mò	về	tâm	linh	hơn	là	anh	công	nhận.	Bạn	bè	khuyên	anh	nên	đến
gặp	một	bậc	thầy	Tây	Tạng.	Ngài	hiểu	ngay	rằng	nguyên	nhân	lớn	nhất	của
nỗi	bất	mãn	và	đau	khổ	nơi	anh	là	vì	anh	cảm	thấy	nỗi	khổ	của	anh	không	có
lợi	gì	cho	chính	anh,	hay	bất	cứ	ai.	Bởi	thế,	ngài	dạy	anh	một	pháp	môn	duy
nhất:	“Chịu	thay”,	tức	Tonglen.	Mặc	dù	lúc	đầu	hơi	hoài	nghi,	song	anh	cũng
chịu	tu	tập,	và	bạn	bè	thấy	anh	thay	đổi	một	cách	diệu	kỳ.	Anh	nói	cho	họ
biết	 rằng	nhờ	pháp	“chịu	 thay”	nên	nỗi	đau	đớn	mà	trước	đây	anh	thấy	vô
nghĩa,	 kinh	 khủng,	 bây	 giờ	 lại	 đầy	mục	 đích	 vinh	 quang.	Ai	 biết	 anh	 đều
công	nhận	ý	thức	mới	về	mục	đích	này	đã	chuyển	hóa	cái	chết	của	anh	như
thế	nào.	Anh	chết	trong	thanh	thản,	hòa	giải	với	chính	mình	và	với	nỗi	khổ
đau	của	mình.
Nếu	sự	 tu	 luyện	pháp	“chịu	 thay”	này	có	 thể	cải	hóa	một	người	 trước	đây
chưa	từng	tu	tập,	thì	thử	tưởng	tượng	với	một	bậc	thầy	vĩ	đại,	nó	còn	có	năng
lực	biết	ngần	nào.	Khi	Gyalwang	Karmapa	chết	ở	Chicago	vào	năm	1981,



một	môn	đệ	của	ngài	kể	lại:
“Vào	lúc	tôi	viếng	thăm,	ngài	đã	qua	nhiều	cuộc	giải	phẫu,	vài	thân	phần	bị
cắt	bớt,	nhiều	vật	khác	bỏ	thêm	vào,	máu	ngài	được	chuyền	thêm.v.v.	Cứ	mỗi
ngày	các	bác	sĩ	 lại	khám	phá	 thêm	một	bệnh	mới,	chỉ	để	 thấy	hôm	sau	nó
hoàn	toàn	biến	mất	và	thay	bằng	một	bệnh	khác,	dường	như	tất	cả	bệnh	tật
trên	 thế	 giới	 đều	 có	 chỗ	 cư	 trú	 trong	 xương	 thịt	 của	 ngài.	 Suốt	 hai	 tháng
liền,	ngài	không	dùng	được	thực	phẩm	cứng,	cuối	cùng	bác	sĩ	cũng	hết	hy
vọng,	nghĩ	ngài	không	thể	nào	sống	được	nữa	nên	các	bác	sĩ	định	rút	ra	tất
cả	máy	móc	duy	trì	sự	sống	của	ngài.
Nhưng	ngài	bảo:	“Không,	 tôi	 sẽ	 sống,	 cứ	để	 vậy”,	 và	ngài	 vẫn	 sống,	 làm
cho	 các	 bác	 sĩ	 kinh	 ngạc.	Ngài	 lại	 có	 vẻ	 hoàn	 toàn	 thoải	mái	 trong	 hoàn
cảnh	của	ngài	-	cười	pha	trò,	làm	như	ngài	vui	mừng	trước	mọi	sự	mà	cơ	thể
ngài	chịu	đựng.	Khi	ấy	tôi	nghĩ,	với	niềm	tin	sáng	suốt	nhất,	ngài	đã	chịu	tất
cả	sự	cắt	xẻ	ấy,	chịu	mọi	xuất	hiện	của	các	chứng	bệnh	trên	cơ	thể	ngài,	chịu
nhịn	đói,	bằng	một	 cách	hoàn	 toàn	cố	ý	 tự	nguyện:	 rõ	 ràng	ngài	đang	cố
chịu	những	bệnh	tật	để	giúp	giảm	thiểu	những	khổ	chiến	tranh,	đói	khát,	tật
bệnh	sắp	tới,	để	tránh	nỗi	thống	khổ	kinh	hoàng	cho	nhân	loại	trong	thời	đại
đen	tối	này.	Ðối	với	những	người	có	mặt	hôm	ấy,	cái	chết	của	ngài	là	một
cảm	hứng	khó	quên.	Nó	chứng	tỏ	một	cách	sâu	xa	hiệu	lực	của	pháp,	và	cái
sự	kiện	đạt	giác	ngộ	vì	người	khác	là	chuyện	có	thực”.
Bây	giờ	tôi	tin	chắc	một	điều,	không	ai	ở	đời	cần	phải	chết	trong	ân	hận,	cay
đắng	cả.	Không	một	đau	khổ	nào,	dù	kinh	hãi	 tới	đâu,	 là	vô	nghĩa,	nếu	sự
đau	khổ	ấy	được	hiến	dâng	để	giảm	thiểu	khổ	đau	của	người	khác.
Trước	 mắt	 chúng	 ta	 có	 những	 tấm	 gương	 cao	 cả	 là	 những	 bậc	 thầy	 tối
thượng	với	tâm	đại	bi,	đã	sống	và	chết	với	pháp	tu	“chịu	thay”,	đem	vào	đau
khổ	của	tất	cả	hữu	tình	khi	thở	vào,	và	chan	hòa	cho	nhân	loại	sự	lành	mạnh,
khỏi	bệnh	khi	thở	ra	-	trọn	đời	như	thế,	cho	đến	khi	hơi	thở	cuối	cùng.	Lòng
đại	bi	của	các	ngài	mãnh	liệt,	bao	la	tới	nỗi	vào	lúc	chết,	nó	mang	các	ngài
tái	sinh	vào	ngay	cõi	Phật.
Thế	giới	và	kinh	nghiệm	của	chúng	ta	về	nhân	sinh	sẽ	được	chuyển	hóa	xiết
bao	nếu	mỗi	chúng	ta	trong	suốt	cuộc	đời	và	lúc	chết,	có	thể	đọc	lời	nguyện
của	Shantideva	và	các	bậc	thầy	của	tâm	đại	bi:
Với	những	người	bơ	vơ,	tôi	xin	làm	người	che	chở
Với	kẻ	lữ	hành,	tôi	xin	làm	người	hướng	đạo
Xin	được	là	thuyền,	là	cầu,	là	lối	đi	qua
Cho	người	muốn	đến	bờ	kia
Mong	sao	đau	khổ	của	mọi	sinh	vật
Ðều	hoàn	toàn	chấm	dứt.
Mong	cho	tôi	được	là	y	sĩ
Là	dược	liệu,	là	người	điều	dưỡng	mọi	bệnh	nhân
Cho	đến	khi	mọi	người	đều	được	chữa	khỏi.



Như	hư	không
Như	đất	và	bốn	đại	chủng
Mong	rằng	tôi	luôn	nâng	đỡ	sự	sống	của	vô	lượng	sinh	loài
Cho	đến	khi	chúng	chết	vì	đau	đớn
Tôi	vẫn	là	nguồn	sống
Cho	mọi	cảnh	giới	chúng	sanh
Ðến	tận	cùng	hư	không	ấy.

	



14.	NHỮNG	HÀNH	TRÌ	CHO	NGƯỜI	SẮP	CHẾT

Tôi	nhớ	nhiều	người	thường	đến	thầy	Jamyang	Khientse	tôi	để	xin	thầy	chỉ
dẫn	cho	lúc	sắp	chết.	Ngài	được	yêu	mến,	kính	trọng	khắp	xứ	Tây	Tạng,	nhất
là	ở	vùng	tỉnh	Kham	về	phía	Ðông.	Nhiều	người	đã	du	hành	hàng	tháng	để
đến	gặp	ngài	và	xin	ngài	ban	ân	phước	một	lần	trước	khi	họ	chết.	Tất	cả	các
bậc	thầy	của	tôi	đều	cho	lời	khuyên	sau	đây,	vì	nó	là	cốt	tủy	tối	cần	cho	bạn
vào	lúc	chết:“Hãy	giải	thoát	mọi	sự	bám	víu	và	ghét	bỏ.	Hãy	để	tâm	thanh
tịnh.	Hợp	nhất	tâm	bạn	với	tâm	Phật”.
Toàn	thể	thái	độ	của	đạo	Phật	đối	với	lúc	chết	có	thể	tóm	tắt	trong	đoạn	thơ
sau,	của	Padmasambhava	trong	Tử	Thư	Tây	Tạng:
Khi	Trung	Ấm	chết	xuất	hiện
Tôi	sẽ	từ	bỏ	mọi	chấp	thủ,	khát	khao,	lưu	luyến
Thể	nhập	không	tán	loạn	vào	minh	sát	giáo	lý
Và	chiếu	tâm	tôi	vào	không	gian	của	Tự	Tánh	vô	sanh
Khi	xả	cái	thân	do	máu	thịt	tập	hợp	này
Tôi	sẽ	biết	nó	chỉ	là	phù	du	mộng	huyễn.
Vào	lúc	chết,	có	hai	việc	đáng	kể:	những	gì	ta	đã	làm	trong	đời,	và	tâm	trạng
ta	lúc	sắp	chết.	Dù	ta	có	tích	lũy	rất	nhiều	ác	nghiệp,	song	nếu	ta	có	thể	thật
sự	thay	đổi	lòng	dạ	vào	lúc	chết,	thì	điều	ấy	chắc	chắn	có	thể	ảnh	hưởng	đến
tương	lai	ta	và	chuyển	hóa	nghiệp	của	ta,	bởi	vì	giờ	phút	chết	là	một	cơ	hội
vô	vàn	mãnh	liệt	để	tịnh	hóa	nghiệp	chướng.

GIÂY	PHÚT	CHẾT

Hãy	nhớ	mọi	tập	quán	khuynh	hướng	đã	chất	chứa	trong	nền	tảng	tâm	thông
thường	 của	 ta,	 đang	 nằm	 sẵn	 để	 có	 thể	 bị	 khởi	 động	 bởi	 bất	 cứ	một	 ảnh
hưởng	nào.	Ngay	hiện	tại	ta	cũng	biết	chỉ	cần	một	khiêu	khích	nhỏ	cũng	đủ
để	làm	cho	những	phản	ứng	quen	thuộc,	bản	năng	nơi	ta	nổi	lên.	Ðiều	này
càng	đúng	hơn	vào	lúc	chết.	Ðức	Dalai	Lama	giải	thích:
“Vào	 lúc	chết,	những	 thái	độ	 ta	đã	quen	 thói	 từ	 lâu	 thường	 thắng	 lướt	để
hướng	dẫn	tái	sinh.	Cũng	vì	lý	do	này,	sự	chấp	thủ	mãnh	liệt	đối	với	tự	ngã
được	phát	sinh,	vì	người	ta	sợ	tự	ngã	mình	đang	biến	mất.	Sự	chấp	thủ	này
là	dây	nối	ở	khoảng	giữa	hai	đời	sống.	Ước	muốn	có	một	thân	xác	mới	là	cái
nhân	để	tạo	ra	thân	Trung	Ấm”.
Bởi	vậy,	 tâm	 trạng	chúng	 ta	vào	 lúc	chết	vô	cùng	quan	 trọng.	Nếu	 ta	chết
trong	tâm	trạng	tích	cực,	ta	có	thể	cải	thiện	tái	sinh	kế	tiếp	của	mình,	mặc	dù
nghiệp	ta	xấu.	Nhưng	nếu	ta	tán	loạn,	buồn	khổ	thì	ảnh	hưởng	sẽ	tai	hại,	mặc
dù	có	thể	ta	đã	xử	dụng	đời	ta	một	cách	tốt	đẹp.	Ðiều	này	có	nghĩa	ý	tưởng



và	cảm	xúc	cuối	cùng	mà	ta	có	trước	khi	chết,	có	một	hiệu	lực	vô	cùng	quyết
liệt	đối	với	đời	sống	tương	lai	kế	tiếp	của	chúng	ta.	Cũng	như	người	điên	thì
tâm	trí	hoàn	toàn	bị	xâm	chiếm	bởi	một	ám	ảnh	duy	nhất,	tái	đi	tái	lại	nhiều
lần;	tâm	ta	khi	chết	cũng	thế,	rất	nhạy	cảm	và	hoàn	toàn	bị	phơi	ra	cho	bất	cứ
ý	tưởng	nào	xâm	chiếm	tâm	vào	lúc	đó.	Ý	nghĩ	hay	cảm	xúc	cuối	cùng	ta	có,
có	thể	khuếch	đại	hết	cỡ	và	tràn	ngập	toàn	thể	nhận	thức	của	ta.	Vì	vậy	các
bậc	thầy	nhấn	mạnh	rằng,	tính	chất	bầu	không	khí	xung	quanh	lúc	ta	chết	rất
là	quan	trọng.	Cho	nên	khi	thân	quyến,	bạn	bè	chết,	ta	nên	làm	mọi	cách	có
thể	 để	 gây	 những	 cảm	xúc	 tích	 cực,	 thiêng	 liêng,	 như	 lòng	 từ	 bi,	 sự	 sùng
kính,	và	giúp	“buông	xả	chấp	thủ,	khát	khao,	ràng	buộc”.

BUÔNG	XẢ	ÁI	LUYẾN	(RÀNG	BUỘC)

Cách	lý	tưởng	để	chết	là	buông	xả	hết	mọi	thứ	trong	cũng	như	ngoài,	càng	ít
khát	khao,	chấp	thủ,	ái	luyến	càng	tốt,	để	cho	cái	tâm	vào	thời	điểm	tối	hậu
đó	không	còn	gì	để	vương	vấn.	Bởi	vậy	trước	khi	chết,	ta	nên	cố	giải	thoát	ái
luyến	đối	với	tài	sản,	bạn	bè,	người	thân.	Ta	không	thể	đem	theo	bất	cứ	gì,
bởi	thế	ta	dự	tính	cho	hết	đồ	đạc	của	mình	trước,	hoặc	hiến	tặng	vào	quỹ	từ
thiện.
Ở	 Tây	 Tạng,	 các	 bậc	 thầy	 trước	 khi	 từ	 bỏ	 thân	 xác	 thường	 chỉ	 định	 cho
những	thầy	khác	những	vật	gì.	Ðôi	khi	một	bậc	thầy	định	tái	sanh	sẽ	chừa	lại
một	số	đồ	vật	cho	thân	tái	sanh	của	ông	sau	này,	và	chỉ	định	rõ	ràng	cái	gì
ông	muốn	để	lại.	Tôi	cũng	tin	chắc	rằng	chúng	ta	nên	chỉ	định	chính	xác	ai
sẽ	nhận	tài	sản	hay	tiền	bạc	của	ta.	Những	điều	này	cần	được	diễn	tả	càng	rõ
ràng	càng	tốt.	Nếu	không,	sau	khi	chết,	đang	ở	trong	Trung	Ấm	chờ	tái	sanh,
mà	thấy	bà	con	giành	giật	của	cải,	hoặc	sử	dụng	sai	tiền	của	bạn,	bạn	sẽ	khó
chịu.	Khi	xác	định	mọi	sự	một	cách	rõ	ràng	cho	đến	từng	chi	tiết,	thì	bạn	sẽ
an	tâm	và	dễ	buông	xả.
Như	đã	nói,	 bầu	không	khí	xung	quanh	 lúc	 ta	 chết	 cần	phải	hết	 sức	 thanh
bình.	Bạn	bè	thân	thuộc	nào	khóc	lóc	buồn	thảm	không	nên	ở	cạnh	người	sắp
chết,	vì	họ	sẽ	gây	một	cảm	xúc	rầy	rà	vào	lúc	chết.	Những	người	làm	việc
trong	 các	 nhà	 Tiếp	 dẫn	 kể	 lại	 rằng,	 đôi	 khi	 người	 sắp	 chết	 yêu	 cầu	 thân
quyến	đừng	đến	thăm	lúc	họ	hấp	hối,	chính	vì	sợ	khêu	gợi	những	cảm	giác
đau	khổ	và	ái	luyến	mãnh	liệt.	Ðôi	khi	điều	này	thực	vô	cùng	khó	hiểu	đối
với	gia	đình,	họ	tưởng	là	người	sắp	chết	không	yêu	họ	nữa.	Nhưng	họ	nên
hiểu	rằng,	chỉ	cần	những	người	 thương	yêu	có	mặt	cũng	đủ	gợi	 lên	những
cảm	tình	ái	luyến	nơi	người	sắp	chết,	làm	cho	họ	càng	khó	buông	xả.
Thật	vô	cùng	khó	mà	không	khóc	khi	ta	ở	bên	tử	sàng	của	một	người	ta	yêu
mến.	Tôi	khuyên	mọi	người	hãy	cố	gắng	thanh	toán	nỗi	ái	 luyến	đau	buồn
với	người	sắp	chết	trước	khi	cái	chết	xảy	đến:	Hãy	cùng	nhau	khóc,	hãy	diễn



đạt	 tình	yêu	của	bạn,	nói	 lời	 từ	biệt...,	nhưng	hãy	cố	chấm	dứt	những	màn
này	trước	khi	cái	chết	thực	sự	xảy	đến.	Bởi	vì	tâm	thức	người	chết	vào	giờ
phút	 hấp	 hối	 rất	 dễ	 tổn	 thương,	 bén	 nhạy.	Tử	Thư	Tây	Tạng	 nói	 rằng,	 sự
khóc	lóc	và	nước	mắt	của	bạn	xung	quanh	người	chết	 làm	cho	họ	cảm	thụ
đau	đớn	như	là	sấm	sét	và	mưa	đá.	Nhưng	nếu	bạn	đã	từng	lỡ	khóc	bên	một
người	chết	nào,	thì	cũng	đừng	lo,	bạn	không	cần	phải	hoảng	hốt	và	cảm	thấy
phạm	tội	(khi	biết	điều	này)	.
Một	bà	dì	của	tôi,	Ani	Pelu,	là	một	hành	giả	phi	thường.	Bà	đã	theo	học	với
một	vài	bậc	thầy	lỗi	lạc	vào	thời	ấy,	nhất	là	với	Jamyang	Khientse,	và	thầy
tôi	đã	ban	ân	sủng	bằng	cách	viết	riêng	cho	bà	một	“lời	khuyên	tâm	huyết”.
Bà	có	thân	thể	khỏe	mạnh,	tròn	trịa,	với	một	gương	mặt	đẹp	cao	quý	và	bản
chất	tự	nhiên,	hơi	nóng	tính.	Bà	có	vẻ	là	một	phụ	nữ	rất	thực	tế,	chịu	trách
nhiệm	trực	tiếp	quản	trị	công	việc	trong	đại	gia	đình.	Nhưng	một	tháng	trước
khi	bà	chết,	bà	hoàn	toàn	thay	đổi,	một	cách	thực	cảm	động.	Bà,	mà	thường
ngày	luôn	luôn	bận	rộn	như	thế,	bây	giờ	bỗng	buông	xuôi	mọi	sự,	với	một	sự
từ	bỏ	thản	nhiên,	không	lo	lắng.	Bà	có	vẻ	luôn	luôn	ở	trong	trạng	thái	thiền
định,	và	không	ngừng	tụng	lên	những	đoạn	kinh	bà	thích,	rút	từ	những	trước
tác	của	Longchenpa,	bậc	 thánh	về	pháp	đốn	ngộ	Dzogchen.	Bà	 thường	 rất
thích	ăn	thịt,	nhưng	trước	khi	chết,	bà	không	muốn	động	đến	một	chút	 thịt
nào.	Bà	thường	sống	như	chúa	tể	trong	thế	giới	của	bà,	ít	ai	ngờ	được	bà	là
một	hành	giả	thiền.	Nhưng	khi	chết,	bà	mới	chứng	tỏ	cho	mọi	người	biết	bà
là	ai.	Tôi	không	bao	giờ	quên	vẻ	an	tịnh	sâu	xa	toát	ra	từ	nơi	bà	trong	những
ngày	ấy.
Ani	Pelu	gần	như	là	thiên	thần	hộ	mạng	cho	tôi,	ở	nhiều	phương	diện.	Tôi
nghĩ	bà	thương	tôi	bởi	vì	bà	không	có	con	riêng.	Cha	tôi	luôn	bận	rộn	vì	ông
làm	quản	ý	cho	thầy	Jamyang	tôi,	còn	mẹ	tôi	cũng	bận	việc	nhà	bề	bộn,	và
bà	không	bao	giờ	nghĩ	tới	những	chuyện	mà	Ani	Pelu	không	bao	giờ	quên.
Ani	Pelu	thường	hỏi	thầy	tôi:	“Cái	gì	sẽ	xảy	đến	cho	thằng	nhỏ	này	khi	nó
lớn	lên?	Nó	có	an	toàn	không?	Nó	có	gặp	trở	ngại	gì	không?”	.	Ðôi	khi	thầy
trả	lời	cho	bà,	và	nói	những	điều	về	tương	lai	tôi,	mà	nếu	bà	không	hỏi	thì
chẳng	bao	giờ	thầy	nói.
Và	cuối	đời	bà,	Ani	Pelu	có	một	vẻ	trong	sáng	dị	thường	trong	con	người	bà,
và	sự	kiên	trì	trong	việc	tu	tập	của	bà.	Thế	mà	ngay	cả	bà,	khi	gần	chết,	cũng
yêu	cầu	rằng	đừng	để	tôi	hiện	diện	lúc	đó,	sợ	rằng	sự	yêu	mến	của	bà	đối	với
tôi	có	thể	gây	cho	bà	một	phút	giây	quyến	luyến.	Ðiều	ấy	chứng	tỏ	bà	đã	ghi
nhớ	nằm	lòng	lời	khuyên	tâm	huyết	của	thầy	Jamyang	tôi	như	thế	nào:	“Vào
lúc	chết	hãy	từ	bỏ	mọi	ý	tưởng	thương	hoặc	ghét”.

THỂ	NHẬP	SỰ	TỈNH	GIÁC	SÁNG	SUỐT



Ani	 Rilu,	 em	 gái	 bà	 tôi,	 cũng	 dành	 trọn	 đời	 để	 tu	 tập,	 và	 cũng	 gặp	 được
những	bậc	thầy	vĩ	đại	như	thế.	Bà	có	một	bộ	kinh	dày,	và	thường	đọc	kinh	tu
thiền	suốt	ngày.	Thỉnh	thoảng	bà	ngủ	gật,	và	khi	bà	giật	mình	dậy,	bà	lại	tiếp
tục	chỗ	bà	đã	ngủ.	Suốt	ngày	bà	làm	như	vậy,	đến	nỗi	bà	không	bao	giờ	ngủ
trọn	đêm,	rốt	cuộc	là	bà	thường	tụng	kinh	sáng	vào	buổi	tối	và	tụng	kinh	tối
vào	buổi	sáng.	Chị	của	bà	bà,	bà	Ani	Pelu,	 là	một	người	cả	quyết	và	ngăn
nắp	hơn	nhiều,	và	vào	cuối	đời	bà	không	thể	chịu	được	cái	cảnh	luôn	luôn
phá	rối	trật	tự	thông	thường	như	vậy	nơi	người	em,	nên	bảo:	“Sao	em	không
tụng	kinh	sáng	vào	buổi	sáng,	kinh	tối	vào	buổi	 tối,	 rồi	 tắt	đèn	đi	ngủ	như
mọi	người	khác?”	 .	Ani	Rilu	 sẽ	 thì	 thầm:	“Vâng...	 vâng...”,	nhưng	 rồi	vẫn
chứng	nào	tật	ấy.
Vào	thời	ấy,	tôi	thường	theo	phe	bà	Ani	Pelu,	nhưng	bây	giờ	tôi	lại	thấy	bà
Ani	Rilu	 làm	vậy	 là	khôn.	Bà	 luôn	chìm	đắm	mình	 trong	một	dòng	 tu	 tập
tâm	 linh,	 và	 trọn	 cuộc	 đời	 bà	 trở	 thành	 một	 dòng	 tương	 tục	 của	 sự	 cầu
nguyện.	Quả	thế,	sự	tu	tập	của	bà	mạnh	đến	nỗi	bà	tiếp	tục	cầu	nguyện	ngay
cả	 trong	mộng,	và	bất	cứ	ai	 làm	vậy	sẽ	có	một	cơ	hội	 rất	 tốt	để	giải	 thoát
trong	các	cõi	Trung	Ấm.
Cái	chết	của	Ani	Rilu	cũng	có	tính	chất	thanh	bình	thụ	động	như	sự	sống	của
bà.	Bà	đau	ốm	một	thời	gian,	và	một	buổi	sáng	mùa	đông,	vợ	thầy	tôi	bỗng
cảm	thấy	cái	chết	của	bà	đang	đến	gần.	Mặc	dù	khi	ấy	Ani	Rilu	không	nói
được	 nữa,	 bà	 vẫn	 còn	 tỉnh	 táo.	 Người	 ta	 tức	 tốc	 đi	 mời	 Dodrupchen
Rinpoche,	một	bậc	thầy	nổi	tiếng	ở	gần	đấy,	đến	để	cho	những	chỉ	dẫn	cuối
cùng	và	làm	pháp	chuyển	di	tư	tưởng	vào	lúc	chết.
Trong	gia	đình	tôi	có	một	ông	già	tên	Apé	Dorje,	chết	vào	năm	1989	lúc	ông
85	tuổi.	Ông	đã	ở	với	gia	đình	tôi	qua	năm	thế	hệ	và	là	một	người	có	trí	tuệ
và	khôn	ngoan	như	một	bậc	tổ	tiên.	Ông	có	lòng	tốt	và	sức	mạnh	tâm	linh
phi	thường,	và	có	biệt	tài	dàn	xếp	những	cuộc	cãi	vả.	Ðối	với	tôi,	ông	là	hiện
thân	của	tất	cả	những	đức	tính	dân	tộc:	một	con	người	chắc	chắn,	thực	tiễn,
bình	dị,	sống	tự	nhiên	theo	tinh	thần	giáo	lý.	Ông	đã	dạy	cho	tôi	thật	nhiều
lúc	tôi	còn	bé,	nhất	là	sự	quan	trọng	phải	đối	xử	tốt	với	người	khác,	và	không
bao	giờ	ôm	giữ	ý	tưởng	xấu,	dù	có	ai	hại	mình.	Ông	có	một	năng	khiếu	tự
nhiên	để	san	sẻ	những	giá	trị	tâm	linh	một	cách	giản	dị	nhất.	Ông	gần	như	bỏ
bùa	mê	 để	 cho	 bạn	 phải	 là	 cái	 tự	 ngã	 tốt	 nhất	 của	 bạn.	Apé	Dorje	 là	một
người	có	khiếu	bẩm	sinh	về	kể	chuyện,	và	ông	thường	làm	cho	tôi	mê	mẩn	vì
những	 chuyện	 cổ	 tích	và	 anh	hùng	 ca	 của	Tây	Tạng,	 hoặc	về	những	 cuộc
kháng	chiến	ở	các	tỉnh	miền	đông,	khi	quân	Trung	Quốc	xâm	nhập	Tây	Tạng
vào	 đầu	 thập	 niên	 1950.	Bất	 cứ	 đi	 đâu	 ông	 cũng	mang	 theo	 niềm	 vui,	 sự
thoải	mái,	tính	hài	hước,	làm	cho	mọi	tình	huống	khó	khăn	cũng	bớt	vẻ	rắc
rối.	Ngay	cả	lúc	đã	80	tuổi,	ông	vẫn	còn	nhanh	nhẩu	vui	tươi,	gần	như	ngày
nào	cũng	đi	mua	hàng	cho	tới	lúc	ông	chết.
Ông	thường	đi	chợ	vào	khoảng	9	giờ	sáng.	Ông	đã	nghe	tin	bà	Ani	Rilu	sắp



chết,	nên	đến	phòng	bà.	Ông	có	thói	nói	hơi	lớn,	gần	như	hét:	“Ani	Rilu!”	.
Ông	gọi	to.	Bà	dì	tôi	mở	mắt.	Ông	mỉm	cười	rạng	rỡ	nhìn	bà	với	một	nụ	cười
thương	mến:	 “Con	ơi,	bây	giờ	chính	 là	 lúc	để	chứng	 tỏ	 lòng	can	đảm	của
con.	Ðừng	 do	 dự,	 đừng	 lung	 lay.	Con	 đã	 có	 phước	 được	 gặp	 và	 thụ	 giáo
nhiều	bậc	thầy	kỳ	diệu.	Không	những	thế,	con	lại	còn	được	cơ	hội	quý	báu
để	thực	hành	Pháp.	Con	còn	đòi	gì	hơn	được	nữa?	Bây	giờ	con	chỉ	việc	ghi
nhớ	tinh	yếu	của	lời	dạy	trong	tim,	nhất	là	những	chỉ	dẫn	về	lúc	chết	mà	các
thầy	đã	dạy	cho	con.	Nhớ	kỹ	điều	ấy,	đừng	xao	lãng.	Ðừng	lo	gì	cho	chúng
ta,	 chúng	 ta	 sẽ	 không	 sao	 đâu.	 Ta	 đi	mua	 hàng	 cái	 đã,	 có	 lẽ	 lúc	 về	 ta	 sẽ
không	gặp	con.	Bởi	thế,	xin	chào”	.	Ông	nói	với	một	nụ	cười.	Ani	Rilu	vẫn
còn	tỉnh	táo	nên	bà	mỉm	cười	khẽ	gật.
Apé	Dorje	biết	điều	cốt	yếu	khi	sắp	chết	 là	nhớ	 lại	 tinh	yếu	của	sự	 tu	 tập,
như	Padmasambhava	bảo:	“Hãy	thể	nhập	không	tán	loạn,	vào	sự	tỉnh	thức
sáng	suốt	về	giáo	lý”.
Ðói	với	người	đã	nhận	ra	tự	tánh	tâm	và	đã	hành	trì	vững	vàng,	điều	này	có
nghĩa	là	an	trú	trong	trạng	thái	Rigpa,	tự	tánh	Bồ-đề.	Nếu	bạn	không	có	sự
an	 trú	đó,	 thì	hãy	nhớ	 trong	đáy	 tim	bạn	 tinh	yếu	của	 lời	 thầy	dạy,	nhất	 là
những	lời	dạy	cốt	yếu	dành	cho	lúc	chết.	Bạn	hãy	nhớ	điều	ấy	trong	tâm	trí,
nghĩ	đến	bậc	thầy,	hợp	nhất	tâm	mình	với	tâm	thầy	vào	lúc	chết.

NHỮNG	CHỈ	DẪN	VÀO	LÚC	HẤP	HỐI

Người	ta	thường	ví	trạng	thái	Trung	Ấm	sau	khi	chết	với	hình	ảnh	một	người
nữ	tài	tử	đẹp	ngồi	trước	tấm	gương	soi.	Buổi	trình	diễn	cuối	cùng	của	nàng
sắp	bắt	đầu,	nàng	đang	đánh	son	phấn	và	kiểm	soát	lại	một	lần	cuối	toàn	thể
dáng	dấp	mình	trước	khi	bước	ra	sân	khấu.	Cũng	thế,	vào	lúc	chết	bậc	thầy
khai	thị	cho	ta	tinh	yếu	của	giáo	lý	-	trong	tấm	gương	tự	tánh	tâm	và	trực	chỉ
cho	ta	trọng	tâm	của	sự	tu	tập.	Nếu	bậc	thầy	không	hiện	diện	thì	những	bạn
đạo	có	duyên	với	ta	nên	có	mặt	để	giúp	ta	nhớ	lại.
Người	 ta	bảo	 thời	gian	 tốt	 nhất	 để	khai	 thị	 là	 sau	khi	 hơi	 ra	đã	ngưng,	và
trước	khi	“hơi	thở	bên	trong”	chấm	dứt;	mặc	dù	bảo	đảm	nhất	là	bắt	đầu	khai
thị	trong	tiến	trình	chết,	trước	khi	các	giác	quan	hoàn	toàn	suy	sụp.	Nếu	bạn
không	có	cơ	hội	gặp	thầy	ngay	trước	khi	chết,	 thì	phải	 thụ	giáo	và	tập	cho
quen	với	những	chỉ	dẫn	này	trước.
Nếu	bậc	thầy	hiện	diện	bên	tử	sàng,	những	gì	vị	ấy	làm	lúc	ấy	theo	truyền
thống	chúng	tôi	như	sau:
Vị	 thầy	 xướng:	 “Hỡi	 thiện	 nam	 (hay	 thiện	 nữ)	 hãy	 lắng	 nghe...”	 ,	 rồi	 dẫn
chúng	ta	qua	từng	giai	đoạn	một	của	tiến	trình	chết.	Rồi	vị	ấy	tóm	thâu	tinh
yếu	của	sự	khai	thị	một	cách	mạnh	mẽ	rõ	ràng,	bằng	vài	từ	ngắn	gọn,	để	tạo
một	ấn	tượng	mạnh	trong	tâm	ta,	và	bảo	ta	hãy	an	trú	trong	tự	tánh	tâm.	Nếu



việc	này	ngoài	khả	năng	ta,	thì	thầy	sẽ	nhắc	cho	ta	phép	Chuyển	di	tâm	thức,
nếu	ta	biết;	nếu	không	vị	ấy	sẽ	làm	phép	Chuyển	di	ấy	cho	ta.	Rồi,	để	phòng
xa,	vị	 thầy	có	 thể	giải	 thích	bản	chất	những	kinh	nghiệm	 trạng	 thái	Trung
Ấm	sau	khi	chết,	bảo	rằng	tất	cả	những	cảnh	tượng	ấy	đều	do	tâm	biến	hiện,
cần	phải	nhận	chân	rõ	như	thế	vào	mọi	lúc.	“Này	thiện	nam,	bất	cứ	gì	con
thấy,	dù	kinh	hãi	đến	đâu,	hãy	nhận	chân	đấy	là	tâm	con	biến	ra;	hãy	nhận
đấy	là	ánh	sáng,	tia	chiếu	tự	nhiên	của	tâm	con”	.	Cuối	cùng	vị	thầy	sẽ	dạy	ta
nhớ	 lại	 những	 cõi	 Phật	 thuần	 tịnh	 để	 phát	 sinh	 niềm	 sùng	 kính,	 và	 cầu
nguyện	được	tái	sinh	về	đấy.	Vị	thầy	sẽ	lặp	lại	lời	khai	thị	ba	lần,	rồi	an	trú
trong	trạng	thái	thiền	để	hướng	ân	sủng	của	vị	ấy	về	phía	người	đệ	tử	đang
chết.

HÀNH	TRÌNH	CHO	NGƯỜI	SẮP	CHẾT

Có	ba	pháp	hành	trì	cho	sự	chết:
-	Tốt	nhất	là	an	trú	trong	tự	tánh	tâm,	hay	gợi	lên	tâm	yếu	của	sự	tu	tập.
-	Kế	tiếp,	pháp	Chuyển	di	tâm	thức.
-	Cuối	cùng,	dựa	vào	năng	lực	của	cầu	nguyện,	sùng	kính,	nguyện	lực	và	ân
sủng	của	các	bậc	giác	ngộ.
Những	 hành	 giả	 thượng	 thặng	 về	Dzogchen,	 như	 tôi	 đã	 nói,	 đã	 hoàn	 toàn
trực	nhận	tự	tánh	tâm	trong	suốt	đời	họ,	nên	khi	chết,	họ	chỉ	cần	tiếp	tục	an
trú	trong	trạng	thái	Rigpa,	khi	làm	cuộc	chuyển	tiếp	qua	sự	chết.	Họ	không
cần	chuyển	di	tâm	thức	vào	một	vị	Phật	nào	hay	cõi	Phật	nào,	vì	họ	đã	thực
chứng	tâm	giác	ngộ	của	chư	Phật	ngay	trong	chính	họ.	Cái	chết	đối	với	họ	là
giải	thoát	tối	hậu	-	cao	điểm	của	sự	chứng	đắc,	tột	đỉnh	của	một	đời	tu	tập.
Tử	Thư	Tây	Tạng	 chỉ	 có	 vài	 lời	 này	 để	 nhắc	 nhở	một	 hành	 giả	 như	 vậy:
“Bạch	ngài,	bây	giờ	Ánh	sáng	căn	bản	đã	 ló	dạng.	Hãy	nhận	 ra,	và	an	 trú
trong	sự	tu	tập”.
Người	ta	nói	những	người	đã	hoàn	tất	pháp	tu	Dzogchen	thì	chết	“như	một
hài	nhi	mới	sinh”,	không	một	chút	lo	âu,	quan	tâm	về	sự	chết.	Họ	không	cần
quan	 tâm	về	 chuyện	họ	 sẽ	 chết	 lúc	nào,	ở	đâu,	 họ	 cũng	không	cần	gì	 đến
những	lời	dạy,	chỉ	dẫn,	hay	nhắc	nhở.
Những	hành	giả	trung	bình	hạng	nhất	thì	“chết	như	hành	khất	trên	đường”	,
không	ai	để	ý	đến	họ,	không	gì	 có	 thể	quấy	 rầy	họ.	Vì	họ	đã	 tu	 tập	vững
vàng	nên	tuyệt	đối	không	bị	ảnh	hưởng	bởi	hoàn	cảnh	xung	quanh.	Họ	có	thể
chết	dễ	dàng	trong	một	bệnh	viện	bận	rộn,	hay	ở	nhà	giữa	một	gia	đình	đang
tranh	chấp	rộn	ràng.
Tôi	không	bao	giờ	quên	được	một	hành	giả	 thiền	ở	Tây	Tạng	mà	 tôi	 từng
biết.	 Trẻ	 con	 theo	 ông	 khắp	 nơi,	 vì	 đi	 đâu	 ông	 cũng	 ca	 hát	 làm	 cho	mọi
người	phải	tụ	lại,	rồi	ông	dạy	họ	tu	hành	và	tụng	câu:	“OM	MANI	PADME



HUM”	.	Ông	có	một	bánh	xe	lớn	để	cầu	nguyện,	và	khi	ai	cho	ông	vật	gì,
ông	lại	may	vào	áo	quần	ông,	nên	cuối	cùng	toàn	thể	người	ông	trông	như
một	bánh	xe	cầu	nguyện	di	động.	Ông	cũng	có	một	con	chó	luôn	luôn	theo
ông,	mà	ông	đối	xử	như	con	người,	cùng	ăn	cùng	ngủ	với	nó,	chuyện	trò	với
nó	 như	 bạn.	Không	 ai	 xem	 ông	 ra	 gì,	 có	 người	 còn	 gọi	 ông	 là	 “hành	 giả
cuồng”	song	nhiều	vị	Lama	rất	ca	tụng	ông,	và	bảo	chúng	tôi	không	nên	coi
thường	ông.	Ông	nội	tôi	và	cả	nhà	thường	đối	xử	với	ông	rất	lễ	phép,	thường
mời	ông	vào	phòng	thờ	để	uống	trà	và	ăn	bánh.	Ở	Tây	Tạng	có	tục	lệ	viếng
thăm	ai	 thì	phải	mang	quà.	Một	ngày,	 trong	khi	đang	uống	 trà,	ông	ngừng
lại:	“Ô,	xin	lỗi,	tôi	suýt	quên	mất...	Ðây	là	món	quà	cho	ông”	.	Ông	đưa	ngay
dãi	khăn	quàng	trắng	và	bánh	mì	mà	ông	nội	tôi	đã	tặng	ông,	để	làm	quà	lại.
Ông	thường	ngủ	ngoài	trời,	giữa	đất	trống.	Một	hôm	ông	chết	ở	gần	tu	viện
phái	Dzogchen,	với	con	chó	bên	cạnh,	trong	một	đống	rác.	Không	ai	chờ	đợi
việc	gì	xảy	ra	kế	tiếp,	nhưng	việc	ấy	đã	được	nhiều	người	chứng	kiến.	Xung
quanh	ông,	xuất	hiện	một	vòng	ánh	sáng	cầu	vồng	chói	lọi.
Người	 ta	 bảo	 rằng	 “hành	 giả	 bậc	 trung,	 khả	 năng	 trung	 bình	 thì	 chết	 như
những	thú	hoang	hay	sư	tử	trên	núi	tuyết,	trong	động	đá	và	thung	lũng	vắng
vẻ”.	Họ	có	thể	hoàn	toàn	tự	lo	liệu	lấy,	và	thích	đi	đến	những	nơi	hoang	dã
để	lặng	lẽ	chết,	không	bị	bạn	bè	quyến	thuộc	quấy	rầy	làm	rộn	ràng.
Những	hành	giả	đã	thuần	thục	như	những	người	kể	trên	thường	được	thấy	họ
nhắc	nhở	về	những	pháp	hành	trì	mà	họ	nên	xử	dụng	khi	gần	chết.	Sau	đây	là
hai	ví	dụ	rút	từ	truyền	thống	Dzogchen:
Ví	dụ	thứ	nhất,	hành	giả	được	khuyên	nên	nằm	theo	dáng	nằm	sư	tử	.	Rồi	họ
được	bảo	phải	tập	trung	ý	thức	vào	đôi	mắt,	và	dán	chặt	cái	nhìn	vào	bầu	trời
trước	mặt.	Cứ	để	tâm	họ	không	thay	đổi,	an	trú	trong	trạng	thái	ấy,	để	cho
tính	giác	Rigpa	của	họ	hòa	vào	không	gian	nguyên	sơ	của	chân	lý.	Khi	Ánh
sáng	Căn	bản	của	cái	chết	sanh	khởi,	họ	lướt	vào	đó	một	cách	hoàn	toàn	tự
nhiên	 và	 đạt	 giác	 ngộ.	 Nhưng	 điều	 này	 chỉ	 có	 thể	 thực	 hiện	 đối	 với	một
người	do	tu	tập	đã	an	trú	vững	vàng	trong	sự	trực	nhận	bản	tâm.
Ðối	 với	 những	 người	 chưa	 đạt	 tới	 trình	 độ	 này,	 và	 cần	một	 phương	 pháp
trịnh	trọng	hơn	để	tập	trung,	thì	có	một	pháp	thực	hành	khác:	Quán	tâm	thức
của	 họ	 như	một	 chữ	A	màu	 trắng,	 và	 phóng	 nó	 qua	 huyệt	 đạo	 từ	 tim,	 rồi
thoát	 ra	 trên	đỉnh	đầu	để	đi	vào	cõi	Phật.	Ðây	 là	một	pháp	Chuyển	di	 tâm
thức	mà	thầy	tôi	đã	giúp	Lama	Tseten	thực	hành	khi	ông	chết.
Những	người	 làm	 thành	 công	một	 trong	hai	 phương	pháp	nói	 trên	 thì	 vẫn
phải	kinh	quá	tiến	trình	chết	của	thể	xác,	song	họ	sẽ	không	kinh	quá	những
trạng	thái	Trung	Ấm	sau	đó.

PHOWA:	PHÁP	CHUYỂN	DI	TÂM	THỨC



Bây	giờ,	khi	giai	đoạn	Trung	Ấm	chết	bắt	đầu	xuất	hiện	cho	tôi,
Tôi	sẽ	từ	bỏ	mọi	bám	víu,	khát	khao	và	quyến	luyến
Thể	nhập	không	tán	loạn	vào	ý	thức	sáng	suốt	về	giáo	lý
Và	chiếu	tâm	thức	tôi	vào	khoảng	không	gian	của	Tự	tánh	vô	sanh
Khi	tôi	từ	bỏ	hợp	thể	máu	thịt	này	Tôi	biết	nó	chỉ	là	một	ảo	ảnh	phù	du.
“Chiếu	tâm	thức	vào	không	gian	của	tự	tánh	vô	sanh”	là	ám	chỉ	pháp	chuyển
di	tâm	thức	gọi	là	Phowa	-	một	pháp	thực	hành	thông	thường	nhất	khi	chết	-
và	chỉ	dẫn	đặc	biệt	liên	hệ	đến	Trung	Ấm	của	sự	chết.	Chuyển	di	tâm	thức	là
một	phép	yoga	và	thiền	đã	được	xử	dụng	qua	nhiều	thế	kỷ	để	giúp	người	sắp
chết	và	để	chuẩn	bị	cho	cái	chết.	Nguyên	tắc	là,	vào	lúc	chết,	hành	giả	chiếu
cái	 tâm	 của	 mình	 ra	 và	 hòa	 nhập	 với	 tâm	 giác	 ngộ	 của	 chư	 Phật,	 mà
Padmasambhava	gọi	 là	“không	gian	của	 tự	 tánh	vô	sanh”.	Pháp	này	có	 thể
thực	hiện	bởi	cá	nhân	người	sắp	chết,	hoặc	bởi	một	vị	thầy	đủ	tư	cách,	hoặc
một	hành	giả	thiện	xảo	làm	thay	cho	người	chết.
Có	nhiều	loại	Chuyển	di	tương	ứng	với	khả	năng	kinh	nghiệm	và	sự	luyện
tập	 của	 từng	 người.	 Nhưng	 pháp	 Chuyển	 di	 thông	 dụng	 nhất	 là	 pháp
“Chuyển	 di	 với	 ba	 nhận	 thức”:	 nhận	 ra	 huyệt	 đạo	 trung	 ương	 kể	 như	 con
đường,	nhận	ra	tâm	thức	như	kẻ	lữ	hành,	và	nhận	ra	cảnh	Phật	như	đích	đến.
Những	người	tại	gia	ở	Tây	Tạng	bận	rộn	với	trách	nhiệm,	công	việc	gia	đình
không	thể	dành	suốt	đời	để	học	pháp	và	tu	tập,	nhưng	họ	có	lòng	tin	kiên	cố
vào	giáo	lý.	Khi	con	cái	họ	lớn	lên	và	họ	gần	đến	cuối	đời	-	như	tuổi	về	hưu
ở	Tây	phương	-	họ	thường	đi	hành	hương,	hoặc	gặp	những	bậc	thầy	và	tập
trung	vào	sự	tu	hành;	họ	thỉnh	thoảng	lại	sự	một	khóa	tu	về	Chuyển	di	tâm
thức	để	chuẩn	bị	 cho	cái	 chết.	Pháp	này	được	giáo	 lý	xem	 là	một	phương
pháp	đạt	giác	ngộ	mà	không	cần	phải	tu	thiền	suốt	cả	đời.
Trong	pháp	Chuyển	di	tâm	thức,	hình	ảnh	chính	được	triệu	thỉnh	là	đức	Phật
A	Di	Ðà,	vị	Phật	với	ánh	sáng	vô	lượng.	Ðức	Phật	này	rất	phổ	thông	đối	với
thường	dân	ở	Trung	Hoa	và	Nhật	Bản,	cũng	như	ở	Tây	Tạng	và	dãy	Hy	Mã
Lạp	Sơn.	Ngài	là	vị	Phật	nguyên	ủy	thuộc	dòng	họ	Hoa	sen,	nhân	loại	thuộc
vào	 dòng	 họ	 vị	 Phật	 này.	 Ngài	 tượng	 trưng	 cho	 bản	 tánh	 thanh	 tịnh	 của
chúng	ta,	và	tượng	trưng	sự	chuyển	hóa	của	dục	vọng,	cảm	xúc	mạnh	nhất
nơi	cõi	người.	A	Di	Ðà	còn	là	bản	chất	sáng	suốt	vô	hạn	của	tâm.	Khi	chết,
bản	tánh	chân	thật	ấy	của	tâm	sẽ	hiển	lộ	vào	lúc	Ánh	sáng	Căn	bản	hiện	ra,
nhưng	không	phải	ai	trong	chúng	ta	cũng	có	được	sự	quen	thuộc	để	nhận	ra
ánh	sáng	ấy.	Quả	thực	chư	Phật	đã	đầy	từ	bi	và	phương	tiện	thiện	xảo	xiết
bao	khi	 truyền	 lại	 cho	 chúng	 ta	một	 phương	pháp	để	 triệu	 thỉnh	 chính	 cái
nhập	thể	của	ánh	sáng	ấy,	tức	là	đức	Phật	A	Di	Ðà	với	hào	quang	chói	lọi.
Ở	 đây	 không	 phải	 chỗ	 để	 giải	 thích	 chi	 tiết	 pháp	 Chuyển	 di	 tâm	 thức	 cổ
truyền,	một	pháp	cần	phải	thực	hành	dưới	sự	hướng	dẫn	của	một	bậc	thầy	tư
cách.	Bạn	đừng	bao	giờ	cố	tự	tập	pháp	này	nếu	không	có	người	hướng	dẫn.
Vào	 lúc	chết,	giáo	 lý	giải	 thích,	 tâm	 thức	chúng	 ta	được	đặt	 lên	một	ngọn



“gió”,	bởi	thế	cần	một	chỗ	mở	để	thoát	ra	khỏi	thân	xác.	Nó	có	thể	từ	bỏ	thân
xác	qua	bất	cứ	một	chỗ	mở	nào	 trong	9	chỗ.	Con	đường	mà	nó	đi	sẽ	định
đoạt	chính	xác	cõi	hữu	nào	ta	sẽ	tái	sinh	đến.	Người	ta	nói,	khi	nó	thoát	ra	từ
đỉnh	đầu,	thì	chúng	ta	sẽ	tái	sinh	vào	một	cõi	đất	tịnh,	ở	đấy	chúng	ta	có	thể
tiến	dần	đến	giác	ngộ.
Pháp	 này	 tôi	 cần	 phải	 nhấn	 mạnh	 lần	 nữa,	 chỉ	 có	 thể	 thực	 hiện	 dưới	 sự
hướng	 dẫn	 của	một	 bậc	 thầy	 đủ	 tư	 cách,	 có	 được	 ân	 sủng	 để	 truyền	 thừa
thích	nghi.
Muốn	 thành	 công	 trong	 pháp	Chuyển	di	 tâm	 thức	 này,	 không	 cần	 phải	 có
một	tri	thức	rộng	hay	sự	chứng	đắc	sâu	xa,	chỉ	cần	lòng	sùng	kính,	từ	bi,	nhất
tâm	quán	 tưởng,	 và	một	 cảm	giác	 sâu	 xa	 về	 hiện	 diện	 của	Phật	A	Di	Ðà.
Người	học	sau	khi	nhận	chỉ	giáo	sẽ	thực	hành	theo	đó	cho	đến	khi	có	những
triệu	chứng	thành	công	xuất	hiện.	Những	triệu	chứng	này	gồm	có:	trên	đỉnh
đầu	có	cảm	giác	ngứa,	nhức	đầu,	chảy	nước	trong,	xung	quanh	vùng	sọ	nổi
sưng	lên	hoặc	mềm	ra,	đôi	khi	còn	có	một	lỗ	nhỏ	mà	theo	truyền	thống,	bậc
thầy	sẽ	nhét	vào	đó	một	cọng	cỏ	để	đo	lường	mức	thành	công	của	sự	tu	tập.
Mới	đây	có	một	nhóm	cư	sĩ	Tây	Tạng	đã	lớn	tuổi	ở	Thụy	Sĩ	được	tập	luyện
dưới	sự	hướng	dẫn	của	một	bậc	thẩy	nổi	tiếng	về	phép	Chuyển	di.	Con	cái
họ	đã	lớn	lên	tại	Thụy	Sĩ,	rất	hoài	nghi	về	công	hiệu	của	phép	này.	Nhưng	họ
rất	kinh	ngạc	khi	 thấy	cha	mẹ	họ	đã	 thực	sự	 thay	đổi	và	chứng	 tỏ	vài	dấu
hiệu	của	thành	công	nói	trên	sau	10	ngày	nhập	thất.
Bác	sĩ	Hiroshi	Motoyama,	nhà	khoa	học	Nhật	Bản	có	làm	một	nghiên	cứu	về
những	hậu	quả	tâm	sinh	lý	của	pháp	Chuyển	di	tâm	thức.	Ông	khám	phá	ra
những	 thay	 đổi	 về	 sinh	 học	 rõ	 ràng	 trong	 hệ	 thống	 thần	 kinh	 và	 các	 kinh
mạch	trong	thời	kỳ	thực	tập	Chuyển	di	tâm	thức.	Một	trong	những	khám	phá
của	bác	sĩ	Motoyama	khi	khảo	sát	cơ	thể	bậc	thầy	về	pháp	này	là:	khí	tuôn
chảy	 trong	 kinh	 mạch	 của	 vị	 ấy	 rất	 giống	 trường	 hợp	 được	 tìm	 thấy	 nơi
những	người	có	năng	lực	mạnh	về	thần	giao	cách	cảm.	Não	điện	đồ	cũng	cho
thấy	những	sóng	não	trong	thời	gian	thực	hành	Chuyển	di	tâm	thức	khác	hẳn
với	 sóng	não	được	 tìm	 thấy	nơi	những	hành	giả	 thực	hành	các	pháp	 thiền
khác,	chứng	tỏ	rằng	pháp	này	gây	ra	sự	kích	thích	hypothalamus,	một	phần
của	não	bộ,	cũng	như	sự	chấm	dứt	những	hoạt	động	bình	thường	của	tâm,	để
có	thể	kinh	nghiệm	một	trạng	thái	thiền	sâu	xa.
Ðôi	 khi	 nhờ	 pháp	Chuyển	 di	 tâm	 thức	mà	 người	 thường	 có	 thể	 có	 những
kinh	nghiệm	thị	giác	mãnh	liệt.	Sự	thấy	được	niềm	an	lạc,	ánh	sáng	của	cõi
Phật	và	sự	thấy	được	đức	Phật	A	Di	Ðà,	đều	tương	tự	một	vài	khía	cạnh	của
kinh	nghiệm	cận	tử.	Và	cũng	như	kinh	nghiệm	cận	tử,	sự	thành	công	trong
pháp	Chuyển	di	cũng	đem	lại	niềm	tin	và	vô	úy	khi	đối	diện	với	cái	chết.
Sự	 thực	 hành	 phần	 cốt	 yếu	 của	 pháp	 Chuyển	 di	mà	 tôi	 đã	 nói	 trong	một
chương	trước,	 là	một	pháp	chữa	bệnh	cho	người	sống,	cũng	như	một	pháp
thực	hành	cho	lúc	chết,	và	có	thể	làm	bất	cứ	lúc	nào	không	nguy	hiểm.	Tuy



nhiên,	thời	gian	của	sự	thực	hành	pháp	Chuyển	di	cổ	truyền	có	một	tầm	quan
trọng	 lớn	 lao.	Chẳng	hạn,	 nếu	một	 người	 nào	 thực	 sự	 chuyển	di	 tâm	 thức
được	 thành	công	 trước	 thời	điểm	cái	chết	 tự	nhiên,	 thì	điều	ấy	cũng	 tương
đương	với	 sự	 tự	 sát.	Thời	điểm	để	 làm	pháp	Chuyển	di	 là	 lúc	hơi	 thở	bên
ngoài	đã	ngừng,	mà	hơi	 thở	bên	 trong	vẫn	 tiếp	 tục.	Nhưng	muốn	bảo	đảm
hơn,	 hãy	 khởi	 sự	 thực	 hành	 trong	khi	 tiến	 trình	 tan	 rã	 xảy	 ra	 (trình	 bày	ở
chương	kế	tiếp)	và	nên	lặp	lại	nhiều	lần.
Khi	một	bậc	 thầy	đã	hoàn	 toàn	 thiện	xảo	 trong	pháp	Phowa	cổ	 truyền	 làm
phép	ấy	cho	một	người	hấp	hối,	bằng	cách	quán	cái	tâm	thức	họ	cho	xuất	ra
ngoài	qua	đỉnh	đầu,	thì	cốt	yếu	là	phải	đúng	thời	điểm,	không	làm	quá	sớm.
Nhưng	một	hành	giả	tu	cao,	biết	rõ	tiến	trình	chết,	có	thể	kiểm	điểm	những
chi	tiết	như	huyệt	đạo,	sự	di	chuyển	các	luồng	khí,	và	hơi	ấm	cơ	thể,	để	xem
lúc	nào	nên	làm	pháp	chuyển	di.	Nếu	có	xin	một	bậc	thầy	làm	phép	ấy	cho
một	người	sắp	chết,	thì	nên	liên	lạc	ngay	vị	ấy,	vì	pháp	này	cũng	có	thể	thực
hiện	được	từ	một	khoảng	cách.
Có	thể	xảy	ra	một	vài	trở	ngại	cho	pháp	Chuyển	di.	Bất	cứ	một	hướng	tâm
bất	thiện,	một	chút	khao	khát	tài	sản,	sẽ	thành	chướng	ngại	khi	chết	đến.	Bạn
không	được	có	một	chút	tư	tưởng	hay	khát	vọng	tiêu	cực	nào.	Ở	Tây	Tạng
người	 ta	 tin	 rằng	rất	khó	 làm	pháp	Chuyển	di	 thành	công	nếu	 trong	phòng
người	hấp	hối	có	vật	gì	làm	bằng	da	thú,	lông	thú.	Cuối	cùng,	khói	thuốc	hay
bất	cứ	loại	thuốc	kích	thích	nào	cũng	có	hậu	quả	làm	bế	tắc	huyệt	đạo	trung
ương,	khiến	cho	pháp	Chuyển	di	khó	thực	hiện.
Người	ta	bảo,	ngay	cả	một	kẻ	trọng	tội	cũng	có	thể	được	giải	thoát	vào	lúc
chết	nếu	có	một	bậc	thầy	đã	tu	chứng,	có	năng	lực,	chuyển	di	tâm	thức	của
người	 chết	vào	một	 cõi	Phật.	Và	dù	cho	người	 sắp	chết	 thiếu	công	đức	 tu
luyện,	và	bậc	 thầy	không	hoàn	 toàn	 thành	công	 trong	pháp	Chuyển	di,	 thì
pháp	 này	 vẫn	 ảnh	 hưởng	 đến	 tương	 lai	 của	 người	 chết,	 giúp	 y	 tái	 sanh
thượng	 giới.	 Nhưng	 nếu	 muốn	 thực	 hành	 Chuyển	 di	 cho	 thành	 công,	 thì
những	 điều	 kiện	 phải	 hoàn	 hảo.	 Pháp	 Chuyển	 di	 có	 thể	 giúp	 một	 người
nghiệp	chướng	nặng	nề,	song	chỉ	khi	người	ấy	có	một	liên	lạc	mật	thiết	và
trong	sáng	với	bậc	thầy	làm	pháp	ấy,	nếu	y	có	lòng	tin	vào	giáo	lý,	và	nếu	y
đã	thành	tâm	sám	hối.
Trong	một	 khunh	 cảnh	 lý	 tưởng	ở	Tây	Tạng,	 những	 người	 trong	 gia	 đình
thường	mời	các	Lạt-ma	đến	làm	pháp	Chuyển	di	nhiều	lần,	cho	tới	khi	dấu
hiệu	thành	công	xuất	hiện.	Họ	có	thể	làm	suốt	nhiều	giờ,	hàng	trăm	lần,	có
khi	suốt	cả	ngày.	Vài	người	chỉ	cần	làm	một	hai	lần	pháp	này	là	đã	thấy	triệu
chứng	tốt,	 trong	khi	có	nhiều	người	làm	cả	ngày	cũng	không	xong.	Ðương
nhiên	việc	này	tùy	thuộc	phần	lớn	ở	nghiệp	của	người	sắp	chết.
Ở	Tây	Tạng	có	những	hành	giả	có	khả	năng	đặc	biệt	 làm	pháp	Chuyển	di,
các	triệu	chứng	tốt	sẵn	sàng	xảy	đến.	Có	nhiều	dấu	hiệu	chứng	tỏ	một	bậc
thầy	 làm	 pháp	 Chuyển	 di	 đã	 thành	 công	 nơi	 người	 sắp	 chết:	 đôi	 khi	một



nhúm	 tóc	nơi	 sọ	người	 ấy	 rớt	 ra,	 hoặc	 cảm	 thấy	 trên	đỉnh	họ	 có	hơi	nóng
tuôn	 ra.	 Trong	 vài	 trường	 hợp	 đặc	 biệt,	 năng	 lực	 bậc	 thầy	 khi	 thốt	 ra	 âm
thanh	chữ	A	để	chuyển	di	tâm	thức,	mãnh	liệt	đến	độ	mọi	người	trong	phòng
té	xỉu,	hoặc	từ	sọ	người	chết	vọt	ra	một	mảnh	xương	theo	thần	thức	họ	bay	ra
quá	mạnh.

ÂN	SỦNG	CỦA	SỰ	CẦU	NGUYỆN	VÀO	LÚC	CHẾT

Trong	mọi	truyền	thống	tôn	giáo,	người	ta	đều	cho	rằng	chết	trong	khi	được
cầu	nguyện	là	rất	 tốt.	Bởi	vậy,	điều	tôi	hy	vọng	bạn	có	thể	làm	khi	chết	 là
triệu	thỉnh	chư	Phật	và	thầy	của	bạn.	Cầu	nguyện	rằng	do	sám	hối	ác	nghiệp
đời	này	và	các	đời	trước,	nghiệp	bạn	được	thanh	lọc	và	bạn	có	thể	tỉnh	giác
an	bình	vào	lúc	chết,	có	tái	sanh	tốt	và	cuối	cùng	đạt	giải	thoát.
Hãy	 phát	 nguyện	 tái	 sanh	 vào	 cõi	 tịnh	 hoặc	 làm	 người	 nhưng	 để	 giúp	 đỡ
người	khác.	Chết	với	niệm	từ	bi	trong	tâm	như	vậy	cho	đến	hơi	thở	cuối	thì
cũng	là	một	pháp	Chuyển	di	tư	tưởng,	và	bảo	đảm	cho	bạn	có	được	một	thân
người	quý	báu	trong	tương	lai.
Tạo	ấn	 tượng	 tích	cực	nhất	 trong	dòng	 tâm	 thức	 trước	khi	chết	 là	điều	cốt
yếu.	Pháp	tu	hiệu	nghiệm	nhất	để	có	được	điều	này	là	pháp	Ðạo	sư	Dugià,	ở
đấy	người	sắp	chết	hòa	nhập	tâm	mình	với	tâm	giác	ngộ	của	bậc	thầy,	hay
Phật,	hay	một	bậc	thánh.	Dù	bạn	không	thể	quán	ra	hình	ảnh	thầy	trong	lúc
đó,	ít	nhất	hãy	nhớ	đến	vị	ấy	trong	tim	của	bạn	và	chết	trong	niệm	sùng	kính.
Khi	tâm	thức	của	bạn	tỉnh	dậy	trở	lại	sau	khi	chết,	ấn	tượng	về	hiện	diện	bậc
thầy	sẽ	thức	dậy	trong	bạn,	và	bạn	sẽ	được	giải	thoát.	Nếu	bạn	chết	trong	khi
nhớ	đến	thầy,	thì	khả	năng	của	ân	sủng	bậc	thầy	thực	vô	hạn:	ngay	cả	những
âm	thanh,	màu	sắc	và	ánh	sáng	trong	cõi	trung	gian	của	pháp	tánh	cũng	có
thể	xuất	hiện	như	là	sự	ban	ân	sủng	của	thầy	và	tia	sáng	chiếu	ra	từ	trí	 tuệ
của	thầy.
Nếu	bậc	thầy	có	mặt	bên	giường	chết,	vị	ấy	sẽ	bảo	đảm	cho	dòng	tâm	thức
của	người	 chết	mang	dấu	 ấn	 của	hiện	diện	vị	 ấy.	Vị	 thầy	 có	 thể	giúp	 cho
người	 chết	 khỏi	 tán	 loạn	 bằng	một	 vài	 nhận	 xét	 đầy	 ý	 nghĩa,	 gây	 chú	 ý.
Chẳng	hạn	có	thể	nói	lớn:	“Hãy	nhớ	ta!”	.	Vị	thầy	sẽ	gây	chú	ý	của	người	ấy
bằng	bất	cứ	cách	nào	để	tạo	một	ấn	tượng	khó	phai	mờ,	sẽ	trở	lại	trong	trạng
thái	Trung	Ấm	của	người	chết	như	một	“hoài	niệm	về	bậc	thầy”.	Khi	mẹ	của
một	 bậc	 thầy	 nổi	 tiếng	 đang	 hấp	 hối	 và	 rơi	 vào	 trạng	 thái	 hôn	mê,	Dilgo
Khientse	Rinpoche	có	mặt	nơi	giường	chết	đã	làm	một	chuyện	rất	bất	ngờ:
ngài	đánh	vào	đùi	bà.	Nếu	bà	không	quên	Dilgo	Khientse	Rinpoche	khi	bà	đi
vào	cõi	chết,	thì	quả	thực	là	bà	đã	được	ân	sủng.
Theo	truyền	thống	chúng	tôi,	những	hành	giả	thường	cầu	nguyện	bất	cứ	một
vị	Phật	nào	họ	cảm	thấy	tin	tưởng	và	có	duyên	với	ngài.	Nếu	vị	ấy	là	Liên



Hoa	Sanh,	thì	họ	sẽ	cầu	được	sanh	vào	cõi	thuần	tịnh	vinh	quang	của	ngài,	là
lâu	các	Liên	Hoa	trên	đỉnh	núi	màu	đồng;	nếu	họ	thích	Phật	A	Di	Ðà	thì	họ
sẽ	cầu	sanh	vào	nước	Cực	lạc.

BẦU	KHÔNG	KHÍ	ĐỂ	CHẾT

Làm	sao	để	giúp	đỡ	một	cách	tế	nhị	nhất,	những	hành	giả	thông	thường	khi
họ	chết?	Tất	cả	chúng	ta	đều	cần	đến	sự	thương	mến	và	săn	sóc	chân	tình	và
thực	 tiễn,	nhưng	đối	với	người	 có	 tu	 tâm,	 thì	bầu	không	khí,	 cường	độ	và
chiều	 sâu	 tâm	 linh	 còn	 có	một	 ý	 nghĩa	 đặc	 biệt.	Ðiều	 lý	 tưởng	và	một	 ân
sủng	lớn	cho	họ	là	thầy	họ	có	mặt	ở	đấy,	nhưng	nếu	không	thể,	thì	bạn	đạo
cũng	có	thể	giúp	đỡ	rất	nhiều	để	nhắc	nhở	người	chết	nhớ	lại	giáo	lý	và	pháp
tu	quen	thuộc	nhất	của	họ	trong	lúc	sống.	Với	một	hành	giả	sắp	chết	thì	bầu
không	khí	tin	tưởng	và	sùng	kính	là	cốt	yếu.	Sự	hiện	diện	trìu	mến	của	thầy
và	bạn	đạo,	sự	khích	lệ	của	giáo	lý	và	năng	lực	sự	hành	trì	của	riêng	họ,	tất
cả	 phối	 hợp	 lại	 để	 tạo	 ra	 và	 nâng	 cao	 nguồn	 cảm	 hứng	 rất	 cần	 thiết	 vào
những	tuần,	những	ngày	cuối	cùng,	có	lẽ	cần	thiết	như	chính	hơi	thở.
Một	người	học	trò	thân	yêu	của	tôi	chết	vì	ung	thư	đã	hỏi	tôi	cách	tập	luyện
nào	tốt	nhất	để	làm	khi	nàng	tiến	gần	đến	cái	chết,	nhất	là	khi	không	còn	đủ
sức	để	tập	trung	vào	một	phép	tu	trịnh	trọng?	Tôi	bảo	nàng:
“Con	hãy	nhớ	con	đã	được	may	mắn	như	thế	nào	khi	đã	gặp	được	nhiều	bậc
thầy,	hấp	thụ	nhiều	giáo	lý	và	có	thì	giờ	cùng	khả	năng	để	tu	tập.	Ta	hứa	với
con	rằng	lợi	ích	của	những	điều	ấy	sẽ	không	bao	giờ	rời	con.	Thiện	nghiệp
mà	con	đã	làm	sẽ	ở	mãi	với	con,	nâng	đỡ	con.	Ðược	nghe	giáo	lý	dù	chỉ	một
lần,	hoặc	gặp	được	một	bậc	thầy	như	Dilgo	Khientse	Rinpoche	và	có	liên	lạc
mật	thiết	với	ngài	như	con,	chính	đã	là	giải	 thoát.	Ðừng	bao	giờ	quên	điều
ấy,	và	cũng	đừng	quên	bao	nhiêu	người	trong	địa	vị	con	mà	lại	không	được
có	cơ	hội	kỳ	diệu	ấy.
“Nếu	 con	đến	 lúc	không	 tu	 tập	một	 cách	 tích	 cực	được,	 thì	 điều	duy	nhất
quan	trọng	là	thư	giãn,	nghỉ	ngơi,	càng	sâu	càng	tốt	trong	niềm	tin	của	Kiến,
và	an	trú	trong	tự	tánh	tâm.	Không	hề	gì	nếu	thân	con,	não	bộ	con	vẫn	còn
hoạt	động	hay	không	hoạt	động,	tự	tánh	tâm	con	luôn	luôn	ở	đấy,	giống	như
bầu	trời,	chiếu	sáng	đầy	ân	sủng,	vô	biên	không	thay	đổi...	Hãy	biết	điều	ấy
không	hồ	nghi,	và	để	cho	sự	hiểu	biết	ấy	đem	lại	cho	con	sức	mạnh	để	nói
với	nỗi	đau	đớn	của	con,	dù	có	khốc	liệt	cách	mấy,	rằng:	“Hãy	đi	đi,	để	cho
ta	yên”	.	nếu	có	điều	gì	làm	con	bực	tức	hay	khó	chịu,	thì	đừng	phí	thì	giờ	cố
thay	đổi	nó;	cứ	quay	về	với	chánh	kiến.
“Hãy	tin	sâu	vào	tự	 tánh	của	tâm	con,	và	 thư	giãn	hoàn	toàn.	Không	có	gì
mới	con	cần	phải	học	thêm,	có	thêm,	hoặc	hiểu	biết	thêm.	Hãy	để	cho	những
gì	đã	ở	nơi	con	tự	khai	mở	và	trở	nên	sâu	xa.



“Hãy	 nương	 tựa	 vào	 pháp	môn	 nào	 con	 thích	 nhất.	Nếu	 con	 thấy	 khó	mà
quán	tưởng	hay	theo	một	sự	tu	tập	trịnh	trọng	nào,	thì	hãy	nhớ	lời	Dudjom
Rinpoche:	cảm	thấy	sự	hiện	diện	là	quan	trọng	hơn	có	được	sự	quán	tưởng	rõ
ràng	chi	 tiết.	Bây	giờ	 là	 lúc	con	nên	cảm	thụ,	càng	mãnh	liệt	càng	 tốt,	với
toàn	 thể	con	người	 của	con,	 sự	hiện	diện	của	các	bậc	 thầy,	 của	đấng	Liên
Hoa	Sanh,	và	của	chư	Phật.	Dù	bất	cứ	gì	có	thể	xảy	đến	cho	thân	con,	con
hãy	nhớ	tâm	con	chưa	từng	đau	ốm,	què	quặt	bao	giờ.
“Con	đã	yêu	mến	Dilgo	Rinpoche,	hãy	cảm	thụ	hiện	diện	của	ngài,	thực	sự
xin	ngài	giúp	đỡ	và	thanh	luyện	con.	Ðặt	tất	cả	tính	mạng	của	con	trong	tay
bậc	thầy:	tâm,	thân	và	hồn.	Tính	giản	dị	của	lòng	tin	tuyệt	đối	là	một	trong
những	năng	lực	hữu	hiệu	nhất	trên	đời.
“Ta	đã	kể	cho	con	nghe	câu	chuyện	về	Ben	ở	Kongpo	chưa	nhỉ?	Ông	ta	là
một	người	rất	đơn	giản,	có	lòng	tin	vô	biên,	đến	từ	Kongpo,	một	tỉnh	miền
đông	 nam	Tây	 Tạng.	Ông	 đã	 nghe	 rất	 nhiều	 về	 Jowo	Rinpoche,	một	 pho
tượng	đẹp	của	Phật	lúc	ngài	còn	là	thái	tử	12	tuổi,	được	cất	giữ	trong	nhà	thờ
chính	tại	Lhasa.	Tương	truyền	pho	tượng	ấy	được	tạc	lúc	Phật	còn	sống,	đấy
là	pho	tượng	thiêng	liêng	nhất	trong	toàn	cõi	Tây	Tạng.	Ben	không	thể	biết
được	đấy	là	Phật	hay	người	thường,	và	quyết	đi	đến	tận	nơi	thăm	viếng	Jowo
Rinpoche	để	hỏi	cho	ra	lẽ.	Ông	khởi	hành	nhiều	tuần	mới	đến	Lhasa	ở	trung
tâm	Tây	Tạng.
“Lúc	vừa	tới	nơi	ông	rất	đói,	và	khi	vào	đền	thờ,	ông	thấy	pho	tượng	Phật	rất
lớn,	 trước	mặt	 là	một	dãy	đèn	bơ	và	bánh	đặc	biệt	 làm	để	cúng	Phật.	Ông
nghĩ	 ngay	 đấy	 là	 những	 gì	 Jowo	Rinpoche	 ăn:	 “Chắc	 hẳn	 bánh	 này	 là	 để
nhúng	vào	bơ	trong	đèn,	còn	đèn	thì	phải	cháy	để	cho	bơ	khỏi	đông	cứng	lại.
Ta	hãy	làm	như	kiểu	Jowo	Rinpoche	làm”	.	Thế	là	ông	nhúng	bánh	vào	đĩa
bơ	mà	ăn,	rồi	nhìn	lên	tượng	Phật	dường	như	cũng	đang	mỉm	cười	từ	bi	nhìn
ông.	Ông	 nói:	 “Thầy	 thực	 tốt	 làm	 sao.	Chó	 vào	 ăn	 trộm	 thức	 ăn	 người	 ta
cúng	cho	thầy,	thầy	cũng	chỉ	mỉm	cười.	Gió	thổi	đèn	tắt	hết,	thầy	cũng	mỉm
cười...	Nhưng	bây	giờ	tôi	phải	kinh	hành	quanh	điện	thờ	để	cầu	nguyện	và
chứng	tỏ	lòng	sùng	kính.	Vậy	thầy	làm	ơn	giữ	giùm	tôi	đôi	ủng	cho	đến	lúc
tôi	trở	lại,	được	chứ?”	.	Nói	xong,	ông	cổi	bỏ	đôi	ủng	cũ	dơ	dáy	để	lên	bàn
thờ	trước	mặt	pho	tượng,	rồi	bỏ	đi.
“Khi	Ben	đang	tản	bộ	quanh	ngôi	điện	khổng	lồ,	thì	người	giữ	đền	trở	về	và
hoảng	hồn	trông	thấy	kẻ	nào	đã	ăn	mất	đồ	cúng	và	để	một	đôi	ủng	dơ	dáy
trên	bàn	thờ.	Ông	ta	giận	dữ	cầm	lấy	đôi	ủng	ném	ra	ngoài,	nhưng	bỗng	nghe
một	 tiếng	 nói	 từ	 pho	 tượng	 phát	 ra:	 “Ðừng.	Ðể	 lại	 chỗ	 cũ.	 Ta	 đang	 canh
chừng	giùm	Ben	của	xứ	Kongpo”.
“Sau	đó	Ben	trở	lại	để	lấy	ủng.	Nhìn	lên	gương	mặt	pho	tượng,	vẫn	nụ	cười
an	lạc	đang	tỏa	chiếu	xuống	ông	ta.	“Thật	ông	đúng	là	một	vị	Lạt-ma	rất	tốt.
Sao	ông	không	xuống	chỗ	chúng	tôi	chơi?	Tôi	sẽ	quay	một	con	heo	và	nấu
rượu	thết	ông”	.	Lần	thứ	hai,	pho	tượng	Jowo	Rinpoche	lại	cất	tiếng,	hứa	sẽ



đi	thăm	Ben.
“Ben	trở	về	nhà	ở	Kongpo,	kể	cho	vợ	nghe	mọi	sự,	dặn	nàng	hãy	canh	chừng
để	đón	Jowo	Rinpoche	vì	không	biết	chừng	nào	ông	ta	đến.	Năm	ấy	trôi	qua,
một	hôm	vợ	ông	chạy	về	nhà	báo	tin	đã	trông	thấy	một	cái	gì	sáng	rực	như
mặt	trời,	đang	ở	dưới	nước.	Ben	bảo	nàng	pha	trà,	và	vội	vã	chạy	ra	sông.
Ông	thấy	Jowo	Rinpoche	đang	lấp	lánh	trong	nước,	và	nghĩ	có	lẽ	ngài	đã	rớt
xuống	 sông	 đang	 chết	 đuối.	Ông	 lao	 ngay	 vào	 nước	 vớt	 ngài	 lên.	Khi	 họ
cùng	 trở	 về	 nhà	Ben,	 vừa	 đi	 vừa	 trò	 chuyện,	 họ	 đi	 ngang	một	 tảng	 đá	 to,
Jowo	Rinpoche	nói:	 “Thực	 sự	 là	 tôi	không	 thể	vào	nhà	được”	 .	Nói	xong,
ngài	biến	mất	vào	 tảng	đá.	Cho	đến	ngày	nay	vẫn	còn	hai	nơi	hành	hương
danh	tiếng	ở	Kongpo:	một	là	Jowo	Ðá,	gương	mặt	trên	đá,	ở	đấy	người	ta	có
thể	trông	thấy	hình	dạng	một	vị	Phật;	và	Jowo	Sông,	ở	đấy	hình	dạng	Phật	có
thể	thấy	dưới	sông.	Người	ta	bảo	năng	lực	ban	phước	và	chữa	bệnh	của	hai
nơi	 này	 cũng	 giống	 như	 pho	 tượng	 Jowo	 ở	 Lhasa.	 Và	 đấy	 là	 do	 lòng	 tin
tưởng	vô	biên	của	Ben	đối	với	Phật.
“Ta	muốn	con	cũng	có	lòng	tin	như	thế.	Hãy	để	tim	con	tràn	ngập	niềm	sùng
kính	đối	với	Padmasambhava	và	Dilgo	Rinpoche.	Hãy	tưởng	như	con	đang	ở
trước	mặt	 các	 ngài,	 toàn	 thể	 không	 gian	 xung	 quanh	 con	 là	 ngài.	Rồi	 hãy
niệm	ngài	luôn	luôn.	Hãy	hợp	nhất	tâm	con	với	tâm	ngài,	và	nói	từ	đáy	tim
con:	“Bây	giờ	ngài	cũng	thấy	đó,	con	không	thể	nào	tu	tập	kiên	trì	được	nữa.
Con	phải	hoàn	 toàn	nương	 tựa	vào	ngài.	Xin	ngài	che	chở	con”	 .	Hãy	 làm
pháp	Ðạo	sư	Du-già,	tưởng	tượng	ánh	sáng	nơi	bậc	thầy	đang	tuôn	tràn	vào
con	để	thanh	lọc	con,	đốt	sạch	mọi	cấu	uế	bệnh	tật	trong	con,	chữa	con	lành;
thân	con	 tan	 thành	ánh	 sáng;	và	cuối	cùng	hãy	hòa	nhập	 tâm	con	vào	 tâm
giác	ngộ	của	bậc	thầy,	trong	niềm	tin	tưởng	tuyệt	đối.
“Khi	thực	tập	như	vậy,	con	chỉ	cần	tin	tưởng	và	cảm	thấy	điều	ấy	trong	tim
con.	Mọi	sự	bây	giờ	đều	tùy	thuộc	vào	cảm	ứng,	vì	chỉ	có	điều	ấy	làm	thư
giãn	sự	 lo	 lắng	và	đánh	 tan	cơn	 thác	 loạn	 thần	kinh	nơi	con.	Hãy	giữ	một
hình	tượng	của	thầy	con,	hay	Phật,	trước	mặt	con.	Tập	trung	nhẹ	nhàng	vào
đó,	rồi	thư	giãn	vào	trong	tia	sáng	của	nó.	Hãy	tưởng	giờ	này	bên	ngoài	nắng
đang	lên,	và	con	có	thể	lấy	hết	y	phục	ra	mà	tắm	trong	mặt	trời	ấm	áp:	tước
hết	mọi	tính	dè	dặt	và	thư	giãn	trong	ánh	sáng	ân	sủng.	Và	từ	tâm	khảm	sâu
xa,	con	hãy	buông	xả	mọi	sự.
“Ðừng	lo	 lắng	gì.	Không	có	một	vật	gì	con	cần	bám	víu.	Hãy	buông	ra	và
trôi	bồng	bềnh	trong	ý	thức	về	ân	sủng	đó.	Ðừng	để	cho	những	câu	hỏi	nhỏ
nhặt	quấy	rối	tâm	con,	chẳng	hạn	hỏi:	“Ðó	có	phải	là	Rigpa	không?”.	Cứ	để
cho	tâm	con	càng	lúc	càng	tự	nhiên.	Hãy	nhớ	Rigpa	luôn	ở	đấy,	trong	tự	tánh
tâm	con.	Nhớ	lời	Dilgo	Rinpoche	thường	nói:	“Nếu	tâm	con	không	thay	đổi,
thì	chính	con	đang	trong	trạng	thái	Rigpa”	.	Vì	con	đã	thụ	giáo	nên	con	cũng
đã	được	khai	thị	tự	tánh	tâm,	hãy	thư	giãn,	trong	đó	không	có	nghi	ngờ.
“Con	đã	khá	may	mắn	có	vài	bạn	đạo	gần	bên	con.	Hãy	khuyến	khích	họ	tạo



một	môi	trường	tu	tập	quanh	con,	và	tiếp	tụ	tu	tập	như	thế	cho	đến	khi	con
chết,	và	sau	đó.	Bảo	họ	đọc	cho	con	nghe	một	bài	thơ	mà	con	thích,	hay	một
lời	chỉ	dẫn	của	bậc	thầy,	hay	giáo	lý	làm	con	lên	tinh	thần.	Bảo	họ	cho	con
nghe	băng	giảng	của	thầy	con,	hoặc	băng	tụng	kinh,	hay	băng	nhạc	mà	con
ưa	chuộng.	Ta	cầu	nguyện	mỗi	khi	con	 thức	 tỉnh,	hãy	hòa	 tâm	con	với	ân
sủng	của	sự	 tu	 tập,	 trong	bầu	không	khí	sáng	sủa	đầy	cảm	hứng.	Khi	nhạc
hay	lời	dạy	trong	băng	từ	đang	tiếp	tục,	con	cứ	an	nghỉ	trong	đó,	ngủ	và	ăn
với	nó.	Hãy	để	cho	bầu	không	khí	tu	tập	thấm	nhuần	toàn	thể	đoạn	cuối	đời
con,	như	bà	dì	Ani	Rilu	của	ta.	Ðừng	làm	gì	ngoài	ra	tu	tập,	để	cho	sự	tu	tập
tiếp	diễn	ngay	cả	 trong	mộng	của	con.	Hãy	để	cho	nó	 trở	 thành	hoài	niệm
cuối	cùng	mãnh	liệt	nhất	đời,	ảnh	hưởng	đến	 tâm	con,	 thay	 thế	cho	những
thói	quen	thường	ngày	trong	dòng	tâm	thức	con.	Và	khi	con	cảm	thấy	gần
chết,	hãy	chỉ	nghĩ	đến	thầy	con	trong	từng	hơi	thở,	từng	nhịp	tim	đập.	Bất	cứ
ý	tưởng	gì	con	nghĩ	tới	vào	lúc	chết,	sẽ	là	ý	tưởng	trở	lại	mãnh	liệt	nhất	khi
con	thức	dậy	trong	trạng	thái	Trung	Ấm	sau	khi	chết”.

TỪ	GIÃ	THÂN	XÁC

Bây	giờ	khi	Trung	Ấm	cái	chết	xuất	hiện
Tôi	sẽ	từ	bỏ	mọi	bám	víu	khát	khao	chấp	thủ
Thể	nhập	không	tán	loạn	vào	tinh	yếu	của	giáo	lý
Và	chiếu	tâm	tôi	vào	không	gian	của	tự	tánh	vô	sanh.
Khi	từ	bỏ	tập	hợp	máu	thịt	thân	xác	này
Tôi	biết	nó	chỉ	là	ảo	ảnh	phù	du.
Hiện	giờ,	thân	ta	có	lẽ	là	trung	tâm	của	vũ	trụ.	Chúng	ta	liên	kết	nó	với	tự
ngã	của	ta,	với	cái	tôi	của	ta,	và	sự	liên	kết	sai	lầm	ấy	cứ	tăng	cường	cái	ảo
tưởng	về	hiện	hữu	cụ	thể	bất	khả	phân	này.	Bởi	vì	thân	ta	dường	như	hiện
hữu,	nên	 cái	 tôi	 cũng	dường	như	có,	và	 “anh”	 cũng	dường	như	có,	 và	 cái
toàn	thể	thế	giới	nhị	nguyên	huyễn	hóa	mà	ta	không	ngừng	chiếu	ra	quanh
ta,	có	vẻ	tuyệt	đối	chắc	thực.	Khi	ta	chết,	toàn	thể	tập	hợp	này	tan	rã	thành
từng	mảnh	vụn	một	cách	thảm	hại.
Nói	giản	dị	thì	điều	xảy	ra	là	tâm	thức	ở	tầng	sâu	xa	vi	tế	nhất	của	nó	vẫn
tiếp	tục	không	cần	thân	xác	và	kinh	quá	chuỗi	trạng	thái	gọi	là	“Trung	Ấm”.
Giáo	lý	dạy	ta	rằng:	chính	vì	ta	không	còn	có	một	thân	thể	trong	các	trạng
thái	Trung	Ấm,	nên	không	cần	phải	sợ	bất	cứ	một	kinh	nghiệm	nào,	dù	ghê
rợn	tới	đâu,	có	thể	xảy	ra	sau	khi	chết.	Có	gì	có	thể	làm	hại	một	cái	không-
thân?	Tuy	nhiên	điều	 rắc	 rối	 là	 trong	các	 trạng	 thái	Trung	Ấm,	phần	đông
người	ta	vẫn	tiếp	tục	chấp	thủ	một	ý	thức	sai	lầm	về	tự	ngã,	cùng	với	sự	níu
kéo	ma	quái	vào	vật	thể	chắc	chắn;	và	sự	tiếp	diễn	của	ảo	tưởng	này,	vốn	đã
là	gốc	rễ	mọi	đau	khổ	trong	đời,	bây	giờ	lại	làm	cho	người	ta	khổ	thêm	vào



lúc	chết,	nhất	là	trong	những	cõi	“Trung	Ấm	của	sự	tái	sanh”.
Bạn	 có	 thể	 thấy	điều	 thiết	 yếu	 là	 ngay	bây	giờ	 trong	 lúc	 còn	 cái	 thân	xác
sống,	 ta	cần	phải	nhận	ra	 rằng	 tính	bền	vững	rõ	ràng	của	nó	chỉ	 là	một	ảo
tưởng.	Cách	hiệu	nghiệm	nhất	để	nhận	ra	điều	này	là	tập	trở	thành	“một	đứa
con	của	ảo	tưởng”:	đừng	củng	cố	cái	nhận	thức	về	 tự	ngã	và	 thế	giới,	như
chúng	ta	luôn	luôn	làm,	mà	phải	tiếp	tục	cái	thấy	như	trong	thiền	định,	rằng
mọi	hiện	tượng	đều	như	mộng	như	huyễn.	Nhận	thức	về	thân	huyễn	này	là
nhận	thức	sâu	sắc	nhất	giúp	ta	buông	xả.
Ðược	trang	bị	bằng	tri	thức	ấy,	thì	khi	vào	lúc	chết,	đối	mặt	với	sự	kiện	rằng
thân	ta	là	một	ảo	tưởng,	ta	sẽ	nhận	ra	ngay	được	tính	chất	huyễn	hóa	của	nó
mà	không	hãi	sợ,	bình	thản	thoát	khỏi	mọi	bám	víu	thân	xác,	và	vui	vẻ	bỏ	nó
lại	sau	lưng,	lại	còn	cảm	ơn	khi	biết	rõ	mặt	thật	của	nó.	Quả	thế,	khi	ấy	ta	có
thể,	một	cách	thực	sự	và	trọn	vẹn,	chết	khi	ta	chết,	và	nhờ	vậy	hoàn	toàn	giải
thoát.
Vậy,	hãy	nghĩ	đến	lúc	chết	như	một	vùng	biên	giới	lạ	lùng	của	tâm	thức,	một
vùng	đất	không	của	ai,	trong	đó	một	mặt	nếu	không	hiểu	bản	chất	như	huyễn
của	thân	xác,	thì	khi	chết	ta	có	thể	kinh	hoảng	vô	cùng	vì	phải	mất	nó;	mặt
khác	chúng	ta	có	thể	thấy	cái	chết	đem	lại	khả	năng	giải	thoát	vô	giới	hạn,
một	sự	giải	thoát	tuôn	phát	từ	chính	sự	vắng	mặt	của	xác	thân	ấy.
Khi	chúng	ta	cuối	cùng	thoát	khỏi	cái	thân	xác	đã	thống	trị	quá	lâu	sự	hiểu
biết	của	ta	về	chíùnh	ta	như	vậy,	cái	thấy	do	nghiệp	của	cả	một	đời	bây	giờ
hoàn	toàn	kiệt	quệ,	nhưng	nghiệp	có	thể	tạo	trong	tương	lai	thì	chưa	khởi	sự
kết	tinh.	Bởi	thế,	điều	xảy	ra	trong	cái	chết	là,	có	một	khe	hở,	một	khoảng
trống	 đầy	 những	 khả	 tính	 vô	 biên;	 đó	 là	một	 thời	 điểm	 có	 tiềm	 năng	 ghê
gớm,	trong	đó	điều	duy	nhất	đáng	kể	là	tâm	của	ta	đang	là	cái	gì.	Khi	cởi	bỏ
thân	xác	vật	lý,	tâm	đứng	chơ	vơ	và	hiển	bày	một	cách	dễ	sợ	bộ	mặt	nguyên
ủy	của	nó,	luôn	luôn	vẫn	là:	kiến	trúc	sư	của	đời	ta.
Vậy	nếu	khi	chết	ta	đã	có	một	nhận	thức	vững	chãi	về	tự	tánh	của	tâm,	thì
trong	một	nháy	mắt	có	thể	thanh	lọc	tất	cả	nghiệp.	Và	nếu	chúng	ta	tiếp	tục
cái	thấy	vững	chãi	ấy,	thì	ta	có	thể	thực	sự	chấm	dứt	tất	cả	nghiệp,	bằng	cách
thể	nhập	sự	trong	sáng	sơ	nguyên	của	tự	tánh,	và	đạt	giải	thoát.
Padmasambhava	giải	thích	điều	này	như	sau:
Bạn	có	thể	tự	hỏi,	tại	sao	trong	trạng	thái	Trung	Ấm,	ta	có	thể	giải	thoát	chỉ
nhờ	một	thoáng	trực	nhận	tự	tánh	tâm?	Trả	lời	như	sau:	hiện	tại	tâm	ta	bị
nhốt	trong	một	cái	 lưới	của	“gió	nghiệp”	,	và	gió	nghiệp	lại	bị	nhốt	trong
một	cái	lưới	là	xác	thân	vật	lý	của	ta.	Kết	quả	là	ta	không	có	được	tự	do	tự
chủ.	Nhưng	vừa	khi	thân	xác	ta	đã	chia	lìa	thành	tâm	và	vật,	trong	khoảng
hở	trước	khi	nó	bị	nhốt	một	lần	nữa	trong	cái	lưới	của	một	thân	sau,	cái	tâm,
cùng	với	những	trình	diễn	ảo	thuật	của	nó,	bây	giờ	không	có	chỗ	y	cứ	vật	lý
cụ	thể.	Trong	khi	nó	còn	thiếu	một	cơ	sở	vật	chất	như	thế,	thì	chúng	ta	còn	tự
do	-	và	ta	có	thể	nhận	ra	được.



Khả	năng	đạt	an	trú	chỉ	nhờ	nhận	chân	được	tự	tánh	tâm,	là	ví	như	một	bó
đuốc	trong	chớp	mắt	có	thể	xua	tan	bóng	tối	ngàn	kiếp.	Bởi	thế,	nếu	chúng
ta	có	thể	nhận	ra	tự	tánh	tâm	trong	cõi	trung	gian	như	bây	giờ,	khi	bậc	thầy
khai	 thị,	 thì	chắc	chắn	sẽ	đạt	giác	ngộ.	Bởi	vậy,	ngay	từ	bây	giờ	trở	đi,	 ta
phải	tập	quen	với	tự	tánh	tâm	nhờ	thực	hành	thiền	định.

	



15.	TIẾN	TRÌNH	CHẾT

Padmasambhava	nói:
Con	người	đối	mặt	với	hai	 thứ	chết:	chết	phi	 thời	và	chết	do	chấm	sứt	 thọ
mạng.	Chết	 phi	 thời	 có	 thể	 tránh	nhờ	những	phương	pháp	để	 kéo	 dài	 thọ
mạng.	Tuy	nhiên,	khi	nguyên	nhân	cái	chết	là	thọ	mạng	tận,	thì	bạn	như	một
cây	đèn	đã	hết	dầu.	Không	thể	nào	tránh	cái	chết	bằng	cách	lừa	bịp	nó,	bạn
phải	sẵn	sàng	ra	đi.
Bây	 giờ	 ta	 hãy	 nhìn	 vào	 hai	 nguyên	 nhân	 sự	 chết:	 thọ	 mạng	 hết	 và	 một
chướng	ngại	hay	tai	nạn	đưa	đời	ta	đến	một	kết	thúc	phi	thời.

THỌ	MẠNG	TẬN

Do	nghiệp	 lực,	chúng	 ta	mỗi	người	đều	có	một	 thọ	mạng,	và	khi	nó	chấm
dứt,	thì	thực	vô	cùng	khó	mà	kéo	dài	đời	sống.	Tuy	vậy,	một	người	đã	kiện
toàn	thực	tập	yoga	có	thể	vượt	cả	giới	hạn	ấy,	và	thực	sự	kéo	dài	dược	thọ
mạng.	Có	truyền	thống	là,	đôi	khi	những	bậc	thầy	được	bổn	sư	họ	báo	cho
biết	họ	sẽ	sống	bao	lâu.	Nhưng	họ	cũng	biết	rằng	nhờ	năng	lực	tu	luyện,	nhờ
sự	thuần	tịnh	của	mối	liên	hệ	giữa	họ	với	đệ	tử	họ	nhờ	công	đức,	họ	có	thể
kéo	dài	 thọ	mạng.	Thầy	 tôi	 tiên	đoán	Dilgo	Rinpoche	sẽ	sống	đến	 tuổi	80,
nhưng	nếu	xa	hơn	là	nhờ	tu	tập.	Dilgo	Rinpoche	đã	sống	tới	82	tuổi.	Dudjom
Rinpoche	được	thầy	bảo	cho	biết	sẽ	thọ	73	tuổi,	nhưng	ngài	đã	sống	đến	tuổi
82.

CHẾT	PHI	THỜI

Người	 ta	bảo,	nếu	do	 trở	ngại	nào	đó	mà	 ta	có	 thể	chết	bất	đắc	kỳ,	 thì	cái
chết	ấy	có	 thể	dễ	dàng	 tránh	được,	miễn	 là	 ta	biết	 trước.	Trong	giáo	 lý	về
Trung	Ấm	 và	 y	 học	 Tây	 Tạng,	 chúng	 ta	 có	 thể	 tìm	 thấy	 những	mô	 tả	 về
những	dấu	hiệu	báo	 trước	cái	chết,	 có	dấu	hiệu	báo	 trước	hàng	năm,	hoặc
tháng,	có	khi	tuần	hay	ngày.	Những	điềm	báo	này	gồm	những	dấu	hiệu	vật
lý,	vài	loại	chiêm	bao	đặc	biệt,	và	những	điều	tra	đặc	biệt	xử	dụng	hình	ảnh
cái	bóng.	(CT.	–	Quan	sát	cái	bóng	của	mình	trên	nền	trời	vào	lúc	bình	minh
hay	trăng	sơ	tuần).	Rủi	thay	chỉ	một	ít	người	có	khả	năng	chuyên	môn	mới
có	thể	đoán	giải	những	dấu	hiệu	này.	Mục	đích	là	để	báo	cho	một	người	biết
mạng	sống	của	họ	lâm	nguy,	và	báo	động	cho	họ	nên	dùng	các	pháp	môn	để
kéo	dài	thọ	mạng,	trước	khi	những	chướng	ngại	ấy	xảy	đến.
Bất	cứ	pháp	tu	nào	ta	làm,	cũng	có	thể	giúp	kéo	dài	thọ	mạng	và	đem	lại	sức



khỏe.	Một	hành	giả	thiện	xảo	nhờ	năng	lực	công	phu	của	mình,	thường	cảm
thấy	 lành	mạnh	về	 tâm	 lý,	 cảm	xúc	và	 tâm	 linh,	và	đấy	 là	nguồn	suối	 lớn
nhất	để	chữa	trị	và	sự	che	chở	lớn	nhất	chống	lại	bệnh	tật.
Cũng	có	những	pháp	tu	đặc	biệt	kéo	dài	thọ	mạng,	dùng	năng	lực	thiền	định
và	quán	tưởng	để	hô	triệu	sinh	lực	từ	tứ	đại	và	vũ	trụ.	Khi	nghị	lực	chúng	ta
suy	yếu	và	thiếu	quân	bình,	pháp	môn	này	cũng	làm	tăng	cường	và	điều	hòa
lại	cơ	thể,	và	cũng	kéo	dài	thọ	mạng	ta.	Cũng	có	nhiều	pháp	để	tăng	cường
mạng	sống.
Một	pháp	môn	 là	phóng	sanh	những	con	vật	 sắp	bị	giết.	Pháp	này	 rất	phổ
thông	ở	Tây	Tạng	và	vùng	Hy	Mã	Lạp	Sơn,	ở	đấy	người	ta	thường	mua	cá
để	thả.	Việc	này	căn	cứ	trên	luật	nhân	quả	nghiệp	báo	tự	nhiên	là:	giết	hại
mạng	sống	của	kẻ	khác	 thì	 rút	ngắn	mạng	sống	của	chính	mình,	và	phóng
sinh	thì	sẽ	kéo	dài	thọ	mạng.

TRUNG	GIAN	ĐAU	ĐỚN	CỦA	SỰ	CHẾT

Trung	Ấm	này	kéo	dài	 từ	khi	 ta	mắc	một	bệnh	nan	y	 thời	cuối	cùng,	hoặc
một	tình	huống	sẽ	chấm	dứt	bằng	cái	chết,	đến	lúc	hơi	thở	bên	trong	chấm
dứt.	Nó	được	gọi	là	“đau	đớn”	vì	nếu	ta	không	chuẩn	bị,	thì	nó	có	thể	thành
một	kinh	nghiệm	vô	cùng	đau	khổ.
Ngay	cả	đối	với	một	hành	giả,	toàn	thể	tiến	trình	chết	cũng	vẫn	đau	khổ,	vì
mất	 cái	 thân	 xác	 ở	 đời	 có	 thể	 là	một	 kinh	 nghiệm	 rất	 gay	 go.	Nhưng	 nếu
chúng	ta	đã	được	chỉ	dẫn	về	ý	nghĩa	sự	chết,	ta	sẽ	biết	có	một	niềm	hy	vọng
lớn	lao	như	thế	nào	khi	Ánh	sáng	Căn	bản	ló	dạng	vào	lúc	chết.	Tuy	nhiên,
vẫn	còn	một	điều	bất	trắc	là	không	biết	ta	có	nhận	ra	được	ánh	sáng	ấy	hay
không.	Vì	 vậy,	 thực	 quan	 trọng	để	 ổn	 định	 nhận	 thức	 về	 tự	 tánh	 tâm	nhờ
thực	tập	thiền	trong	lúc	ta	còn	sống.
Nhưng	nhiều	người	trong	chúng	ta	không	có	cái	may	mắn	gặp	được	nền	giáo
lý	này,	và	ta	không	có	một	khái	niệm	nào	về	ý	nghĩa	thực	thụ	của	sự	chết.
Khi	chúng	ta	thình	lình	nhận	ra	rằng	toàn	thể	cuộc	đời	ta,	toàn	thể	thực	tại
của	ta,	đang	biến	mất,	thì	điều	ấy	thực	kinh	khủng:	Chúng	ta	không	biết	ta	sẽ
ra	sao,	sẽ	đi	về	đâu.	Không	có	một	thứ	gì	trong	kinh	nghiệm	trước	đấy	của	ta
đã	chuẩn	bị	cho	ta	đón	nhận	cái	chết.	Như	bất	cứ	ai	đã	từng	săn	sóc	người
hấp	hối	đều	biết,	sự	lo	sợ	của	ta	chỉ	tổ	tăng	thêm	nỗi	đau	thể	xác.	Nếu	chúng
ta	đã	không	lo	cho	đời	sống	của	ta,	hay	ta	đã	có	hành	động	xấu	xa	tác	hại,
tiêu	cực,	thì	lúc	đó	ta	sẽ	cảm	thấy	hối	hận,	phạm	tội,	sợ	hãi.	Bởi	thế,	nhờ	có
chút	quen	thuộc	với	giáo	lý	này	về	các	cõi	Trung	Ấm	mà	ta	sẽ	được	an	tâm
phần	nào,	được	cảm	hứng	và	hy	vọng,	cho	dù	ta	chưa	từng	tu	tập	hay	thực
chứng	giáo	lý	ấy.
Ðối	với	những	hành	giả	thuần	tục,	biết	rõ	cái	gì	sẽ	xảy	đến,	thì	không	những



chết	không	có	gì	đau	đớn	đáng	sợ	mà	còn	chính	là	thời	điểm	mà	họ	đang	chờ
chực	sẵn;	họ	đối	mặt	với	cái	chết	một	cách	thản	nhiên,	còn	có	hỷ	lạc	nữa.
Tôi	nhớ	câu	chuyện	Dudjom	Rinpoche	kể	về	cái	 chể	của	một	hành	giả	đã
ngộ	đạo.	Ông	đã	đau	ốm	vài	hôm,	bác	sĩ	đến	xem	mạch	và	khám	phá	rằng
ông	sắp	chết,	nhưng	không	biết	có	nên	nói	cho	ông	biết	hay	không.	Mặt	ông
bác	sĩ	xệ	xuống,	đừng	bên	giường	trông	có	vẻ	nghiêm	trọng,	buồn	bã.	Nhưng
với	một	vẻ	nồng	nhiệt	của	trẻ	thơ,	hành	giả	năn	nỉ	bác	sĩ	cho	biết	sự	thực	tệ
nhất.	Bác	sĩ	đành	nhượng	bộ,	nhưng	cố	nói	như	để	an	ủi	ông:	“Hãy	cẩn	thận,
thời	gian	đã	đến”.	Bác	sĩ	lấy	làm	ngạc	nhiên	khi	thấy	mặt	ông	tươi	hẳn	lên,
vui	như	đứa	trẻ	nhận	được	quà.	“Thật	sao?	Ôi,	thật	là	một	tin	mừng!”	.	Ông
nhìn	lên	trời	và	chết	ngay	trong	một	trạng	thái	thiền	sâu	xa.
Ở	Tây	Tạng	ai	cũng	biết	rằng	chết	một	cái	chết	đặc	biệt	là	cách	thực	sự	để
lưu	danh,	nếu	ta	chưa	thể	làm	gì	có	tiếng	tăm	trong	lúc	sống.	Tôi	nghe	nói	về
một	người	quyết	định	chết	một	cách	phi	phàm,	bằng	một	kiểu	vĩ	đại.	Ông
biết	thông	thường	các	bậc	thầy	sẽ	chỉ	rõ	lúc	nào	thì	họ	chết,	và	triệu	tập	môn
đệ.	Bởi	thế,	người	này	cũng	tụ	hội	tất	cả	bạn	bè	đến	ăn	một	bữa	tiệc	lớn	xung
quanh	tử	sàng	của	ông.	Ông	ngồi	đấy	trong	tư	thế	thiền	để	chờ	chết,	nhưng
không	có	gì	xảy	đến.	Sau	nhiều	giờ,	các	thực	khách	đâm	ra	mệt	mỏi	vì	chờ
đợi,	và	bảo	nhau:	“Ta	hãy	kởi	sự	ăn	thôi”.	Họ	bỏ	thức	ăn	đầy	đĩa,	rồi	nhìn
người	sắp	chết	mà	bảo:	“Ông	ta	sắp	chết,	không	cần	phải	ăn	đâu”	.	Thì	giờ
trôi	qua	mà	vẫn	không	có	dấu	hiệu	gì	về	cái	chết,	người	“sắp	chết”	cũng	thấy
đói	bụng	và	lo	sợ	sẽ	không	còn	gì	để	ăn.	Ông	ta	tụt	xuống	khỏi	giường	và
tham	gia	bữa	tiệc.	Cái	màn	“dự	tri	thời	chí”	lớn	lối	của	ông	trở	thành	một	trò
hề.
Những	 hành	 giả	 thiện	 xảo	 có	 thể	 tự	 lo	 liệu	 lấy	 khi	 họ	 chết,	 nhưng	 những
người	thường	thì	cần	có	thầy	họ	ở	bên	giường	chết,	nếu	không	thì	một	bạn
đạo	có	thể	nhắc	nhở	họ	tinh	yếu	của	việc	tu	hành	và	giúp	họ	thấy	được	tự
tánh	tâm.
Dù	chúng	ta	là	ai,	cũng	vẫn	rất	lợi	lạc	nếu	làm	quen	với	tiến	trình	chết.	Nếu
chúng	ta	hiểu	biết	các	giai	đoạn	của	sự	chết,	ta	sẽ	biết	rằng	tất	cả	những	kinh
nghiệm	lạ	lùng	mà	ta	đang	kinh	quá	trong	lúc	chết,	chỉ	là	một	phần	của	một
tiến	trình	tự	nhiên.	Khi	tiến	trình	ấy	bắt	đầu,	nó	báo	hiệu	cái	chết	sắp	đến,	và
nhắc	ta	tỉnh	giác.	Và	đối	với	một	hành	giả	thì	mỗi	giai	đoạn	của	sự	chết	sẽ	là
một	cột	đánh	dấu	hiệu,	nhắc	cho	ta	nhớ	cái	gì	đang	xảy	đến	với	ta,	và	nhớ
thực	hành	pháp	vào	mỗi	thời	điểm	như	vậy.

TIẾN	TRÌNH	CHẾT

Tiến	trình	chết	được	giải	thích	cặn	kẽ	trong	nhiều	kinh	sách	Tây	Tạng.	Cốt
yếu	nó	gồm	hai	giai	đoạn	tan	rã:	một	sự	tan	rã	bên	ngoài,	khi	các	căn	và	tứ



đại	phân	tán;	và	một	sự	tan	rã	bên	trong,	thuộc	về	các	ý	tưởng	và	cảm	xúc
thô	và	tế.	Nhưng	trước	hết	ta	cần	hiểu	rõ	những	thành	phần	của	thể	xác	và
tâm	thức	ta,	những	thứ	sẽ	phân	tán	vào	lúc	chết.
Toàn	thể	sinh	tồn	của	ta	được	quyết	định	bởi	các	đại	chủng:	đất,	nước,	lửa,
gió	và	khoảng	không.	Nhờ	các	đại	chủng	này	mà	thân	thể	thành	hình	và	tồn
tại,	và	khi	chúng	tan	rã	thì	chúng	ta	chết.	Chúng	ta	quen	thuộc	với	những	đại
chủng	bên	ngoài,	những	 thứ	định	đoạt	cách	 thế	chúng	 ta	sống,	nhưng	điều
đáng	chú	ý	là	những	đại	chủng	bên	ngoài	này	tác	động	ảnh	hưởng	lên	các	đại
chủng	bên	trong	cơ	thể	ta	như	thế	nào.	Và	tiềm	năng	cùng	tính	chất	của	năm
đại	chủng	này	cũng	hiện	hữu	trong	tâm	chúng	ta.	Khả	năng	của	tâm	thức	để
làm	nền	tảng	cho	mọi	kinh	nghiệm	là	cái	khả	năng	của	đất;	tính	tương	tục	và
dễ	thích	nghi	của	nó	là	nước;	tính	sáng	suốt	và	khả	năng	nhận	thức	của	nó	là
lửa;	tính	chuyển	động	liên	tục	của	nó	là	gió;	và	tính	trống	rỗng	vô	giới	hạn
của	nó	là	hư	không.
Sau	đây,	giải	 thích	cơ	thể	vật	lý	của	chúng	ta	hình	thành	như	thế	nào.	Một
văn	bản	y	khoa	cổ	của	Tây	Tạng	nói:
“Các	thức	thuộc	về	giác	quan	khởi	lên	từ	trong	tâm.	Thịt,	xương,	khứu	giác
và	mùi	được	tạo	thành	do	địa	đại.	Máu,	vị	giác,	vị	và	chất	lỏng	khởi	lên	từ
thủy	đại.	Hơi	ấm,	màu,	thị	giác	và	hình	sắc	được	hình	thành	từ	hỏa	đại.	Hơi
thở,	 xúc	 giác	 và	 đối	 tượng	 vật	 lý	 được	 tạo	 thành	 từ	 phong	 đại.	Những	 lỗ
hổng	trong	thân,	thính	giác	và	âm	thanh	được	tạo	thành	từ	không	đại”.
(Ambrosia	Heart	Tantra,	p.33)
Kalu	Rinpoche	viết:	“Tóm	lại,	chính	từ	nơi	tâm,	biểu	trưng	tính	chất	năm	đại
chủng,	mà	cơ	thể	vật	lý	phát	triển.	Chính	cơ	thể	vật	lý	cũng	thấm	nhuần	năm
tính	chất	này,	và	chính	vì	cái	phức	thể	tâm/vật	này	mà	chúng	ta	nhận	thức
được	ngoại	giới	-	cái	thế	giới	cũng	gồm	năm	đại	chủng	đất,	nước,	lửa,	gió	và
hư	không	như	vậy”.
Truyền	 thống	Mật	 tông	Tây	Tạng	nêu	 lên	một	giải	 thích	về	 thân	xác	hoàn
toàn	khác	với	lối	giải	thích	mà	chúng	ta	vẫn	quen	thuộc.	Ðây	là	một	hệ	thống
tâm	vật	lý,	gồm	một	mạng	lưới	năng	động	với	những	huyệt	đạo	vi	tế,	“khí”
hay	 nội	 khí,	 và	 tinh	 thần.	Những	 thứ	 này	Phạn	 ngữ	 gọi	 là	 nadi,	 prana	 và
bindu	 (tinh	 khí	 thần);	 Tạng	 ngữ	 gọi	 là	 tsa,	 lung	 và	 tikleù.	 Chúng	 ta	 quen
thuộc	với	một	thứ	tương	tự	trong	y	học	và	châm	cứu	Trung	quốc	là	các	kinh
mạch	và	khí.
Thân	người	được	các	bậc	thầy	ví	như	một	đô	thị,	các	kinh	mạch	giống	như
đường	sá,	gió	như	ngựa,	tâm	như	người	cỡi.	Có	72.000	kinh	mạch	vi	tế	trong
thân	 thể,	 nhưng	 có	3	kinh	mạch	 chính:	 trung	ương,	 chạy	dọc	 cột	 sống,	 và
kinh	mạch	 bên	 trái	 và	 phải	 chạy	 hai	 bên	 kinh	mạch	 trung	ương.	Hai	 kinh
mạch	phải,	 trái	 cuộn	quanh	kinh	mạch	giữa	 tại	một	 số	điểm	để	 làm	 thành
một	 dãy	 “gút”	 .	 Dọc	 theo	 kinh	mạch	 chính	 có	một	 số	 “luân	 xa”	 chakras,
trung	tâm	năng	lượng,	từ	đấy	những	kinh	mạch	phân	ra	như	những	cọng	dù.



Qua	những	kinh	mạch	ấy,	“khí”	tuôn	chảy,	còn	gọi	là	nội	khí.	Có	5	khí	gốc
và	 5	 khí	 ngành	 ngọn.	Mỗi	 khí	 gốc	 nâng	 đỡ	một	 đại	 chủng	 và	 chịu	 trách
nhiệm	về	một	vận	hành	của	cơ	thể	con	người.	Những	khí	ngành	ngọn	giúp
cho	các	giác	quan	hoạt	động.	Những	khí	nào	chảy	qua	tất	cả	các	kinh	mạch,
ngoại	trừ	kinh	mạch	giữa,	thì	được	gọi	là	bất	tịnh,	vì	gợi	lên	những	mẫu	tư
duy	nghị	nguyên,	tiêu	cực.	Những	khí	ở	huyệt	đạo	trung	ương	gọi	là	“khí	của
trí	tuệ”.
“Tinh	chất”	chứa	đựng	trong	các	huyệt	đạo.	Có	tinh	đỏ	và	trắng.	Chỗ	chứa
chính	thức	của	tinh	trắng	là	cái	đỉnh	đầu,	và	tinh	đỏ	ở	nơi	lỗ	rốn.
Trong	thực	hành	yoga	cao	cấp,	hệ	thống	này	được	hành	giả	quán	rất	rõ.	Bằng
cách	làm	cho	khí	vào	trong	huyệt	đạo	trung	ương	nhờ	năng	lực	thiền	định,
một	hành	giả	có	thể	trực	nhận	ánh	sáng	hay	“Ðiểm	Linh	Quang”	của	tự	tánh
tâm.	Ðiều	này	làm	được	vì	tâm	thức	cỡi	trên	khí.	Bằng	cách	hướng	tâm	về
một	chỗ	đặc	biệt	nào	trên	cơ	thể	mình,	hành	giả	có	thể	đưa	khí	đến	đấy.	Với
cách	 ấy,	 hành	giả	 đang	mô	phỏng	 cái	 điều	xảy	 ra	 lúc	 chết:	 khi	 những	gút
trong	các	huyệt	đạo	được	bung	 ra,	khí	 chảy	vào	huyệt	đạo	 trung	ương,	và
hành	giả	đốn	ngộ	tức	thì.
Digo	Khientse	Rinpoche	kể	câu	chuyện	về	một	bậc	thầy	nhập	thất	ở	một	tu
viện	thuộc	tỉnh	Kham,	vị	này	ở	gần	các	anh	của	ngài.	Bậc	thầy	này	đã	hoàn
tất	pháp	yoga	về	các	huyệt	đạo,	khí	và	tinh	thần.	Một	hôm	ông	hỏi	thị	giả:
“Bây	giờ	 ta	sắp	chết,	con	hãy	giở	 lịch	xem	ngày	nào	 tốt”	 .	Vị	 thị	giả	kinh
ngạc,	nhưng	không	dám	trái	lời	thầy.	Ông	xem	lịch	và	trả	lời	rằng	ngày	thứ
hai,	 sau	đó	 là	ngày	các	sao	đều	 tốt	 lành.	Bậc	 thầy	bảo:	“Còn	ba	hôm	nữa.
Ðược	rồi,	ta	có	thể	chết”.	Khi	người	hầu	ở	lại	trong	phòng	ngài	vài	phút	sau,
ông	đã	 thấy	ngài	ngồi	 thiền	bất	động	 trông	như	đã	chết.	Không	có	hơi	 thở
nhưng	còn	một	nhịp	mạch	rất	yếu.	Người	hầu	quyết	định	không	làm	gì,	chỉ
chờ	đợi.	Vào	giữa	trưa,	thình	lình	ông	nghe	một	tiếng	thở	ra	rất	sâu,	và	thầy
ông	trở	lại	tình	trạng	bình	thường,	nói	chuyện	với	ông	một	cách	vui	vẻ,	và
đòi	bữa	ăn	trưa,	mà	ông	thưởng	thức	rất	thú	vị.	Ông	đã	nín	thở	suốt	một	buổi
sáng	thiền	định.
Lý	do	ông	làm	việc	ấy	là	vì	thọ	mạng	chúng	ta	được	tính	ra	một	số	lượng	có
hạn	những	hơi	thở,	và	bậc	thầy	khi	biết	ông	gần	chết	đã	nín	thở	để	có	thể	kéo
đến	ngày	 tốt	ông	sẽ	 thở	hơi	cuối	cùng.	Sau	bữa	 trưa,	ông	 thở	vào	một	hơi
thật	 sâu,	 rồi	giữ	nó	cho	 tới	chiều.	Ông	 làm	như	vậy	ngày	hôm	sau,	và	sau
nữa.	Khi	ngày	thứ	hai	đến,	ông	hỏi:	“Hôm	nay	có	tốt	ngày	không?”	.	“Tốt	ạ”
.	Ðệ	tử	đáp.	Ông	bảo:	“Tốt,	vậy	ta	sẽ	đi”	.	Và	hôm	ấy,	không	một	dấu	hiệu
đau	ốm	nào,	ông	từ	trần	trong	thiền	định.
Khi	có	một	cái	 thân	vật	 lý	 thì	 ta	cũng	có	năm	uẩn	 -	những	nhóm	 làm	nên
toàn	 thể	hiện	hữu	vật	 lý	và	 tâm	lý	của	 ta.	Chúng	 là	những	 thành	phần	của
kinh	nghiệm	ta,	chỗ	nương	cho	sự	chấp	thủ	bản	ngã,	và	cũng	là	nền	tảng	cho
nỗi	khổ	sinh	tử.	Ðó	là	hình	dáng,	cảm	giác,	nhận	thức,	tri	thức,	và	tâm	ý	(sắc,



thọ,	 tưởng,	hành,	thức)	 .	“Năm	uẩn	biểu	hiện	cơ	cấu	miên	viễn	của	 tâm	lý
con	người	 cũng	như	mẫu	mực	 tiến	 hóa	 của	nó,	 và	mẫu	mực	 tiến	 hóa	 của
nhân	 loại.	Năm	 uẩn	 còn	 liên	 hệ	 đến	 những	 chướng	 ngại	 thuộc	 nhiều	 loại
khác	nhau:	chướng	ngại	 về	 tâm	 linh,	 về	vật	 chất	 và	về	cảm	xúc”	 .	Chúng
được	khảo	sát	sâu	rộng	trong	nền	Tâm	lý	học	Phật	giáo.
Tất	cả	những	kết	hợp	ấy	sẽ	tan	rã	khi	chúng	ta	chết.	Tiến	trình	chết	là	một
tiến	 trình	duyên	 sinh	phức	 tạp,	 trong	đó	những	nhóm	 thuộc	 các	khía	 cạnh
tương	quan	trong	thân	và	tâm	ta	phân	tán	đồng	thời.	Khi	phong	đại	biến	mất
thì	những	thân	hành	và	các	giác	quan	suy	sụp.	Những	trung	tâm	năng	lượng
sụp	đổ,	và	vì	không	có	những	luồng	gió	nâng	đỡ	chúng,	nên	các	đại	chủng
liên	tiếp	tan	rã	từ	thô	nhất	đến	tế	nhất.	Kết	quả	là	mỗi	giai	đoạn	của	quá	trình
tan	 rã	đều	có	hiệu	quả	vật	 lý	và	 tâm	 lý	 trên	người	 sắp	chết,	và	được	phản
chiếu	bằng	những	triệu	chứng	vật	lý	bên	ngoài	cũng	như	kinh	nghiệm	tâm	lý
bên	trong.
Ðôi	 lúc	 các	 bạn	 hỏi	 tôi:	 “Những	 người	 như	 chúng	 tôi	 có	 thể	 trông	 thấy
những	 triệu	 chứng	 bên	 ngoài	 này	 nơi	một	 người	 bạn	 hay	 bà	 con	 sắp	 chết
không?”	.	Các	học	trò	tôi	săn	sóc	người	hấp	hối	đã	cho	biết	rằng	một	vài	dấu
hiệu	 vật	 lý	mô	 tả	 dưới	 đây	 đã	 được	 thấy	 tại	 các	Tiếp	 dẫn	 đường	 và	 bệnh
viện.	Tuy	nhiên,	những	giai	đoạn	của	sự	tan	rã	bên	ngoài	có	thể	xảy	ra	cực
kỳ	nhanh	chóng	và	không	rõ	rệt	lắm,	và	phần	đông	người	săn	sóc	người	chết
trong	thế	giới	ngày	nay	không	cần	để	ý	tìm	kiếm	những	dấu	hiệu	ấy.	Những
y	 tá	 trong	 những	 bệnh	 viện	 rộn	 ràng	 thường	 dựa	 vào	 trực	 giác	 của	 họ	 và
nhiều	yếu	tố	khác,	như	thái	độ	của	bác	sĩ,	của	các	thành	viên	gia	đình	bệnh
nhân,	hay	tâm	trạng	người	bệnh,	để	đoán	biết	người	nào	sắp	chết.	Họ	cũng
quan	sát	một	vài	dấu	hiệu	vật	lý	-	song	không	theo	một	hệ	thống	nào	-	như	là
màu	da	đổi	khác,	một	mùi	gì	đó,	một	sự	đổi	khác	trong	hơi	thở.	Tuy	nhiên,
những	dược	liệu	tân	thời	rất	có	thể	che	lấp	những	dấu	hiệu	mà	giáo	lý	Tây
Tạng	mô	tả.	Và	lạ	thay,	lại	có	rất	ít	nghiên	cứu	ở	Tây	phương	về	đề	tài	rất
quan	trọng	này.	Ðiều	ấy	phải	chăng	chứng	tỏ	tiến	trình	chết	rất	ít	được	hiểu
biết	và	tôn	trọng?

TƯ	THẾ	CHẾT

Theo	truyền	thống	thì	tư	thế	để	chết	là	nằm	nghiêng	bên	mặt,	như	dáng	nằm
sư	tử.	Ðó	là	 thế	nằm	của	Phật	 lúc	nhập	Niết-bàn.	Bàn	tay	 trái	nghỉ	 trên	vế
trái;	 tay	mặt	để	dưới	cằm,	bít	 lỗ	mũi	phải	 lại.	Hai	ống	chân	duỗi	ra	và	hơi
cong	lại.	Bên	hông	phải	có	vài	huyệt	đạo	vi	tế	làm	tăng	thêm	“gió	nghiệp”
vọng	tưởng.	Nằm	lên	trên	chúng	trong	dáng	nằm	sư	tử	và	bít	lỗ	mũi	phải	là
làm	bế	 tắc	những	huyệt	đạo	ấy,	khiến	cho	một	người	dễ	dàng	nhận	ra	ánh
sáng	khi	nó	xuất	hiện	vào	lúc	chết.	Ðiều	ấy	cũng	giúp	cho	thần	thức	từ	giã



thân	xác	qua	ngõ	mở	trên	đỉnh	đầu,	khi	tất	cả	các	chỗ	mở	khác	-	qua	đó	thần
thức	có	thể	thoát	ra	-	đều	bít	lại.

Sự	tan	rã	bên	ngoài:	các	giác	quan	và	tứ	đại

Sự	tan	rã	bên	ngoài	xảy	ra	khi	các	giác	quan	và	 tứ	đại	phân	 tán.	Chúng	 ta
thực	sự	kinh	quá	điều	này	như	thế	nào	khi	chết?
Ðiều	trước	tiên	chúng	ta	có	thể	ý	thức	là	các	giác	quan	ta	ngưng	hoạt	động
như	thế	nào.	Nếu	người	đứng	xung	quanh	giường	ta	đang	nói	chuyện,	sẽ	đến
một	lúc	ta	có	thể	nghe	âm	thanh	tiếng	nói	họ,	mà	không	thể	nghe	ra	một	lời
nào.	Ðây	 là	dấu	hiệu	nhĩ	 thức	đã	ngưng	hoạt	động.	Ta	nhìn	một	vật	 trước
mặt,	mà	chỉ	có	thể	thấy	hình	dạng	lờ	mờ,	không	rõ	chi	tiết.	Ðấy	là	dấu	hiệu
nhãn	thức	đã	suy.	Và	việc	cũng	xảy	ra	tương	tự	đối	với	các	khả	năng	ngửi,
nếm,	sờ.	Khi	các	giác	quan	không	còn	được	cảm	nhận	một	cách	trọn	vẹn,	đó
là	giai	đoạn	đầu	tiên	của	tiến	trình	tan	rã.
Bốn	giai	đoạn	tan	rã	kế	tiếp	đi	kèm	với	sự	tan	rã	của	bốn	đại:

Ðịa	đại:

Thân	xác	chúng	ta	khởi	sự	mất	hết	sức	mạnh.	Chúng	ta	kiệt	quệ,	không	còn
chút	năng	lực	nào;	không	thể	đứng	lên,	ngồi	thẳng,	hay	cầm	bất	cứ	vật	gì.	Ta
không	còn	giữ	được	cái	đầu	của	 ta.	Ta	cảm	thấy	như	mình	đang	té	xuống,
đang	nhận	chìm	xuống	đất,	hay	đang	bị	một	sức	nặng	ghê	gớm	nghiền	nát.
Kinh	điển	mô	tả	như	là	trái	núi	khổng	lồ	đang	ép	xuống	người	ta,	và	ta	đang
bị	nó	nghiền	nát.	Ta	cảm	thấy	nặng	nề,	khó	chịu	trong	bất	cứ	tư	thế	nào.	Ta
có	thể	yêu	cầu	đỡ	ta	lên,	chồng	gối	cao	lên,	lấy	hết	mền	trên	người	ra.	Màu
da	của	ta	phai	nhạt	và	một	màu	tái	xanh	xuất	hiện.	Má	ta	hóp	lại,	và	những
vết	đen	xuất	hiện	 trên	 răng.	Càng	 lúc	 ta	càng	 thấy	khó	mở	mắt	nhắm	mắt.
Khi	sắc	uẩn	phân	tán,	ta	trở	nên	yếu	đuối	mong	manh.	Tâm	ta	giao	động,	nói
nhảm,	nhưng	rồi	lại	chìm	vào	hôn	trầm.
Ðấy	là	những	dấu	hiệu	địa	đại	đang	rút	vào	thủy	đại.	Ðiều	này	có	nghĩa	rằng
gió	liên	hệ	đến	địa	đại	đang	trở	thành	ít	có	khả	năng	cung	cấp	một	nền	tảng
cho	ý	thức	và	khả	năng	của	thủy	đại	bây	giờ	rõ	rệt	hơn.	Bởi	thế,	“dấu	hiệu	bí
mật”	xuất	hiện	trong	tâm	lúc	đó	là	thấy	một	hình	ảnh	chập	chờn.

Thủy	đại:

Chúng	ta	khởi	sự	mất	khả	năng	kiểm	soát	chất	 lỏng	trong	thân.	Mũi	 ta	bắt
đầu	chảy	nước,	và	miệng	rỏ	nước	miếng.	Có	thể	có	nước	mắt	chảy	ra,	và	ta
cũng	có	thể	mất	hết	sự	tự	chế.	Ta	không	thể	nào	di	động	cái	lưỡi.	Mắt	ta	khởi
sự	cảm	thấy	khô	cạn	trong	lỗ	mắt.	Môi	ta	thụt	vào,	không	còn	chút	sắc	máu;



miệng	và	cổ	họng	bế	tắc.	Những	lỗ	mủi	ta	lún	vào,	và	ta	cảm	thấy	rất	khát
nước.	Ta	run	rẩy,	co	giật.	Mùi	tử	khí	bắt	đầu	phảng	phất	xung	quanh.	Khi	thọ
uẩn	phân	tán,	thì	những	cảm	giác	của	thân	yếu	dần;	khi	khổ	khi	vui;	lúc	nóng
lúc	lạnh.	Tâm	ta	đâm	ra	mờ	mịt,	bất	mãn,	cáu	tức,	và	nóng	nảy.	Một	vài	kinh
điển	nói	chúng	ta	cảm	thấy	như	mình	bị	dìm	trong	đại	dương	hay	cuốn	trôi
trong	dòng	nước	lớn.
Thủy	đại	đang	tan	rã	vào	hỏa	đại,	bây	giờ	hỏa	đại	thắng	lướt	và	có	khả	năng
nâng	đỡ	tâm	thức.	Bởi	thế,	“dấu	hiệu	bí	mật”	là	người	sắp	chết	thấy	một	đám
mờ	như	khói	cuộn.

Hỏa	đại:

Miệng	và	mũi	chúng	 ta	hoàn	 toàn	khô	cạn.	Tất	cả	hơi	ấm	trong	cơ	 thể	bắt
đầu	mất	dần,	từ	chân	tay	cho	đến	tim.	Có	thể	có	một	luồng	khói	xuất	từ	đỉnh
đầu.	Hơi	thở	lạnh	giá	khi	qua	miệng	và	mũi.	Ta	không	còn	có	thể	uống	hay
tiêu	hóa	bất	cứ	thứ	gì.	Tưởng	uẩn	đang	phân	tán,	và	tâm	ta	lơ	lửng	giữa	sáng
suốt	và	mê	mờ.	Ta	không	thể	nhớ	được	tên	bà	con,	bè	bạn,	hay	nhận	ra	họ	là
ai.	Càng	lúc	ta	càng	khó	nhận	ra	cái	gì	bên	ngoài,	vì	âm	thanh	và	cái	thấy	lẫn
lộn.
Kalu	Rinpoche	viết:	“Ðối	với	người	sắp	chết,	kinh	nghiệm	bên	trong	là	như
thể	bị	nuốt	chửng	trong	một	ngọn	lửa	lớn,	ở	giữa	một	cái	hỏa	lò	hừng	hực,
hay	toàn	thế	giới	đang	bị	thiêu	đốt”.
Hỏa	đại	đang	tan	vào	phong	đại,	nên	bây	giờ	nó	không	có	thể	làm	nền	tảng
cho	tâm	thức	được	nữa,	mà	khả	năng	của	phong	đại	thì	rõ	rệt	hơn.	Bởi	thế
dấu	hiệu	bí	mật	là	những	đóm	sáng	chập	chờn	trên	một	ngọn	lửa	mở	ra,	như
những	con	đom	đóm.

Phong	đại:

Càng	lúc	càng	khó	thở.	Không	khí	dường	như	thoát	ra	ngõ	yết	hầu	chúng	ta.
Chúng	ta	khởi	sự	thở	hào	hển.	Nhưng	hơi	thở	vào	càng	lúc	càng	ngắn	và	khó
nhọc,	hơi	thở	ra	càng	lúc	càng	dài.	Mắt	chúng	ta	trợn	trừng	lên,	và	chúng	ta
hoàn	toàn	bất	động.	Khi	hành	uẩn	phân	tán,	tâm	trở	nên	hoang	dã,	không	biết
gì	về	thế	giới	bên	ngoài.	Mọi	sự	trở	nên	một	khối	mờ	mịt.	Cảm	giác	liên	lạc
cuối	cùng	của	chúng	ta	với	hoàn	cảnh	vật	lý	đang	tan	mất.	Chúng	ta	khởi	sự
có	 những	 ảo	 giác	 và	 thấy	 các	 cảnh	 tượng:	 Nếu	 trong	 đời	 ta	 đã	 tạo	 nhiều
nghiệp	ác,	 ta	có	 thể	 trông	 thấy	những	hình	 thù	ghê	 rợn.	Những	ám	ảnh	và
những	giây	phút	kinh	hãi	của	đời	ta	bây	giờ	quay	lại,	và	có	khi	chúng	ta	cố	la
lên	vì	kinh	hoàng.	Nếu	chúng	 ta	đã	 sống	đời	có	 lòng	 tử	 tế	xót	 thương,	 thì
chúng	ta	có	thể	kinh	nghiệm	những	cảnh	thiên	đường	đầy	hỷ	lạc,	và	“gặp”
những	bạn	bè	thân	yêu,	hoặc	những	bậc	giác	ngộ.	Với	những	người	đã	sống



đời	 lương	 thiện,	 thì	khi	 chết	 có	 sự	an	bình	 thay	vì	hãi	 sợ.	Kallu	Rinpoche
viết:	“Kinh	nghiệm	nội	tâm	đối	với	người	sắp	chết	là	một	ngọn	cuồng	phong
quét	sạch	toàn	thế	giới,	kể	cả	chính	mình,	một	trận	gió	xoáy	cuốn	hút	toàn	vũ
trụ”.
Ðiều	đang	xảy	đến	là	phong	đại	đang	tan	vào	tâm	thức.	Những	ngọn	gió	đều
tập	hợp	 lại	 trong	“gió	nâng	đỡ	đời	sống”	nằm	ở	 tim.	Bởi	 thế,	“dấu	hiệu	bí
mật”	là	(người	chết)	thấy	một	ngọn	đuốc	hay	đèn	đỏ	rực.	Hơi	thở	vào	càng
nông	cạn,	hơi	thở	ra	càng	sâu.	Ở	thời	điểm	này,	máu	tụ	lại	đi	vào	trong	“kinh
mạch	của	sự	sống”	nằm	chính	giữa	tim	ta.	Ba	giọt	máu	lần	lượt	tụ	lại,	gây
nên	ba	hơi	thở	ra	cuối	cùng.	Rồi	thình	lình,	hơi	thở	chúng	ta	chấm	dứt.	Chỉ
một	chút	hơi	ấm	còn	ở	lại	nơi	tim	ta.	Mọi	dấu	hiệu	của	sự	sống	không	còn,
và	đây	là	điểm	mà	sự	xét	nghiệm	lâm	sàng	cho	là	“chết”.	Nhưng	những	bậc
thầy	Tây	Tạng	nói	đến	một	tiến	trình	bên	trong	vẫn	còn	tiếp	diễn.	Thời	gian
giữa	sự	ngưng	 thở	và	 thời	gian	chấm	dứt	“hơi	 thở	bên	 trong”	được	cho	 là
“khoảng	chừng	bữa	ăn”,	tức	khoảng	20	phút.	Nhưng	không	có	gì	chắc	chắn,
và	toàn	thể	tiến	trình	này	có	thể	xảy	ra	rất	nhanh.

SỰ	TAN	RÃ	BÊN	TRONG

Trong	quá	trình	tan	rã	nội	tâm,	ở	đấy	những	tâm	trạng	và	cảm	xúc	từ	thô	đến
tế	tan	rã,	có	bốn	tầng	lớp	tâm	thức	vi	tế	được	gặp	gỡ.	Ở	dây	tiến	trình	chết
phản	ảnh	ngược	lại	với	tiến	trình	đầu	thai.	Khi	tinh	huyết	cha	mẹ	gặp	gỡ,	tâm
thức	ta	do	nghiệp	thúc	đẩy,	bị	kéo	vào.	Trong	thời	kỳ	phát	triển	bào	thai,	tinh
chất	của	cha,	một	hạt	nhân	“trắng	và	phúc	lạc”	an	trú	trong	luân	xa	ở	đỉnh
đầu,	trên	cùng	của	huyệt	đạo	trung	ương.	Tinh	chất	của	người	mẹ,	một	hạt
nhân	“đỏ	và	nóng”,	an	trú	trong	luân	xa	được	nói	là	năm	dưới	rốn	chừng	bốn
ngón	tay.	Chính	từ	nơi	hai	tinh	chất	này	mà	những	giai	đoạn	kế	tiếp	của	sự
tan	rã	xảy	ra.
Với	sự	biến	mất	của	ngọn	gió	giữ	nó	lại	đấy,	tinh	chất	màu	trắng	đi	xuống
huyệt	đạo	về	phía	trái	tim.	Bên	ngoài	có	tướng	màu	“trắng”	hiện	ra	như	“một
bầu	trời	trong	sáng	dưới	ánh	trăng”	.	Bên	trong,	ý	thức	chúng	ta	trở	nên	vô
cùng	sáng	suốt,	và	tất	cả	những	tâm	trạng	do	sân	giận,	gồm	33	thứ,	đi	đến
chấm	dứt.	Giai	đoạn	này	gọi	là	“Xuất	hiện”.	Rồi	tinh	chất	của	mẹ	bắt	đầu	đi
lên	qua	huyệt	đạo	trung	ương,	khi	ngọn	gió	giữ	nó	nguyên	chỗ	đã	biến	mất.
Tướng	bên	 ngoài	 là	một	màu	 “đỏ”	 như	mặt	 trời	 chiếu	 trên	 nền	 trời	 trong.
Bên	trong,	có	một	cảm	giác	phúc	lạc	phát	sinh,	và	những	tâm	trạng	do	tham
dục,	 gồm	 40	 thứ	 tất	 cả,	 ngưng	 hoạt	 động.	 Giai	 đoạn	 này	 gọi	 là	 “Tăng
trưởng”.
Khi	hai	tinh	chất	đỏ	trắng	gặp	gỡ	ở	tim,	tâm	thức	được	kèm	theo	trong	ấy.
Tulku	Urgyen	Rinpoche,	một	bậc	thầy	lỗi	lạc	ở	Nepal,	nói:	“Kinh	nghiệm	ấy
giống	như	bầu	trời	và	trái	đất	gặp	nhau”	.	Bên	ngoài,	chúng	ta	thấy	xuất	hiện



một	màu	“đen”	giống	như	một	bầu	trời	trống	rỗng	chìm	trong	màn	đêm	dày
đặc.	 Tướng	 bên	 trong	 là	một	 trạng	 thái	 tâm	 thức	 không	 có	 tư	 tưởng.	Bảy
trạng	thái	tâm	do	ngu	si	và	vọng	tưởng	đi	đến	chấm	dứt.	Ðiều	này	được	gọi
là	“Thành	tựu”.	Khi	chúng	ta	hơi	tỉnh	giác	trở	lại,	Ánh	sáng	Căn	bản	lóe	lên
như	một	bầu	trời	vô	nhiễm	không	mây	mù.	Ðôi	khi	đấy	gọi	là	“tâm	với	ánh
sáng	 trong	của	sự	chết”.	Ðức	Dalai	Lama	nói:	“Tâm	 thức	này	 là	 tâm	 thức
sâu	xa	nhất.	Chúng	ta	gọi	nó	là	Phật	tính,	suối	nguồn	thực	sự	của	mọi	thức.
Dòng	tương	tục	của	tâm	thức	này	kéo	dài	ngay	cả	đến	khi	thành	Phật	quả.

CÁI	CHẾT	CỦA	“CÁC	ĐỘC	TỐ”

Thế	thì	cái	gì	xảy	ra	khi	ta	chết?	Nó	giống	như	ta	trở	về	trạng	thái	nguyên	ủy
của	ta,	mọi	sự	đều	tan	rã,	khi	thân	và	tâm	đã	được	gỡ	rối.	Ba	độc	tham,	sân,
si	cùng	chết,	có	nghĩa	là	tất	cả	những	cảm	xúc	tiêu	cực,	gốc	rễ	của	sinh	tử,
thực	sự	chấm	dứt,	và	khi	ấy	có	một	khoảng	hở.
Và	tiến	trình	ấy	đưa	chúng	ta	đi	đâu?	Ði	trở	về	nền	tảng	nguyên	ủy	của	tự
tánh	tâm,	 trong	tất	cả	vẻ	đơn	giản	tự	nhiên	và	 thuần	khiết	của	nó.	Bấy	giờ
mọi	thứ	che	mờ	nó	đã	bị	dời	bỏ,	và	bản	lai	diện	mục	của	chúng	ta	hiển	lộ.
Một	trạng	thái	tương	tự	có	thể	xảy	ra	như	đã	giải	thích	ở	chương	5	“Ðưa	tâm
về	nhà”,	khi	chúng	ta	thực	hành	thiền	quán	và	có	những	kinh	nghiệm	hỷ	lạc,
trong	sáng,	vô	tưởng:	điều	này	chứng	tỏ	tham,	sân,	si	đã	tạm	thời	tan	rã.
Khi	tham,	sân,	si	chết,	thì	chúng	ta	càng	trở	nên	thanh	tịnh.	Một	vài	bậc	thầy
giải	 thích	 rằng,	 đối	 với	một	 hành	 giả	Dzogchen	 thì	 những	 giai	 đoạn	 xuất
hiện,	 tăng	trưởng	và	thành	tựu	là	những	dấu	hiệu	của	của	sự	biểu	hiện	dần
dần	 của	Rigpa	 hay	Tính	giác	 (Tâm	bản	nhiên).	Khi	 những	gì	 che	mờ	bản
tánh	của	tâm	chết	đi	 thì	ánh	sáng	của	Rigpa	dần	khởi	sự	xuất	hiện	và	 tăng
trưởng.	Toàn	thể	tiến	trình	trở	nên	một	tiến	trình	phát	triển	của	trạng	thái	ánh
sáng	gắn	 liền	với	 sự	nhận	chân	của	hành	giả	đối	với	ánh	sáng	ấy,	 sự	sáng
suốt	của	Tính	giác	hay	tâm	bản	nhiên.
Trong	Mật	tông	có	một	lối	thực	tập	khác	trong	tiến	trình	tan	rã.	Trong	pháp
thực	hành	yoga	về	tinh	khí	thần,	hành	giả	Mật	tông	chuẩn	bị	cho	tiến	trình
chết	bằng	cách	kích	thích	những	thay	đổi	tâm	thức	trong	quá	trình	tan	rã,	mà
cao	 điểm	 là	 kinh	 nghiệm	 về	 ánh	 sáng	 hay	 “Ðiểm	Linh	Quang”.	Hành	 giả
cũng	tìm	cách	duy	trì	sự	tỉnh	giác	đối	với	những	đổi	thay	ấy	khi	ngủ.	Vì	điều
quan	trọng	cần	nhớ	là	chuỗi	trạng	thái	tâm	thức	tuần	tự	sâu	dần	này	không
những	chỉ	diễn	ra	khi	chúng	ta	chết.	Nó	còn	xảy	đến	mà	ta	thường	không	để
ý,	trong	khi	ta	ngủ,	hoặc	khi	ta	du	hành	từ	những	tầng	tâm	thức	thô	đến	tế,
trong	thiền	định.	Một	vài	bậc	thầy	lại	chứng	minh	rằng	nó	còn	xảy	ra	ngay
trong	tiến	trình	tâm	lý	của	trạng	thái	tỉnh	thức	hàng	ngày.
Sự	kể	chi	tiết	tiến	trình	tan	rã	có	vẻ	phức	tạp,	nhưng	sẽ	có	lợi	ích	lớn	nếu	ta



thực	sự	quen	 thuộc	với	nó.	Ðối	với	những	hành	giả	Mật	 tông,	có	một	 loạt
những	thực	tập	đặc	biệt	để	làm	vào	mỗi	giai	đoạn	của	quá	trình	tan	rã.	Chẳng
hạn,	bạn	có	thể	chuyển	tiến	trình	chết	thành	một	pháp	tu	Ðạo	sư	Du-già.	Với
mỗi	giai	đoạn	của	sự	tan	rã	bên	ngoài,	bạn	phát	khởi	tâm	sùng	kính	và	cầu
nguyện	 với	 bậc	 thầy,	 quán	 hình	 ảnh	 thầy	 trong	 các	 trung	 tâm	 năng	 lượng
(luân	 xa)	 khác	 nhau.	Khi	 địa	 đại	 tan	 rã,	 hiện	 tượng	 ảo	 ảnh	 xuất	 hiện,	 bạn
quán	thấy	trong	tim	bạn.	Khi	thủy	đại	phân	tán	và	dấu	hiệu	khói	xuất	hiện,
bạn	quán	 thấy	nơi	 luân	xa	ở	rốn.	Khi	hỏa	đại	phân	 tán	và	 tướng	đom	đóm
xuất	 hiện,	 bạn	 quán	 thấy	 nơi	 luân	 xa	 ở	 trán.	 Và	 khi	 phong	 đại	 phân	 tán,
tướng	ngọn	đuốc	xuất	hiện,	bạn	 tập	 trung	hoàn	 toàn	vào	sự	chuyển	di	 tâm
thức	bạn	vào	tâm	giác	ngộ	của	thầy.
Về	các	giai	đoạn	chết,	có	nhiều	mô	tả	hơi	khác	về	chi	tiết	và	thứ	tự.	Những
gì	tôi	giải	thích	ở	đây	là	theo	mô	tả	thông	thường,	nhưng	nó	cũng	có	thể	đổi
khác	tùy	từng	cá	nhân.	Tôi	nhớ	khi	Samten,	thị	giả	thầy	tôi	chết,	chuỗi	tiến
trình	rất	rõ	rệt.	Nhưng	những	thay	đổi	có	thể	xảy	ra	do	hậu	quả	chứng	bệnh
đặc	biệt	của	người	chết,	và	tình	trạng	các	huyệt	đạo,	khí	lực	và	tinh	thần.	Các
bậc	thầy	nói	rằng,	tất	cả	chúng	sanh,	cho	đến	loài	côn	trùng	nhỏ	nhất	cũng
trải	qua	 tiến	 trình	này.	Trong	 trường	hợp	chết	bất	ngờ	hay	chết	vì	 tai	nạn,
tiến	trình	này	cũng	vẫn	xảy	ra,	nhưng	cực	kỳ	nhanh	chóng.
Tôi	đã	thấy	rằng	cách	dễ	nhất	để	hiểu	cái	gì	xảy	ra	trong	tiến	trình	chết,	với
sự	tan	rã	bên	trong	và	bên	ngoài	của	nó,	là	xem	nó	như	một	phát	triển	tuần	tự
và	sự	sinh	khởi	của	những	tầng	lớp	tâm	thức	càng	lúc	càng	vi	 tế	dần.	Mỗi
tầng	 lớp	nổi	 lên	 trên	sự	 tan	rã	 liên	 tục	của	hợp	 thể	 thân	 tâm,	khi	 tiến	 trình
tuần	tự	di	chuyển	về	hướng	ở	đấy	có	sự	hiển	lộ	cái	tâm	vi	tế	hơn	tất	cả:	Ánh
sáng	căn	bản	hay	Ðiểm	Linh	Quang.

	



PHẦN	BA:	CHẾT	VÀ	TÁI	SINH
	



16.	NỀN	TẢNG

Chúng	 ta	 thường	nghe	những	câu	nói	như:	 “Chết	 là	 lúc	nói	 sự	 thật”	 ,	 hay
“Chết	là	thời	điểm	ta	đối	mặt	với	chính	ta”.	Như	ta	đã	thấy	những	người	qua
kinh	nghiệm	cận	tử	đôi	khi	kể	lại	rằng	họ	chứng	kiến	cả	cuộc	đời	họ	quay	lại
trước	mắt,	và	họ	được	hỏi	những	câu	như:	“Ngươi	đã	 làm	gì	với	cuộc	đời
ngươi?	Ngươi	đã	làm	gì	cho	người	khác?”	.	Tất	cả	những	chuyện	này	ám	chỉ
một	điều	duy	nhất	 rằng:	khi	chết,	 ta	không	 thể	 tránh	 thoát	đối	diện	với	 sự
thật	ta	là	ai,	ta	là	gì?	Dù	ta	muốn	hay	không,	bản	chất	thực	của	ta	cũng	hiển
lộ.	Nhưng	điều	quan	trọng	cần	biết	là	có	hai	khía	cạnh	con	người	của	ta	hiển
lộ	vào	lúc	chết:	bản	chất	tuyệt	đối	của	ta	và	bản	chất	tương	đối	-	ta	hiện	tại
như	thế	nào,	và	đã	như	thế	nào,	trong	cuộc	đời.
Như	tôi	đã	giải	 thích,	khi	chết	 tất	cả	những	hợp	thể	của	thân	tâm	ta	đều	bị
tước	bỏ,	phân	tán.	Khi	thân	xác	chết,	giác	quan	và	đại	chủng	vi	tế	tan	rã,	tiếp
theo	 đó	 là	 cái	 chết	 của	 các	 khía	 cạnh	 tâm	 thông	 thường	 (nhãn	 thức,v.v.	 -
DG),	với	những	cảm	xúc	tiêu	cực	của	nó	như	tham,	sân,	si.	Cuối	cùng	không
còn	gì	để	che	mờ	bản	chất	thực	của	ta,	vì	mọi	thế	sự	vây	phủ	cái	 tâm	giác
ngộ	đã	rơi	rụng.	Và	khi	ấy,	cái	được	hiển	bày	là	nền	tảng	tối	sơ	của	bản	chất
tuyệt	đối	chúng	ta,	như	một	bầu	trời	trong	sáng	không	mây.
Ðiều	này	gọi	 là	sự	xuất	hiện	Ánh	sáng	Căn	bản,	hay	“Ðiểm	Linh	Quang”,
khi	 chính	 tâm	 thức	 cũng	 tan	vào	 trong	không	gian	bao	 la	 của	 chân	 lý.	Tử
Thư	Tây	Tạng	nói	về	giây	phút	này	như	sau:
Bản	chất	vạn	pháp	là	khoáng	đạt,	trống	rỗng,	trơ	trụi	như	bầu	trời.
Sự	trống	rỗng	sáng	chói,	không	có	tâm	điểm	hay	chu	vi:	Tính	giác	của	tâm,
hay	Rigpa,	xuất	hiện.
Padmasambhava	mô	tả	ánh	sáng	ấy	như	sau:
Ðiểm	Linh	quang	tự	sinh	ấy,	từ	khởi	thủy	chưa	từng	sinh.
Là	con	đẻ	của	Rigpa,	tự	nó	không	cha	mẹ	-	lạ	lùng	thay!
Trí	tuệ	tự	sinh	ấy	chưa	từng	được	ai	tạo	ra	-	lạ	lùng	thay!
Nó	chưa	từng	sinh,	và	không	gì	trong	nó	để	gây	ra	sự	chết	-	lạ	lùng	thay!
Nó	thấy,	mà	không	ai	là	người	thấy	nó	-	lạ	lùng	thay!
Nó	du	hành	qua	sinh	tử	mà	không	hại	gì	-	lạ	lùng	thay!
Nó	thấy	Phật	tính,	nhưng	cũng	không	lợi	gì	-	lạ	lùng	thay!
Nó	hiện	hữu	 trong	mọi	người,	mọi	nơi,	mà	không	ai	 nhận	 ra	nó	 -	 lạ	 lùng
thay!
Người	ta	lại	mong	đạt	một	kết	quả	nào	khác	bên	ngoài	-	lạ	lùng	thay!
Mặc	dù	nó	là	vật	của	bạn,	bạn	lại	đi	tìm	nó	ở	chỗ	khác	-	lạ	lùng	thay!
Vì	sao	trạng	thái	ấy	được	gọi	là	“ánh	sáng”	hay	“Ðiểm	linh	quang”?	Các	bậc
thầy	có	nhiều	cách	giải	thích	khác	nhau.	Có	vị	bảo	rằng	nó	biểu	thị	sự	sáng



chói	của	tự	tánh	tâm	hoàn	toàn	thoát	khỏi	bóng	tối	mê	mờ	“thoát	khỏi	bóng
tối	vô	tri	và	có	được	khả	năng	trí	giác”.	Một	bậc	thầy	khác	tả	ánh	sáng	hay
linh	 quang	 là	 “một	 trạng	 thái	 ít	 phân	 tán	 nhất”	 ,	 vì	 tất	 cả	 đại	 chủng,	 giác
quan,	đối	tượng	giác	quan	đã	tan	rã.	Ðiều	quan	trọng	là	xin	đừng	lẫn	lộn	nó
với	ánh	sáng	vật	lý	mà	ta	biết,	hay	những	kinh	nghiệm	về	ánh	sáng	mà	ta	sẽ
thấy	trong	Bardo	kế	tiếp.	Ánh	sáng	khởi	lên	vào	lúc	chết	là	tia	tự	chiếu	của
tính	giác	Rigpa	trong	ta,	“tự	tánh	vô	vi	hiện	diện	suốt	trong	sinh	tử	và	niết
bàn”.
Sự	xuất	hiện	Ánh	sáng	Căn	bản	hay	Ðiểm	linh	quang	vào	lúc	chết	là	cơ	hội
ngàn	năm	một	thuở	để	giải	thoát.	Nhưng	điều	cốt	yếu	là	phải	nhận	ra	cơ	hội
ấy	được	cống	hiến	cho	 ta	 trong	những	điều	kiện	như	 thế	nào.	Một	vài	nhà
văn	và	nhà	nghiên	cứu	tân	thời	về	cái	chết	đã	coi	thường	sự	sâu	sắc	của	giây
phút	ấy.	Vì	họ	đã	đọc	và	giải	thích	Tử	Thư	Tây	Tạng	mà	không	được	sự	chỉ
giáo	khẩu	truyền,	không	tu	tập	để	hiểu	ý	nghĩa	thiêng	liêng	của	nó,	nên	họ	đã
đơn	giản	hóa	quá	mức	và	nhảy	bổ	đến	những	kết	luận	vội	vàng.	Họ	cho	rằng
sự	xuất	hiện	Ánh	sáng	Căn	bản	chính	 là	giác	ngộ.	Tất	cả	chúng	 ta	đều	ưa
đồng	hóa	cái	chết	với	thiên	đường	hay	giác	ngộ;	nhưng	điều	quan	trọng	hơn
sự	mong	ước	ấy	là	phải	biết	rằng	chỉ	khi	chúng	ta	đã	thực	sự	được	khai	ngộ
bản	tâm,	hay	Tính	giác	Rigpa,	chỉ	khi	chúng	ta	đã	an	trú	nó	nhờ	thiền	định
và	thể	nhập	nó	trong	đời	sống	hàng	ngày	của	ta,	thì	cái	thời	điểm	chết	mới
thực	sự	đem	lại	một	cơ	hội	để	giải	thoát.
Mặc	dù	Ánh	 sáng	Căn	bản	hiện	 ra	 cho	 tất	 cả	 chúng	 ta	một	 cách	 tự	nhiên,
song	phần	đông	chúng	ta	hoàn	toàn	không	sẵn	sàng	để	đón	nhận	tính	bao	la
thuần	túy	của	nó,	chiều	sâu	rộng	vi	tế,	tính	giản	dị	sơ	nguyên	của	nó.	Ða	số
chúng	 ta	không	có	cách	gì	để	nhận	 ra	nó,	vì	 trong	đời	chúng	 ta	chưa	 từng
quen	thuộc	với	những	phương	thức	nhận	ra	nó.	Khi	ấy,	điều	xảy	đến	là,	theo
bản	năng,	chúng	ta	có	khuynh	hướng	phản	ứng	lại	do	những	nỗi	sợ	hãi	quá
khứ	của	ta,	do	tập	quán,	hoàn	cảnh,	tất	cả	những	phản	xạ	cũ	của	ta.	Mặc	dù
những	cảm	xúc	tiêu	cực	có	chết	đi	thì	Ánh	sáng	Căn	bản	mới	xuất	hiện,	song
tập	quán	của	nhiều	đời	vẫn	còn,	ẩn	nấp	trong	hậu	trường	của	tâm	phàm	tình
chúng	ta.	Mặc	dù	mọi	rối	ren	mờ	mịt	của	chúng	ta	chết	đi	lúc	thân	ta	chết,
song	thay	vì	quy	phục,	đón	nhận	ánh	sáng,	thì	vì	sợ	hãi	và	vô	minh,	chúng	ta
lùi	lại,	và	theo	bản	năng	bám	lấy	những	gì	ta	đã	từng	bám	giữ.
Ðấy	chính	là	nguyên	nhân	ngăn	cản	chúng	ta	lợi	dụng	thời	điểm	mãnh	liệt
này	làm	cơ	hội	giải	thoát.	Padmasambhava	nói:	“Tất	cả	hữu	tình	đã	sống	và
chết	 vô	 số	 lần.	 Chúng	 đã	 nhiều	 lần	 kinh	 nghiệm	 Ánh	 sáng	 khôn	 tả	 này,
nhưng	vì	bóng	tối	vô	minh	làm	mờ	mịt,	chúng	vẫn	lang	thang	bất	tận	trong
sinh	tử”.



NỀN	TẢNG	CỦA	TÂM	PHÀM	TÌNH

Tất	cả	những	khuynh	hướng	 tập	quán	ấy,	hậu	quả	của	ác	nghiệp	chúng	 ta,
tuôn	phát	từ	vô	minh,	được	chất	chứa	trong	nền	tảng	của	tâm	phàm	tình.	Tôi
vẫn	 thường	 không	 biết	 lấy	 gì	 làm	 ví	 dụ	 thích	 hợp	 để	mô	 tả	 nền	 tảng	 tâm
phàm	tình.	Bạn	có	thể	ví	dụ	nó	với	một	cái	bọt	thủy	tinh	trong	suốt,	một	tấm
màn	rất	mỏng	manh	che	mờ	toàn	thể	tâm	ta,	song	có	lẽ	hình	ảnh	hay	nhất	là
một	 cái	 cửa	 kính.	 Tưởng	 tượng	 bạn	 đang	 ngồi	 trước	một	 cửa	 kính	 dẫn	 ra
vườn,	nhìn	qua	cửa	để	ngắm	trời.	Dường	như	không	có	gì	giữa	bạn	và	bầu
trời,	vì	bạn	không	thể	trông	thấy	mặt	gương.	Nhưng	nếu	bạn	đứng	dậy	đi	ra
vườn,	bạn	có	thể	đụng	lỗ	mũi	của	bạn	vào	tấm	kính,	vì	tưởng	là	không	có	gì.
Khi	va	chạm,	bạn	mới	 thấy	có	vật	gi	ở	đấy	giữ	 lại	dấu	 tay	bạn,	một	cái	gì
đứng	chắn	giữa	bạn	và	không	gian	bên	ngoài.
Cũng	thế,	nền	tảng	tâm	phàm	tình	ngăn	chúng	ta	không	đi	vào	bản	chất	tuyệt
đối	như	bầu	trời	của	 tâm,	dù	chúng	ta	vẫn	thoáng	thấy	nó.	Như	tôi	đã	nói,
các	bậc	thầy	giải	thích	rằng	có	mối	nguy	là	những	thiền	giả	có	thể	lầm	lẫn
nền	tảng	tâm	phàm	tình	với	tính	giác	đích	thực	của	tâm.	Khi	họ	an	trú	trong
một	trạng	thái	an	tĩnh	vắng	lặng,	thì	có	thể	họ	chỉ	an	trú	trong	nền	tảng	tâm
phàm	tình.	Ðấy	là	sự	khác	nhau	giữa	nhìn	trời	từ	một	vòm	kính,	và	đứng	ra
giữa	trời	mà	nhìn.	Chúng	ta	phải	phá	vỡ	hoàn	toàn	nền	tảng	của	tâm	phàm,
để	khám	phá	và	thở	bầu	không	khi	tươi	mát	của	Tính	giác	Rigpa.
Bởi	 thế,	mục	đích	mọi	 sự	 tu	 tập	của	chúng	 ta	 là	 chuẩn	bị	 thực	 sự	cho	 lúc
chết,	là	thanh	ọc	cái	rào	ngăn	vi	tế	ấy,	dần	dần	làm	nó	suy	yếu	và	cuối	cùng
sụp	đổ.	Khi	bạn	đã	phá	đổ	nó	hoàn	toàn,	thì	không	có	gì	ngăn	cách	bạn	với
trạng	thái	toàn	giác.
Sự	khai	thị	bản	tâm	của	bậc	thầy	phá	vỡ	hoàn	toàn	nền	tảng	tâm	phàm	tình
ấy,	vì	chính	nhờ	sự	tan	rã	của	tâm	phân	biệt	khái	niệm	mà	tâm	giác	ngộ	được
hiển	bày	một	cách	rõ	ràng.	Rồi	khi	chúng	ta	an	trú	tỉnh	giác	bản	tâm,	thì	nền
tảng	tâm	phàm	tình	ấy	càng	suy	yếu.	Nhưng	ta	sẽ	thấy,	sự	an	trú	lâu	hay	mau
trong	trạng	thái	tâm	bản	nhiên	ấy	hoàn	toàn	tùy	thuộc	vào	việc	tu	tập	hàng
ngày	của	ta.	Rủi	thay	những	tập	quán	cũ	rất	khó	bỏ,	và	nền	tảng	tâm	phàm
tình	cứ	quay	trở	lại;	tâm	ta	như	một	bợm	nhậu	chỉ	có	thể	đá	đổ	vò	rượu	trong
chốc	 lát,	nhưng	lại	 rơi	vào	 thói	nghiện	ngập	 trở	 lại	mỗi	khi	bị	cám	dỗ	hay
buồn	sầu.
Cũng	như	cánh	cửa	kính	dính	đầy	dấu	vết	bụi	dơ	 từ	nơi	những	bàn	 tay	và
ngón	tay	ta,	nền	tảng	tâm	phàm	tình	cũng	chứa	nhóm	tất	cả	nghiệp	và	thói
quen	của	 ta.	Và	cũng	như	 ta	phải	 tiếp	 tục	 lau	kính	 luôn	 luôn,	 ta	phải	 luôn
luôn	thanh	lọc	nền	tảng	tâm	phàm	tình.	Sự	thực	tập	thiền	cũng	như	thể	là	làm



cho	tấm	cửa	kính	bị	mòn	dần,	mỏng	dần,	những	hỗ	hổng	xuất	hiện,	và	nó	bắt
đầu	tan	rã.	Nhờ	thực	tập,	chúng	ta	dần	an	trú	vững	vàng	trong	tính	giác	bản
nhiên	hơn	nữa,	đến	nỗi	nó	không	còn	 là	bản	 tánh	 tuyệt	đối	 của	 ta,	mà	 trở
thành	thực	tại	hàng	ngày	của	ta.	Khi	tình	trạng	này	xảy	đến,	thì	những	thói
cũ	của	ta	càng	tan	biến,	và	càng	có	ít	sự	khác	biệt	giữa	thiền	định	và	sự	sống
hàng	ngày.	Dần	dần,	bạn	trở	thành	như	một	người	có	thể	đi	thẳng	ra	vườn,
xuyên	qua	cửa	kính,	không	bị	chướng	ngại.	Và	cái	dấu	hiệu	tâm	phàm	tình
suy	yếu	là	khi	ta	có	thể	an	trú	không	nỗ	lực	trong	tự	tánh	của	tâm.
Khi	Ánh	sáng	Căn	bản	ló	dạng,	thì	vấn	đề	then	chốt	sẽ	là	mức	độ	an	trú	tự
tánh	nơi	ta,	mức	độ	hợp	nhất	bản	chất	tuyệt	đối	và	đời	sống	hàng	ngày	nơi
ta,	và	mức	độ	thanh	lọc	 tâm	phàm	tình	nơi	 ta,	để	 thể	nhập	trạng	thái	 trong
sáng	nguyên	ủy.

MẸ	CON	GẶP	GỠ

Có	một	phương	pháp	theo	đó	chúng	ta	có	thể	sẵn	sàng	chuẩn	bị	để	nhận	ra
khi	Ánh	sáng	Căn	bản	xuất	hiện	vào	lúc	chết.	Ðấy	là	phương	pháp	thiền	tối
thượng	 (đã	 nói	 trong	 chương	 10),	 kết	 quả	 tối	 hậu	 của	 pháp	 hành	 trì
Dzogchen.	Phương	pháp	ấy	gọi	là	“hợp	nhất	giữa	hai	ánh	sáng”,	hay	còn	gọi
là	“sự	tan	hòa	giữa	Ánh	sáng	Mẹ	và	Ánh	sáng	Con”.
Ánh	sáng	Mẹ	là	cái	tên	mà	ta	đặt	cho	Ánh	sáng	Căn	bản.	Ðấy	là	bản	chất	nội
tại	của	mọi	sự	vật,	nằm	bên	dưới	 toàn	 thể	kinh	nghiệm	của	 ta,	và	 thể	hiện
trong	vẻ	sáng	ngời	nguyên	vẹn	của	nó	vào	lúc	chết.
Ánh	sáng	Con,	còn	gọi	là	Ánh	sáng	Ðạo	lộ,	là	tự	tánh	của	tâm	ta,	cái	mà	nếu
được	thầy	khai	thị	và	chúng	ta	trực	nhận,	thì	ta	có	thể	dần	dần	an	trú	nó	nhờ
thiền	định,	và	càng	ngày	càng	hội	nhập	nó	vào	sự	sống	hàng	ngày	của	ta.	Khi
sự	hội	nhập	đã	được	toàn	triệt	thì	trực	nhận	cũng	toàn	triệt,	và	sự	chứng	ngộ
xảy	đến.
Mặc	dù	Ánh	sáng	Căn	bản	là	bản	chất	nội	tại	của	ta	và	là	bản	chất	của	mọi
sự	vật,	song	ta	không	nhận	ra	nó,	thành	thử	hầu	như	bị	khuất	lấp.	Tôi	muốn
nghĩ	đến	Ánh	sáng	Con	như	là	cái	chìa	khóa	mà	bậc	thầy	trao	cho	bạn	để	mở
cánh	cửa	nhận	thức,	để	bạn	nhận	ra	được	Ánh	sáng	Căn	bản,	mỗi	khi	gặp	cơ
hội.
Hãy	 tưởng	 tượng	 bạn	 phải	 đi	 đón	một	 phụ	 nữ	 đến	 bằng	 phi	 cơ.	Nếu	 bạn
không	biết	bà	ấy	ra	sao	thì	bạn	có	thể	đến	phi	trường	nhưng	vẫn	hụt	đón	vì
bà	ta	đi	qua	mà	bạn	không	biết.	Nếu	bạn	có	một	tấm	ảnh	giống	bà	ta,	hoặc	đã
có	hình	ảnh	bà	ấy	trong	trí	bạn,	thì	bạn	có	thể	nhận	ra	bà	ấy	ngay	khi	bà	tiến
đến.
Một	khi	tự	tánh	tâm	đã	được	khai	thị	cho	bạn,	và	bạn	đã	trực	nhận,	tức	là	bạn
có	chìa	khóa	để	trực	nhận	lần	khác.	Nhưng,	cũng	như	bạn	phải	giữ	tấm	ảnh



và	nhìn	nó	luôn	luôn	để	cho	chắc	bạn	có	thể	nhận	ra	người	bạn	sắp	gặp	ở	phi
trường,	cũng	vậy	bạn	phải	tiếp	tục	an	trú	sự	trực	nhận	tâm	bản	nhiên	(tự	tánh
tâm)	qua	sự	thường	xuyên	thực	tập.	Khi	ấy,	sự	trực	nhận	trở	thành	thâm	căn
cố	đế	nơi	bạn,	thành	một	phần	của	bạn,	đến	nỗi	gặp	là	nhận	ra	ngay	không
cần	bức	ảnh.	Vậy,	sau	khi	thực	hành	sự	trực	nhận	bản	tâm	đã	thuần,	thì	vào
lúc	chết,	khi	Ánh	sáng	Căn	bản	xuất	hiện,	bạn	có	thể	nhận	ra	nó	và	hòa	nhập
với	nó	một	cách	tự	nhiên	“như	con	thơ	sà	vào	lòng	mẹ”,	các	bậc	cổ	đức	nói,
hay	như	gặp	bạn	cố	tri,	hay	như	sông	chảy	vào	biển.
Nhưng	điều	này	thực	vô	cùng	khó	khăn.	Cách	duy	nhất	để	bảo	đảm	sự	trực
nhận	ấy	là	ngay	khi	ta	còn	sống	phải	kiện	toàn	sự	luyện	tập	hội	nhập	hai	ánh
sáng.	Ðiều	này	chỉ	khả	dĩ	nhờ	cả	một	đời	nỗ	lực	tu	luyện.	Thầy	tôi,	Dudjom
Rinpoche	 nói	 rằng:	 “Nếu	 chúng	 ta	 không	 thực	 tập	 hòa	 nhập	 hai	 ánh	 sáng
ngay	bây	giờ,	và	từ	đây	về	sau,	 thì	đừng	nói	tới	chuyện	sự	trực	nhận	sẽ	tự
nhiên	xảy	đến	vào	lúc	chết.
Nhưng	hội	nhập	hai	ánh	sáng	nghĩa	là	gì?	-	Ðây	là	một	pháp	tu	luyện	rất	sâu
xa	và	cao	cấp,	và	đây	không	phải	chỗ	để	bàn	chi	tiết	về	điều	ấy.	Nhưng	ta	có
thể	nói	điều	này:	Khi	bậc	thầy	khai	 thị	bản	tâm	cho	ta,	 thì	cũng	giống	như
chữa	lành	mắt	ta,	vì	ta	đã	bị	mù	đối	với	Ánh	ánh	sáng	Căn	bản	nằm	trong	tất
cả	mọi	sự.	Sự	khai	thị	của	bậc	thầy	đánh	thức	con	mắt	tuệ	trong	ta,	nhờ	vậy
ta	 thấy	 được	 rõ	 ràng	bản	 chất	 thực	 của	mọi	 sự,	 hay	 thực	 chất	Ánh	 sáng	 -
điểm	Linh	quang	-	của	mọi	cảm	xúc	và	ý	tưởng	trong	ta.	Hãy	tưởng	tượng,
nhờ	thực	tập	toàn	hảo	sự	an	trú	bản	tánh,	mà	sự	trực	nhận	bản	tánh	ấy	giống
như	một	vầng	mặt	trời	rực	rỡ.	Tư	tưởng	và	cảm	xúc	vẫn	tiếp	tục	sanh	khởi,
chúng	như	những	đợt	sóng	đen	tối.	Nhưng	mỗi	khi	những	đợt	sóng	ấy	cuộn
lên	và	gặp	ánh	mặt	trời,	thì	chúng	lại	tan	ngay.
Nền	tảng	tâm	phàm	tình	của	ta	được	hoàn	toàn	thanh	lọc	thì	cũng	giống	như
ta	đã	phá	tan	cái	kho	chứa	nghiệp	của	mình	và	không	còn	nguyên	liệu	nghiệp
để	cung	cấp	cho	tái	sinh	tương	lai.	Nhưng	nếu	ta	chưa	có	thể	hoàn	toàn	thanh
lọc	 tâm,	 thì	 sẽ	vẫn	còn	 tàn	dư	của	những	khuynh	hướng	 tập	quán	cũ	đang
nằm	trong	kho	chứa	nghiệp	của	chúng	ta.	Khi	gặp	điều	kiện	thích	hợp,	chúng
sẽ	xuất	hiện	để	đẩy	chúng	ta	vào	những	tái	sinh	mới.

THỜI	GIAN	CỦA	ÁNH	SÁNG	CĂN	BẢN

Ánh	sáng	Căn	bản	xuất	hiện,	đối	với	một	hành	giả,	nó	kéo	dài	bao	lâu	vị	ấy
an	trú	không	tán	loạn	vào	tự	tánh	tâm.	Nhưng	đối	với	phần	đông,	nó	kéo	dài
không	 lâu	hơn	một	búng	 tay,	và	với	vài	người,	nó	kéo	dài	“khoảng	chừng
một	bữa	ăn”.	Phần	đông	người	tuyệt	nhiên	không	nhận	ra	Ánh	sáng	Căn	bản,
thay	vì	thế,	họ	rơi	vào	một	trạng	thái	ngất	xỉu	có	thể	kéo	dài	ba	ngày	rưỡi.
Sau	đó	thần	thức	mới	thực	sự	rời	khỏi	thể	xác.



Do	vậy,	ở	Tây	Tạng	có	tục	lệ	không	động	đến	thi	thể	trong	3	ngày	sau	khi
chết.
Ðiều	này	rất	quan	trọng,	nhất	là	nơi	một	hành	giả,	vì	có	thể	họ	đã	hòa	tan	với
Ánh	sáng	Căn	bản	và	đang	ở	trong	trạng	thái	tâm	bản	nhiên.	Tôi	còn	nhớ	ở
Tây	Tạng,	người	ta	thường	giữ	bầu	không	khí	tuyệt	đối	thanh	bình	im	lặng
quanh	xác	chết	như	thế	nào,	nhất	là	khi	đó	là	xác	một	bậc	thầy	hay	hành	giả
tu	cao,	để	tránh	gây	sự	quấy	rầy	dù	nhỏ	nhất.
Nhưng	dù	là	thi	thể	của	người	thường	cũng	không	nên	di	chuyển	trong	vòng
3	ngày	sau	khi	chết,	vì	ta	không	thể	biết	được	ai	đã	chứng,	ai	chưa,	và	cũng
không	chắc	chắn	thần	thức	đã	rời	khỏi	xác.	Người	ta	tin	rằng	nếu	sờ	vào	một
nơi	nào	trên	thi	thể	-	ví	dụ	chích	một	mũi	thuốc	-	thì	thần	thức	có	thể	bị	lôi
kéo	đến	chỗ	ấy.	Khi	đó	thần	thức	người	chết	có	thể	chui	ra	lỗ	hổng	gần	nhất
để	thoát	ra	ngoài	thay	vì	thoát	lên	đỉnh	đầu,	và	vì	vậy	sẽ	có	một	tái	sanh	bất
hạnh.	Một	vài	bậc	thầy	nhấn	mạnh	nhiều	đến	chuyện	để	yên	thi	thể	trong	3
ngày.	 Khi	 nghe	 có	 người	 nói	 sợ	 để	 thi	 thể	 trong	 thời	 tiết	 nóng	 sẽ	 thối,
Chadral	Rinpoche,	một	thiền	sư	Tây	Tạng	sống	ở	Ấn	Ðộ	và	Nepal,	đã	bảo:
“Bạn	làm	như	thể	là	bạn	phải	ăn	hay	bán	cái	thây	ấy”.
Như	vậy,	việc	hỏa	táng	hay	giải	phẫu	tử	thi	tốt	nhất	nên	để	3	ngày	sau.	Tuy
nhiên,	vì	ngày	nay	không	 thể	nào	để	yên	một	 thây	chết	đến	3	ngày	không
động	tới,	nên	ít	nhất	pháp	Chuyển	di	tâm	thức	cần	được	làm	trước	khi	động
đến	thi	thể	hoặc	dời	đi	chỗ	khác.

CÁI	CHẾT	CỦA	MỘT	BẬC	THẦY

Một	hàng	giả	đã	chứng	đắc	thường	tiếp	tục	an	trú	sự	trực	nhận	tính	giác	bản
tâm	vào	 lúc	chết,	 và	 tỉnh	 thức	để	 thể	nhập	Ánh	 sáng	Căn	bản	khi	nó	xuất
hiện.	Vị	ấy	còn	có	thể	trú	trong	trạng	thái	ấy	một	vài	ngày.	Một	vài	hành	giả
và	bậc	 thầy	 chết	 trong	 tư	 thế	ngồi	 thiền,	 lưng	 thẳng,	hoặc	nằm	như	“dáng
nằm	sư	tử	ngủ”.	Ngoài	sự	tuyệt	đối	tự	chủ,	còn	những	dấu	hiệu	khác	chứng
tỏ	vị	ấy	đang	an	trú	trong	trạng	thái	Ánh	sáng	Căn	bản:	gương	mặt	họ	vẫn
còn	có	sắc	sáng,	mũi	không	lún	vào,	da	vẫn	mềm	mại,	thân	thể	không	cứng
đờ,	đôi	mắt	vẫn	giữ	một	ánh	sáng	hiền	hậu,	 từ	bi,	và	 tim	vẫn	còn	hơi	ấm.
Người	ta	phải	rất	thận	trọng	đừng	chạm	đến	nhục	thể	của	bậc	thầy,	và	giữ	im
lặng	cho	đến	khi	vị	ấy	ra	khỏi	trạng	thái	thiền	định	này.
Gyalwang	Karmapa,	một	bậc	 thầy	vĩ	đại,	chưởng	môn	một	 trong	bốn	 tông
phái	 lớn	của	Phật	giáo	Tây	Tạng,	đã	chết	 trong	một	bệnh	viện	 tại	Hoa	Kỳ
vào	năm	1981.	Ngài	gây	một	cảm	hứng	kỳ	diệu	cho	tất	cả	mọi	người	xung
quanh,	vì	ngài	 luôn	 luôn	vui	 tươi	và	đầy	bi	mẫn.	Bác	 sĩ	Ranulfo	Sanchez,
trưởng	khoa	giải	phẫu	đã	viết:
“Tôi	cảm	thấy	tự	thâm	tâm	rằng	ngài	không	phải	người	phàm.	Khi	ngài	nhìn



bạn,	thì	giống	như	đang	xoáy	sâu	vào	bản	thể	bạn,	ngài	dường	như	thấy	suốt
con	người	bạn.	Tôi	rất	kinh	ngạc	trước	cái	cách	ngài	nhìn	tôi,	như	thể	là	ngài
biết	 chuyện	gì	 đang	xảy	đến.	Ngài	 làm	cho	hầu	hết	mọi	người	 trong	bệnh
viện	phải	cảm	động,	bất	cứ	ai	tiếp	xúc	với	ngài.	Nhiều	lần	khi	chúng	tôi	cảm
thấy	ngài	gần	kề	cái	chết,	 thì	ngài	 lại	nhìn	chúng	tôi	mà	mỉm	cười,	và	bảo
chúng	tôi	nói	sai,	và	sau	đó	sức	khỏe	ngài	lại	khá	hơn.
Ngài	 không	bao	giờ	dùng	 thuốc	giảm	đau.	Chúng	 tôi,	 những	bác	 sĩ,	 trông
thấy	ngài	và	biết	ngài	phải	đau	đớn	lắm,	nên	hỏi:	“Có	phải	hôm	nay	ngài	đau
nhiều	lắm	không?”.	Nhưng	ngài	bảo:	“Không”	.	Khi	chúng	tôi	biết	gần	tới
giây	phút	cuối	cùng,	ngài	có	thể	cảm	thấy	sự	lo	lắng	của	chúng	tôi,	và	điều
ấy	trở	thành	một	trò	đùa.	Chúng	tôi	sẽ	hỏi:	“Ngài	có	đau	không?”	,	ngài	lại
mỉm	cười	thật	từ	bi	và	nói:	“Không”.
Mọi	dấu	hiệu	của	sự	sống	nơi	ngài	đã	gần	chấm	dứt.	Tôi	chích	cho	ngài	một
mũi	thuốc,	chỉ	để	ngài	có	thể	nói	chuyện	vào	giây	phút	cuối.	Tôi	từ	giã	căn
phòng	vài	phút	để	cho	ngài	trao	đổi	với	các	vị	tái	sanh	(tulkus);	ngài	trấn	an
họ	rằng	ngài	không	định	chết	vào	ngày	hôm	ấy.	Khi	 tôi	 trở	 lại	chừng	năm
phút	sau,	thì	ngài	đã	ngồi	thẳng	dậy,	mắt	mở	lớn	và	nói	thật	rõ:	“Hello,	how
are	you?”	.	Mọi	dấu	hiệu	sống	nơi	ngài	đã	trở	ngược	lại,	ngài	ngồi	nửa	tiếng
trên	 giường,	 nói	 chuyện,	 cười	 lớn.	 Trên	 phương	 diện	 y	 học	 thì	 điều	 này
người	ta	chưa	từng	nghe	thấy	bao	giờ.	Các	cô	điều	dưỡng	tái	mặt,	một	cô	dở
cánh	tay	cho	tôi	xem	họ	đã	nổi	da	gà	như	thế	nào”.
Ban	điều	dưỡng	để	ý	thi	hài	của	Karmapa	không	theo	tiến	trình	thông	thường
của	thây	chết	như	cứng	và	hôi	thối,	mà	vẫn	như	tình	trạng	lúc	ngài	mới	chết.
Sau	một	lúc,	họ	mới	để	ý	vùng	tim	ngài	còn	ấm.	Bác	sĩ	Sanchez	viết:
“Họ	đưa	tôi	vào	phòng	36	tiếng	đồng	hồ	sau	khi	ngài	chết.	Tôi	sờ	vùng	bên
phải,	trên	trái	tim	ngài	và	thấy	nó	nóng	hơn	các	chỗ	khác.	Ðấy	là	một	điều
mà	y	học	không	thể	giải	thích	được”.
Một	vài	bậc	thầy	chết	trong	tư	thế	ngồi	thiền,	thân	thể	tự	thẳng	đứng.	Kalu
Rinpoche	chết	năm	1989	trong	tu	viện	của	ngài	ở	dãy	núi	tuyết,	xung	quanh
có	nhiều	bậc	thầy	và	các	bác	sĩ	,	y	tá	điều	dưỡng.	Ðệ	tử	hầu	cận	ngài	đã	viết:
“Ngài	cố	ngồi	dậy,	nhưng	hơi	khó	khăn.	Lama	Gyaltsen	cảm	thấy	có	lẽ	đã
đến	thời,	và	nếu	không	ngồi	dậy	thì	sẽ	chướng	ngại	cho	ngài,	nên	đã	đỡ	lưng
ngài	 khi	 ngài	 ngồi.	 Ngài	 duỗi	 tay	 tới	 nơi	 tôi,	 và	 tôi	 cũng	 giúp	 ngài	 ngồi
thẳng.	Ngài	ngõ	ý	muốn	ngồi	thật	thẳng,	vừa	bằng	lời	vừa	ra	dấu.	Bác	sĩ	và	y
tá	cuống	 lên	 trước	cảnh	 tượng	ấy,	nên	ngài	hơi	 thư	giãn	 lại,	nhưng	vẫn	để
chân	tay	theo	thế	ngồi	thiền...	Mắt	ngài	mở	nhìn	ra,	kiểu	nhìn	trong	lúc	thiền
quán,	và	môi	ngài	khẽ	mấp	máy.	Một	cảm	giác	thanh	bình,	an	lạc	ngự	trị	trên
tất	cả	chúng	tôi,	lan	tràn	qua	tâm	chúng	tôi.	Tất	cả	mọi	người	hiện	diện	lúc
ấy	đều	cảm	thấy	rằng	niềm	phúc	lạc	dâng	tràn	trong	chúng	tôi	chính	là	phản
ảnh	yếu	ớt	của	niềm	phúc	lạc	trào	dâng	trong	tâm	ngài...	Dần	dần	tia	nhìn	và
mi	mắt	Rinpoche	hạ	xuống,	và	hơi	thở	chấm	dứt”.



Tôi	nhớ	mãi	cái	chết	của	thầy	tôi,	Jamyang	Khientse	vào	mùa	hạ	năm	1959.
Vào	khoảng	cuối	đời,	ngài	cố	càng	ít	rời	tu	viện	càng	tốt.	Những	bậc	thầy	đủ
mọi	truyền	thống	thường	tụ	họp	lại	để	được	sự	giáo	thọ,	những	người	giữ	gìn
các	hệ	phái	truyền	thừa	cũng	đến	xin	ngài	chỉ	dẫn,	vì	ngài	biết	tận	nguồn	gốc
của	các	hệ	phái	ấy.	Tu	viện	Dzongsar,	nơi	ngài	cư	 trú	 trở	 thành	một	 trong
những	trung	tâm	sinh	hoạt	tâm	linh	sống	động	nhất	Tây	Tạng,	ở	đấy	tất	cả
những	Lạt-ma	cao	cấp	thường	lui	tới.	Lời	ngài	là	pháp	là	luật	ở	trong	vùng;
ngài	là	bậc	thầy	vĩ	đại	và	hầu	như	tất	cả	mọi	người	đều	là	đệ	tử	của	ngài,	tới
nỗi	ngài	có	năng	lực	ngăn	chận	nội	chiến	chỉ	bằng	cách	hăm	dọa	ngài	sẽ	rút
lui	sự	gia	trì	tâm	linh	của	ngài	cho	cả	hai	phe.
Rủi	 thay,	khi	gọng	kềm	của	quân	xâm	 lược	Trung	Quốc	 siết	 chặt,	 thì	 tình
huống	ở	tỉnh	Kham	trở	nên	tồi	tệ	một	cách	nhanh	chóng.	Dù	còn	bé,	tôi	cũng
có	thể	linh	cả	sự	đe	dọa	của	những	gì	sắp	xảy	ra.	Vào	năm	1955,	thầy	tôi	đã
có	 vài	 dấu	 hiệu	 chứng	 tỏ	 ngài	 sẽ	 từ	 giã	 Tây	 Tạng.	 Trước	 tiên,	 ngài	 hành
hương	đến	những	thánh	tích	ở	miền	Trung	và	Nam	Tây	Tạng,	rồi	để	làm	tròn
lời	nguyện	tha	thiết	của	thầy	ngài,	ngài	làm	một	chuyến	hành	hương	chiêm
bái	thánh	tích	tại	đất	Ấn,	có	tôi	đi	theo.	Chúng	tôi	đều	hy	vọng	tình	hình	ở
miền	Ðông	sẽ	khá	hơn	trong	khi	chúng	tôi	đi	xa.	Hóa	ra	-	về	sau	tôi	mới	biết
-	nhiều	Lạt-ma	khác,	và	dân	thường,	đã	xem	cái	quyết	định	du	hành	của	thầy
tôi	như	là	một	điềm	báo	trước	Tây	Tạng	sẽ	lâm	nguy,	nhờ	thế	họ	đã	kịp	thời
thoát	nạn.
Thầy	tôi	từ	lâu	đã	muốn	viếng	thăm	Sikkim,	một	nước	nhỏ	trong	dãy	Hy	Mã
Lạp	Sơn,	một	 trong	những	vùng	đất	 thiêng	của	Padmasambhava.	 Jamyang
Khientse	là	nhập	thể	của	bậc	thánh	thiêng	liêng	nhất	của	Sikkim,	nên	vị	vua
ở	đấy	đã	yêu	cầu	ngài	đến	giảng	dạy	và	ban	phước	cho	xứ	ấy	bằng	sự	hiện
diện	của	ngài.	Khi	được	tin	ngài	đã	đến	Sikkim,	nhiều	bậc	thầy	từ	Tây	Tạng
cũng	đến	đấy	để	thọ	giáo	với	ngài,	mang	theo	những	bản	kinh	quý	hiếm,	nhờ
vậy	mới	khỏi	bị	phá	hủy.	Jamyang	Khientse	là	bậc	thầy	của	những	bậc	thầy,
và	đến	lượt	chùa,	cung	điện	nơi	ngài	ở	trở	thành	một	trung	tâm	tu	học	lớn.
Khi	tình	hình	Tây	Tạng	càng	lúc	càng	kinh	khủng,	thì	có	thêm	nhiều	Lạt-ma
đến	tụ	tập	quanh	ngài.
Người	ta	bảo	nếu	những	bậc	thầy	vĩ	đại	giảng	dạy	quá	nhiều,	thì	không	sống
lâu;	như	thể	là	họ	gánh	lấy	những	chướng	ngại	xảy	ra	cho	nền	giáo	lý.	Có
những	lời	tiên	đoán,	nếu	thầy	tôi	đừng	giảng	dạy	mà	chỉ	du	hành	như	một	ẩn
sĩ	đến	những	nơi	xa	xôi	hẻo	 lánh,	 thì	ngài	có	 thể	sống	 lâu	nhiều	năm	nữa.
Quả	 thế,	 ngài	 cũng	 đã	 cố	 làm	 điều	 này:	 Khi	 chúng	 tôi	 khởi	 hành	 từ	 tỉnh
Kham	lần	cuối,	ngài	đã	để	lại	tất	cả	sở	hữu	và	ra	đi	trong	vòng	bí	mật	hoàn
toàn.	Nhưng	khi	khám	phá	ra	tông	tích	ngài,	thì	đâu	đâu	người	ta	cũng	liền
đến	xin	ngài	giảng	dạy	và	làm	phép	quán	đảnh.	Lòng	từ	bi	của	ngài	lớn	rộng
tới	nỗi	dù	biết	nguy	hiểm	đến	tánh	mạng,	ngài	vẫn	tiếp	tục	giảng	dạy.
Và	 chính	 tại	 Sikkim	mà	 Jamyang	 Khientse	 ngã	 bệnh,	 đúng	 vào	 lúc	 nhận



được	hung	tin	Tây	Tạng	cuối	cùng	đã	gục	ngã.	Tất	cả	những	vị	Lạt-ma	lớn
nhất,	trưởng	các	hệ	phái,	lần	lượt	tấp	nập	đến	viếng	thăm	thầy	tôi.	Lễ	cầu	an
diên	mạng	cho	ngài	được	tổ	chức	suốt	ngày	suốt	đêm.	Mợi	người	đều	tham
dự.	Tất	cả	chúng	tôi	đều	yếu	cầu	ngài	sống	thêm,	vì	một	bậc	thầy	vĩ	đại	như
ngài	thì	có	năng	lực	quyết	định	thời	gian	để	lìa	bỏ	thể	xác.	Ngài	cứ	nằm	trên
giường,	nhận	tất	cả	những	đồ	dâng	cúng,	cười	lớn	mà	bảo:	“Ðược	rồi,	chỉ	để
chứng	tỏ	điềm	lành,	tôi	nói	là	tôi	sẽ	sống”.
Dấu	hiệu	đầu	tiên	chúng	tôi	biết	được	là	qua	Gyalwang	Karmapa.	Ngài	bảo
Karmapa	rằng	ngài	đã	hoàn	tất	công	việc	ngài	phải	làm	trong	đời,	và	ngài	đã
quyết	định	từ	giã	thế	gian.	Một	trong	những	thị	giả	thân	tín	của	thầy	tôi	bật
lên	khóc	vừa	khi	nghe	Karmapa	tiết	lộ	điều	này,	sau	đó	chúng	tôi	đều	biết.
Cái	chết	của	ngài	cuối	cùng	đã	xảy	đến	ngay	sau	khi	chúng	 tôi	nghe	ba	 tu
viện	lớn	nhất	Tây	Tạng	là	Sera,	Drepung	và	Gaden	đã	bị	quân	Trung	Quốc
chiếm	đóng.	Dường	như	đấy	là	một	biểu	tượng	bi	đát	khi	Tây	Tạng	sụp	đổ
thì	con	người	vĩ	đại	ấy,	linh	hồn	của	Phật	giáo	Tây	Tạng,	cũng	từ	trần.
Jamyang	Khientse	Chokyi	Lodro	mất	lúc	3	giờ	sáng,	vào	ngày	mồng	6	tháng
5,	lịch	Tây	Tạng.	Mười	ngày	trước	đấy,	trong	khi	chúng	tôi	đang	có	cuộc	lễ
cầu	diên	thọ	suốt	đêm	cho	ngài,	thình	lình	đất	rung	chuyển	vì	một	trận	động
đất	 lớn.	Theo	kinh	điển	Phật	giáo,	 thì	đấy	 là	 triệu	chứng	một	bậc	giác	ngộ
sắp	từ	trần.
Trong	3	ngày,	sau	khi	ngài	đã	viên	tịch,	sự	bí	mật	được	giữ	tuyệt	đối	không
ai	được	biết	Khientse	đã	chết.	Tôi	chỉ	được	bảo	cho	biết	sức	khỏe	của	ngài
đang	 biến	 đổi	 tệ	 hơn,	 và	 thay	 vì	 ngủ	 trong	 phòng	 ngài	 như	 thường	 lệ,	 tôi
được	bảo	phải	ngủ	phòng	khác.	Thị	giả	thân	cận	nhất	của	thầy	tôi	và	Lama
Chokden,	vị	thầy	nghi	lễ,	ở	lại	với	thầy	tôi	lâu	hơn	tất	cả	mọi	người.	Ông	là
một	nhà	khổ	hạnh	lặng	lẽ	nghiêm	trang	với	đôi	mắt	nhìn	sâu	thẳm	và	đôi	má
hóp,	phong	độ	nhã	nhặn	khiêm	cung.	Chokden	nổi	tiếng	vì	tính	trung	thực,
đàng	hoàng,	lịch	sự,	và	có	trí	nhớ	phi	thường.	Ông	nhớ	từng	chữ	lời	thầy	tôi
dặn,	thuộc	từng	mẩu	chuyện,	và	biết	rõ	từng	chi	tiết	của	mọi	lễ	lạc	phức	tạp
nhất,	cùng	ý	nghĩa	của	chúng.	Ông	cũng	là	một	hành	giả	gương	mẫu	và	một
thầy	giáo	trong	lĩnh	vực	của	ông.
Lúc	ấy	chúng	tôi	nhìn	Lama	Chokden	tiếp	tục	mang	những	bữa	ăn	của	thầy
tôi	vào	phòng,	nhưng	mặt	ông	 trông	 rất	buồn	 thảm.	Chúng	 tôi	không	ngớt
hỏi	thầy	Khientse	tôi	ra	sao,	nhưng	Chokden	chỉ	nói:	“Ngài	vẫn	thế”	.	Trong
vài	truyền	thống,	sau	khi	một	bậc	thầy	qua	đời,	và	suốt	thời	gian	ngài	an	trú
trong	thiền	định	sau	khi	chết,	điều	quan	trọng	là	phải	giữ	bí	mật.	Chỉ	3	ngày
sau	đó	chúng	tôi	mới	được	nghe	thầy	đã	chết.
Chính	phủ	Ấn	đã	đánh	một	điện	tín	qua	Bắc	kinh,	từ	đấy	tin	được	đưa	đến	tu
viện	Dzongsar	của	thầy	tôi	ở	Tây	Tạng,	ở	đấy	nhiều	thầy	tu	đã	khóc	trước
khi	hay	tin,	vì	họ	đã	biết	ngài	sẽ	chết	bằng	cách	nào	đó.	Trước	khi	thầy	tôi	và
tôi	ra	đi,	thầy	Khientse	đã	làm	một	lời	hứa	huyền	bí	rằng	thầy	sẽ	trở	lại	một



lần	trước	khi	chết.	Và	thầy	đã	trở	lại.	Vào	ngày	Tết	năm	ấy,	sáu	tháng	trước
khi	ngài	từ	trần,	trong	khi	đang	cử	hành	một	điệu	vũ	cổ	truyền,	nhiều	vị	sư
già	đã	thấy	hình	ảnh	ngài	xuất	hiện	trên	nền	trời.	Tại	tu	viện,	thầy	tôi	đã	lập
một	trường	học	nổi	tiếng	vì	đã	đào	tạo	được	nhiều	học	giả	xuất	sắc	của	thời
cận	đại.	Trong	ngôi	chánh	điện	của	trường,	có	một	tượng	Phật	Di	Lặc	khổng
lồ.	Vào	một	buổi	sáng	sớm,	ngay	sau	ngày	linh	kiến	xuất	hiện	trên	trời,	khi
người	giữ	chánh	điện	mở	cửa	thì	thấy	Khientse	đang	ngồi	trên	vế	đức	Phật
Di	Lặc.
Thầy	tôi	từ	trần	trong	tư	thế	“sư	tử	nằm	ngủ”.	Mọi	triệu	tướng	đều	chứng	tỏ
ngài	vẫn	đang	trong	thiền	định,	không	ai	động	tới	thi	thể	trong	suốt	3	ngày.
Cái	lúc	ngài	xuất	định	là	một	kỷ	niệm	tôi	sẽ	nhớ	suốt	đời:	Lỗ	mũi	ngài	thình
lình	xẹp	xuống,	màu	sắc	trên	gương	mặt	không	còn,	và	đầu	ngài	hơi	ngoẻo
về	một	phía.	Cho	tới	lúc	ấy,	luôn	luôn	vẫn	còn	một	mức	tự	chủ	nào	đó,	một
sức	mạnh,	một	sự	sống	nào	đó	ở	trên	xác	thầy.
Vào	chiều	 tối	chúng	 tôi	 tắm	rửa	cái	xác,	mặc	y	phục	và	đưa	xác	 từ	phòng
ngủ	của	thầy	lên	ngôi	chánh	điện	của	cung	đình.	Từng	đám	đông	người	 lũ
lượt	kéo	đến	xếp	hàng	quanh	ngôi	đền	để	lễ	bái.	Khi	ấy,	một	điều	dị	thường
xảy	ra.	Một	ánh	sáng	rực	rỡ	màu	sữa,	trông	như	một	đám	mù	mỏng	và	sáng
bắt	đầu	xuất	hiện	và	dần	dần	tỏa	khắp.	Ngôi	chánh	điện	của	cung	đình	có	4
bóng	điện	bên	ngoài,	thông	thường	vào	giờ	ấy	chúng	chiếu	sáng	rực.	Nhưng
lúc	ấy	chúng	bị	mờ	đi	vì	ánh	sáng	huyền	bí	ấy.	Apa	Pant	lúc	ấy	là	sĩ	quan
chính	 trị	ở	Sikkim,	 là	người	đầu	 tiên	điện	 thoại	đến	hỏi	 có	việc	gì	xảy	 ra.
Nhiều	 người	 khác	 cũng	 khởi	 sự	 gọi	 đến	 hỏi	 thăm:	 hiện	 tượng	 lạ	 lùng	 phi
phàm	ấy	đã	được	hàng	trăm	người	trông	thấy.	Một	trong	những	bậc	thầy	lúc
ấy	đã	cho	chúng	tôi	biết	đấy	là	dấu	hiệu	có	người	đang	chứng	đắc	Phật	quả.
Lúc	đầu	có	dự	tính	xác	của	thầy	tôi	sẽ	được	giữ	trong	chùa	cung	điện	một
tuần	lễ,	nhưng	ngay	sau	đó	chúng	tôi	khởi	sự	nhận	nhiều	điện	tín	từ	các	đệ	tử
của	ngài.	Ðấy	là	vào	năm	1959,	nhiều	người	trong	đó	có	Dilgo	Rinpoche	vừa
mới	di	 tản	đến	sau	một	cuộc	gian	nan	dài	đào	thoát	khỏi	Tây	Tạng.	Tất	cả
những	vị	này	đều	yêu	cầu	giữ	cái	xác	lại	để	họ	có	thể	được	dịp	trông	thấy.
Bởi	vậy	chúng	 tôi	giữ	 thêm	2	 tuần.	Mỗi	ngày	có	4	phiên	cầu	nguyện,	mỗi
phiên	 hàng	 trăm	 tu	 sĩ,	 dẫn	 đầu	 bởi	 những	Lạt-ma	 thuộc	 đủ	mọi	 tông	 phái
khác	nhau,	 thường	 lại	có	những	vị	chưởng	môn	các	 tông	phái	 làm	chủ	 tọa
buổi	lễ.	Hàng	ngàn	cây	đèn	bơ	được	thắp	lên	dâng.	Cái	xác	vẫn	không	hôi
thối,	cúng	không	khởi	sự	tan	rã,	bởi	thế	chúng	tôi	giữ	thêm	một	tuần	lễ	nữa.
Ở	Ấn,	 trời	 vô	 cùng	 nóng	 bức	 vào	mùa	 hạ,	 thế	mà	 hết	 tuần	 này	 sang	 tuần
khác,	thi	thể	vẫn	không	có	dấu	hiệu	gì	là	tan	rã.	Rốt	cuộc	chúng	tôi	giữ	cái
xác	của	thầy	tôi	trong	6	tháng;	trong	thời	gian	ấy,	một	khung	cảnh	giảng	dạy
và	thiền	tập	diễn	ra	trước	sự	hiện	diện	thiêng	liêng	của	thầy	tôi:	những	giáo
lý	mà	 Jamyang	Khientse	đã	giảng	dạy	nhưng	chưa	hoàn	 tất,	bây	giờ	được
hoàn	tất	bởi	những	đệ	tử	lớn	nhất	của	ngài,	và	nhiều	thật	nhiều	những	tu	sĩ



được	thụ	giới	pháp.
Cuối	cùng	chúng	tôi	đưa	thi	thể	đến	nơi	mà	thầy	đã	chọn	để	làm	lễ	hỏa	táng.
Tashiding	là	một	trong	những	cảnh	thiêng	liêng	nhất	của	Sikkim,	nằm	trên
một	ngọn	đồi.	Tất	cả	đệ	tử	đều	lên	đấy,	chúng	tôi	tự	thân	hành	xây	dựng	tháp
cho	di	 thể	của	ngài,	mặc	dù	ở	Ấn	những	công	việc	ấy	 thường	mướn	nhân
công.	Mọi	 người	 trẻ,	 già,	 từ	 bậc	 thầy	như	Dilgo	Khientvse	 cho	đến	người
bình	thường	nhất,	đều	mang	đá	gạch	lên	đồi	và	tự	tay	xây	toàn	bộ	ngôi	tháp.
Ðấy	là	bằng	chứng	cụ	thể	nhất	chứng	tỏ	niềm	sùng	kính	mà	ngài	đã	gợi	cho
chúng	tôi.
Không	một	lời	nào	có	thể	nói	lên	để	diễn	tả	sự	mất	mát	lớn	lao	trong	cái	chết
ấy.	Khi	rời	khỏi	Tây	Tạng,	tôi	và	gia	đình	tôi	mất	hết	đất	đai,	tài	sản,	nhưng
hồi	đó	tôi	còn	quá	nhỏ	nên	không	tiếc	gì.	Nhưng	mất	thầy	Jamyang	Khientse
tôi,	là	một	sự	mất	mát	to	lớn,	đến	nỗi	bây	giờ	sau	bao	nhiêu	năm	tôi	vẫn	còn
thương	tiếc.	Toàn	thể	chuỗi	ngày	thơ	ấu	của	tôi	đã	được	sưởi	ấm	bởi	sự	hiện
diện	của	thầy	như	ánh	mặt	trời.	Tôi	đã	ngủ	trong	một	cái	giường	nhỏ	dưới
chân	giường	 thầy,	 trong	nhiều	năm	 tôi	 đã	 thức	dậy	giữa	 âm	 thanh	 của	 lời
thầy	thì	thầm	lời	kinh	sáng	và	tiếng	thầy	lần	tràng	hạt.	Lời	thầy,	giáo	lý	thầy
dạy,	ánh	sáng	thanh	bình	mà	sự	hiện	diện	của	ngài	tỏa	ra,	nụ	cười	của	ngài,
tất	cả,	là	những	ký	ức	không	phai	mờ	trong	tôi.	Ngài	là	nguồn	cảm	hứng	của
đời	 tôi;	chính	hiện	diện	của	ngài	và	của	Padmasambhava	mà	 tôi	 luôn	 luôn
triệu	thỉnh	mỗi	khi	gặp	khó	khăn	hay	khi	giảng	dạy.	Cái	chết	của	ngài	là	một
mất	mát	vô	 số	kể	 cho	 toàn	 thế	giới	 và	 cho	Tây	Tạng.	Tôi	 thường	nghĩ	về
ngài,	cũng	như	về	Dilgo	Rinpoche,	rằng	nếu	Phật	giáo	phải	bị	hủy	diệt	mà
chỉ	cần	một	mình	ngài	còn	sống,	thì	Phật	giáo	vẫn	không	sao	cả,	vì	ngài	là
hiện	thân	toàn	vẹn	của	ý	nghĩa	đạo	Phật.	Jamyang	Khientse	chết	đi,	là	cả	một
thời	đại,	dường	như	cả	một	trời	năng	lực	và	tri	kiến	cùng	sụp	đổ	theo	ngài.
Ngài	mất	lúc	ngài	chỉ	mới	67	tuổi.	Tôi	thường	tự	hỏi	tương	lai	Phật	giáo	Tây
Tạng	sẽ	khác	tới	mức	nào	nếu	ngài	còn	sống	để	khơi	nguồn	cảm	hứng	cho	sự
tăng	trưởng	của	Phật	giáo	trong	dân	tộc	lưu	đày	và	tại	Tây	phương.	Sự	uyên
bác	của	ngài	về	mọi	truyền	thống,	sự	kính	trọng	của	ngài	đối	với	tất	cả	giáo
phái,	đã	làm	cho	ngài	được	yêu	chuộng	khắp	nơi	ở	Tây	Tạng.	Bởi	vì	ngài	đã
là	 bậc	 thầy	 của	 tất	 cả	 những	bậc	 thầy,	 chưởng	môn	 các	giáo	phái	 đều	 thụ
giáo	và	nhận	lễ	quán	đảnh	từ	nơi	ngài,	xem	ngài	như	bổn	sư,	cho	nên	lẽ	tự
nhiên	là	ngài	có	thể	kéo	họ	lại	gần	nhau	trong	tinh	thần	hòa	điệu	và	hợp	tác.
Thế	nhưng,	một	bậc	 thầy	vĩ	đại	 thì	không	bao	giờ	chết.	 Jamyang	Khientse
đang	gợi	cảm	hứng	cho	 tôi	viết	 sách	này;	ngài	 là	năng	 lượng	đằng	sau	 tác
phẩm	và	bất	cứ	gì	tôi	giảng	dạy;	là	nền	tảng,	là	tinh	thần	của	mọi	sự	tôi	làm;
chính	ngài	hiện	vẫn	tiếp	tục	dẫn	đạo	nội	tâm	tôi.	AÂn	sủng	của	thầy	và	niềm
tin	 vào	 ân	 sủng	 đó	 luôn	 luôn	 có	mặt	 trong	 tôi,	 dìu	 dắt	 tôi	 qua	 những	 khó
khăn	trong	nỗ	 lực	 trình	bày	 truyền	thống	tâm	linh	mà	ngài	 là	một	đại	diện
cao	cả.	Gương	mặt	cao	quý	của	ngài	bây	giờ	vẫn	còn	sống	động	với	tôi	hơn



bất	cứ	gương	mặt	của	một	người	nào	đang	sống;	và	trong	mắt	ngài,	tôi	luôn
luôn	thấy	ánh	sáng	trí	tuệ	siêu	thoát	và	từ	mẫn	vô	biên,	mà	trên	trời	dưới	đất
không	một	mãnh	lực	nào	có	thể	dập	tắt	được.
Mong	sao	tất	cả	các	bạn	đọc	sẽ	biết	được	một	ít	về	ngài	như	tôi	biết,	mong
sao	tất	cả	bạn	đọc	sẽ	được	nguồn	cảm	hứng	từ	cuộc	đời	phụng	hiến	của	ngài
và	cái	chết	vinh	quang	của	ngài	như	tôi	đã	được,	mong	sao	tất	cả	các	bạn	sẽ
rút	được	-	từ	tấm	gương	hy	sinh	của	ngài	cho	sự	an	lạc	của	tất	cả	hữu	tình	-
lòng	can	đảm	và	trí	tuệ	mà	bạn	cần,	để	làm	việc	cho	sự	thật	trong	thời	hiện
đại.

	



17.	TIA	SÁNG	NỘI	TẠI

Khi	Ánh	sáng	Căn	bản	ló	dạng	vào	lúc	chết,	một	hành	giả	có	kinh	nghiệm	sẽ
duy	 trì	sự	 tỉnh	giác	 trọn	vẹn	và	hội	nhập	với	ánh	sáng	ấy,	nhờ	 thế	đạt	giải
thoát.	Nhưng	nếu	chúng	ta	không	nhận	ra	Ánh	sáng	Căn	bản	thì	ta	sẽ	chạm
mặt	với	Bardo	 kế	 tiếp,	 đó	 là	Bardo	 của	 pháp	 tánh.	Giáo	 lý	 về	Bardo	của
pháp	 tánh	 là	một	giáo	 lý	 rất	đặc	biệt	của	Dzogchen	qua	nhiều	 thế	kỷ.	Lúc
đầu	tôi	ngần	ngại	không	dám	trình	bày	công	khai	giáo	lý	thiêng	liêng	này,	và
quả	thực	tôi	đã	không	làm	nếu	không	có	người	đi	trước.	Tử	Thư	Tây	Tạng
và	một	số	sách	nói	vềBardo	của	pháp	tánh	đã	được	xuất	bản,	và	đã	đưa	đến
những	kết	luận	ngây	ngô.	Bởi	thế	tôi	thấy	thực	quan	trọng,	và	đã	đến	lúc	nên
có	một	giải	thích	rõ	về	Bardonày	đúng	như	nghĩa	chân	thực	của	nó.	Có	lẽ	tôi
cũng	nên	nhấn	mạnh	rằng	tôi	chưa	đi	vào	chi	tiết	về	những	pháp	tu	cao	cấp
bao	hàm	trong	đó,	mà	pháp	nào	cũng	cần	phái	có	thầy,	và	sự	liên	hệ	với	bậc
thầy	ấy	phải	được	giữ	thật	hoàn	toàn	trong	sáng.
Tôi	đã	thu	thập	tuệ	giác	từ	nhiều	nguồn	để	viết	chương	này	-	mà	tôi	cho	là
một	 trong	 những	 chương	quan	 trọng	 nhất	 của	 quyển	 sách	 -	 càng	 sáng	 sủa
càng	hay.	Tôi	hy	vọng	nhờ	đấy	mà	một	vài	người	trong	các	bạn	có	thể	liên
lạc	với	giáo	lý	phi	thường	này,	và	được	cảm	hứng	để	tra	tầm	thêm,	và	khởi
sự	tu	tập.

BỐN	GIAI	ĐOẠN	CỦA	PHÁP	TÁNH

Phạn	ngữ	Dharmata.	Tạng	ngữ	Cho	nyi,	nghĩa	là	bản	chất	nội	tại	của	mọi	sự
vật,	 tinh	yếu	của	các	pháp.	Pháp	 tánh	 là	sự	 thật	nguyên	vẹn,	vô	điều	kiện,
bản	chất	của	thực	tại,	hay	thật	tánh	của	hiện	tượng	giới.	Những	gì	chúng	ta
đang	bàn	là	toàn	thể	căn	bản	để	hiểu	tự	tánh	của	tâm	và	bản	chất	của	vạn	sự
vạn	vật.
Sự	chấm	dứt	tiến	trình	tan	rã	và	xuất	hiện	Ánh	sáng	Căn	bản	đã	mở	ra	một
chiều	 không	 gian	 hoàn	 toàn	mới	mẻ,	 bây	 giờ	 bắt	 đầu	 phơi	 bày.	Một	 cách
giản	dị	để	giải	 thích	điều	này	 là	so	sánh	với	cách	đêm	chuyển	thành	ngày.
Giai	đoạn	cuối	của	tiến	trình	tan	rã	khi	chết	là	kinh	nghiệm	màu	đen	của	giai
đoạn	“thành	tựu”.	Nó	được	mô	tả	“giống	như	bầu	trời	trùm	trong	màn	đêm	u
tối”	.	Sự	sinh	khởi	Ánh	sáng	Căn	bản	là	như	ánh	sáng	trong	bầu	trời	trống
rỗng	không	mây	ngay	trước	lúc	bình	minh.	Bây	giờ,	dần	dần	mặt	trời	pháp
tánh	 bắt	 đầu	 lên	 cao	 trong	 vẻ	 tráng	 lệ	 huy	 hoàng	 của	 nó,	 thắp	 sáng	 mọi
đường	cong	của	trái	đất	ở	mọi	hướng.	Tia	sáng	tự	chiếu	của	tự	tánh	Rigpa
xuất	hiện	một	cách	tự	nhiên	và	tỏa	ra	thành	ánh	sáng	và	năng	lượng.
Cũng	như	mặt	trời	lên	trong	bầu	trời	trong	sáng	trống	rỗng,	sự	xuất	hiện	ánh



sáng	của	Bardo	pháp	tánh	cũng	sẽ	nổi	lên	từ	không	gian	lan	khắp	của	Ánh
sáng	Căn	bản.	Cái	tên	chúng	ta	đặt	cho	sự	trình	diễn	âm	thanh,	ánh	sáng	và
màu	sắc	này	 là	“hiện	diện	 tự	nhiên”	 ,	vì	nó	vẫn	 luôn	 luôn	hiện	diện	 trong
tâm,	trong	sự	“trong	sáng	nguyên	ủy”,	mà	vốn	là	nền	tảng	của	nó.
Ðiều	thực	sự	xảy	ra	là	một	tiến	trình	hiển	bày,	trong	đó	tâm	và	bản	chất	căn
để	của	nó	dần	dần	trở	nên	rõ	rệt	hơn.	Bardo	pháp	tánh	là	một	giai	đoạn	trong
tiến	trình	ấy.	Vì	chính	qua	bối	cảnh	ánh	sáng	và	năng	lượng	này	mà	tâm	hiển
thị	trạng	thái	thuần	tịnh	nhất	của	nó.	Ánh	sáng	Căn	bản,	để	tiến	đến	sự	hiển
hiện	 của	 nó	 thành	 hình	 dạng	 trong	Bardo	 kế	 tiếp,	 nghĩa	 là	Bardo	của	 tái
sanh.
Tôi	nhận	thấy	một	điều	rất	đáng	chú	ý	là	vật	lý	học	tân	thời	cũng	đã	chứng
minh	rằng	khi	tra	tầm	vật	chất	đến	chỗ	cùng	cực	thì	nó	được	hiển	bày	dưới
dạng	một	biển	năng	lượng	và	ánh	sáng.	“Dường	như	thể	vật	chất	là	ánh	sáng
được	cô	đọng	lại,	được	làm	cho	đông	lại...	tất	cả	vật	chất	là	một	kết	tinh	của
ánh	sáng	thành	những	mẫu	mực	di	chuyển	qua	lại	trung	bình	chậm	hơn	tốc
độ	ánh	sáng”,	nhà	vật	lý	David	Bohm	nhận	xét.	Vật	lý	học	tân	thời	cũng	hiểu
về	ánh	sáng	trong	nhiều	phương	diện:	“Nó	đồng	thời	là	năng	lượng	và	cũng
là	thông	tin	-	nội	dung,	hình	dáng,	cơ	cấu.	Nó	là	tiềm	năng	của	mọi	sự”.
Bardo	pháp	tánh	có	4	giai	đoạn,	mỗi	giai	đoạn	trình	bày	một	cơ	hội	khác	nữa
để	giải	thoát.	Nếu	cơ	hội	này	không	được	bắt	lấy,	thì	giai	đoạn	kế	tiếp	sẽ	mở
ra.	 Sự	 giải	 thích	 mà	 tôi	 làm	 ở	 đây	 về	Bardo	 này	 bắt	 nguồn	 từ	 mật	 điển
Dzogchen,	trong	đó	nói	chỉ	nhờ	pháp	tu	cao	cấp	đặc	biệt	gọi	là	Togal,	người
ta	mới	có	thể	hiểu	được	ý	nghĩa	thực	sự	của	Bardo	pháp	tánh.	Bởi	thế,	Bardo
pháp	tánh	này	ít	nổi	bật	trong	các	giáo	lý	về	sự	chết	trong	truyền	thống	Tây
Tạng.	Ngay	cả	trong	Tử	Thư	Tây	Tạng,	vốn	cũng	thuộc	giáo	lý	Dzogchen,
chuỗi	liên	tục	4	giai	đoạn	này	cũng	chỉ	nói	mơ	hồ,	hầu	như	hơi	ẩn	mật,	và
không	xuất	hiện	trong	một	cơ	cấu	trật	tự	rõ	ràng.
Tuy	nhiên,	tôi	phải	nhấn	mạnh	rằng	danh	từ	chỉ	có	thể	cho	một	vài	hình	ảnh
khái	niệm	về	những	gì	có	thể	xảy	ra	trong	Bardo	pháp	tánh	mà	thôi.	Những
hình	ảnh	của	Bardo	này	vẫn	chỉ	là	khái	niệm,	khi	mà	hành	giả	chưa	kiện	toàn
pháp	môn	Togal.	Khi	đã	kiện	toàn	pháp	tu	ấy	thì	những	gì	tôi	nói	sau	đây	sẽ
trở	thành	một	kinh	nghiệm	cá	nhân	không	thể	chối	cãi.	Ðiều	mà	tôi	cố	trình
bày	ở	đây	chỉ	là	để	cho	bạn	biết	về	hiện	hữu	của	một	chiều	không	gian	kỳ
diệu	như	vậy,	và	để	hoàn	tất	sự	mô	tả	của	tôi	về	các	cõi	Trung	Ấm.	Tôi	cũng
hy	vọng	sâu	xa	rằng	sự	mô	tả	đầy	đủ	này	có	lẽ	sẽ	giúp	nhắc	nhở	bạn	phần
nào,	khi	bạn	kinh	quá	tiến	trình	chết.

1.	Quang	sắc	-	Phong	cảnh	bằng	ánh	sáng

Trong	Bardo	pháp	 tánh,	 bạn	mang	một	 cái	 thân	bằng	 ánh	 sáng.	Giai	 đoạn
đầu	của	Bardo	này	là	khi	“hư	không	tan	thành	ánh	sáng”.



Thình	lình	bạn	ý	thức	đến	một	thế	giới	âm	thanh,	ánh	sáng	và	màu	sắc.	Tất
cả	 những	hình	 dạng	quen	 thuộc	 thường	ngày	 đã	 hòa	 tan	 thành	một	 phong
cảnh	ánh	sáng	lan	khắp.	Ánh	sáng	này	rực	rỡ	chói	chang,	trong	suốt	và	nhiều
màu,	 không	 bị	 giới	 hạn	 bởi	một	 chiều	 hướng	 nào,	 lóng	 lánh	 và	 luôn	 luôn
chuyển	động.	Tử	Thư	Tây	Tạng	gọi	nó	“giống	như	một	 ảo	giác	 trên	đồng
trống	trong	hơi	nóng	mùa	hè”	.	Màu	sắc	của	nó	là	biểu	hiện	tự	nhiên	của	thể
tánh	tứ	đại	trong	tâm:	hư	không	màu	xanh,	nước	trắng,	đất	vàng,	lửa	đỏ	và
gió	lục.
Những	tướng	sáng	chói	chang	ấy	trong	Bardo	pháp	tánh	an	trú	lâu	mau	hoàn
toàn	 tùy	 thuộc	mức	độ	an	 trú	của	bạn	 trong	pháp	môn	Togal.	Chỉ	khi	bạn
thực	sự	làm	chủ	pháp	môn	này,	bạn	mới	có	thể	ổn	định	kinh	nghiệm	ấy	và
xử	dụng	nó	để	đạt	giải	 thoát.	Nếu	không,	Bardo	pháp	 tánh	chỉ	 lóe	 lên	như
một	làn	chớp,	mau	đến	độ	bạn	không	ngờ	nó	đã	xẹt	tới	nữa.	Tôi	lại	phải	nhấn
mạnh	rằng,	chỉ	một	hành	giả	Togal	mới	có	thể	có	sự	trực	nhận	vô	cùng	quan
trọng	này,	đó	là	những	biểu	hiện	ánh	sáng	chói	lọi	này	không	hiện	hữu	ngoài
tự	tánh	của	tâm.

2.	Hội	nhập	-	Chư	thiên

Nếu	bạn	không	thể	nhận	ra	đấy	là	biểu	hiện	tự	nhiên	của	tự	tánh	-	Rigpa,	thì
những	quang	sắc	giản	đơn	khi	ấy	khởi	sự	hòa	vào	nhau,	cô	đọng	lại	 thành
những	điểm	sáng	hay	những	trái	cầu	bằng	ánh	sáng	đủ	cỡ,	gọi	là	tiklé.	Trong
những	trái	cầu	sáng	này,	“những	mandala	chư	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ”	xuất
hiện,	 khi	 những	 trái	 cầu	 khổng	 lồ	 bằng	 ánh	 sáng	 tụ	 lại,	 dường	như	 chiếm
trọn	cả	không	gian.
Ðây	là	giai	đoạn	thứ	hai,	gọi	là	“ánh	sáng	tan	thành	nhất	thể”,	trong	đó	ánh
sáng	xuất	hiện	dưới	hình	dạng	những	đức	Phật	hay	chư	thiên	đủ	cỡ,	đủ	màu
sắc	hình	dạng,	cầm	những	đồ	phụ	tùng	khác	nhau.	Ánh	sáng	họ	chiếu	ra	thật
chói	chang	làm	lòa	mắt,	âm	thanh	thì	ghê	rợn	như	ngàn	tiếng	sấm	sét	nổi	lên,
còn	những	tia	sáng	thì	như	những	tia	laser	đâm	thủng	mọi	sự.
Ðấy	là	“42	thần	an	lạc	và	58	thần	phẫn	nộ”	mô	tả	trong	Tử	Thư	Tây	Tạng.
Những	vị	này	xuất	hiện	trong	giai	đoạn	vài	“ngày”,	ở	trong	những	mandala
đặc	biệt	của	họ	gồm	từng	nhóm	năm.	Hình	ảnh	này	chiếm	trọn	bầu	trời	bên
trong	tâm	thức	bạn,	với	một	cường	độ	mãnh	liệt	mà	nếu	bạn	không	thể	nhận
ra	thực	chất	của	nó,	thì	nó	có	vẻ	đe	dọa	ghê	gớm.	Bạn	bị	ngốn	ngấu	trong	nỗi
sợ	hãi	kinh	hoàng,	và	bạn	ngất	xỉu.
Từ	chính	bạn	và	từ	những	vị	thần	ấy,	có	những	chùm	tia	sáng	nhỏ	nhiệm	tỏa
ra,	hòa	tâm	bạn	với	tâm	chư	thiên.	Vô	số	trái	cầu	sáng	xuất	hiện	trong	những
tia	sáng	càng	tăng	thêm	rồi	“cuộn	lại”,	khi	tất	cả	chư	thần	đều	tan	vào	trong
bạn.



3.	Tuệ	giác

Nếu	bạn	vẫn	chưa	nhận	ra	được	và	an	trú,	thì	giai	đoạn	kế	tiếp	mở	ra,	gọi	là
“nhất	thể	tan	thành	trí	tuệ”.
Một	 chùm	 tia	 sáng	nhỏ	nhiệm	khác	 tuôn	phát	 từ	 tim	bạn	và	một	 chùm	ảo
tượng	khổng	lồ	mở	ra;	tuy	nhiên	từng	chi	tiết	vẫn	sáng	sủa	rõ	ràng.	Ðây	là	sự
trình	bày	những	khía	cạnh	khác	nhau	của	trí	tuệ,	hiện	ra	một	lượt	dưới	dạng
những	tấm	thảm	trải	ra	bằng	ánh	sáng	và	trái	cầu	sáng	rực	rỡ.
Ðầu	tiên,	trên	một	tấm	thảm	ánh	sáng	màu	xanh	lục,	xuất	hiện	những	trái	cầu
sáng	màu	xa-phia	xanh,	gồm	những	nhóm	năm.	Phía	trên	đó,	trên	một	thảm
ánh	sáng	trắng,	xuất	hiện	những	trái	cầu	sáng	chói	lọi,	trắng	như	pha-lê.	Trên
nữa,	trên	một	thảm	ánh	sáng	vàng	nhạt,	xuất	hiện	những	trái	cầu	sáng	màu
vàng	ròng,	và	trên	nữa,	một	thảm	ánh	sáng	đỏ	nâng	đỡ	những	trái	cầu	sáng
đỏ	màu	hổ	phách.	Trên	 tất	cả	 là	một	 trái	cầu	ánh	sáng	 rực	 rỡ	như	một	cái
lọng	tỏa	ra	làm	bằng	lông	chim	công.
Sự	trình	diễn	những	quang	sắc	sáng	chói	này	là	biểu	hiện	của	năm	trí:	pháp
giới	thể	tánh	trí,	giống	như	hư	không	cùng	khắp;	đại	viên	cảnh	trí,	bình	đẳng
tánh	trí,	diệu	quan	sát	 trí	và	thành	sở	tác	trí.	Nhưng	vì	 trí	Thành	sở	tác	chỉ
kiện	 toàn	 được	 vào	 lúc	 giác	 ngộ,	 nên	 nó	 chưa	 hiện	 ra	 ở	 đây.	 Bởi	 thế	mà
không	có	thảm	ánh	sáng	màu	lục	và	những	trái	cầu	sáng,	tuy	thế	nó	nội	tại
trong	tất	cả	màu	sắc	khác.	Ðiều	được	biểu	hiện	ở	đây	là	tiềm	năng	giác	ngộ
của	ta.	Thành	sở	tác	trí	chỉ	xuất	hiện	khi	ta	thành	Phật.
Nếu	bạn	không	đạt	giải	 thoát	ở	đây	nhờ	an	 trú	không	 tán	 loạn	vào	 tự	 tánh
tâm,	thì	những	tấm	thảm	ánh	sáng	và	những	trái	cầu	sáng	trong	đó,	cùng	với
tự	 tánh	 bạn,	 tất	 cả	 sẽ	 tan	 vào	 trong	 trái	 cầu	 sáng	 như	 cái	 lọng	 lông	 chim
công.

4.	Hiện	diện	tự	nhiên

Ðiều	 này	 báo	 hiệu	 giai	 đoạn	 cuối	 cùng	 của	Bardo	pháp	 tánh,	 “trí	 tuệ	 tan
thành	hiện	diện	tự	nhiên”.	Bây	giờ,	toàn	thể	thực	tại	trưng	ra	trong	một	cuộc
trưng	bày	vĩ	đại.	Trước	hết,	trạng	thái	thanh	tịnh	nguyên	thủy	xuất	hiện	như
một	bầu	trời	mở	rộng	không	mây,	rồi	chư	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ	xuất	hiện,
tiếp	theo	là	những	cảnh	giới	chư	Phật,	và	dưới	đó	là	sáu	cõi	luân	hồi.
Tính	cách	bao	la	vô	hạn	của	cảnh	tượng	này	thực	hoàn	toàn	ngoài	sức	tưởng
tượng	thông	thường	của	chúng	ta.	Mọi	khả	tính	đều	được	trình	bày:	từ	trí	tuệ
và	giải	 thoát	cho	đến	mê	mờ	và	tái	sinh.	Ở	điểm	này,	bạn	tự	thấy	mình	có
những	khả	năng	nhận	thức	và	trí	nhớ	sáng	suốt.	Chẳng	hạn,	với	sự	sáng	suốt
hoàn	toàn,	các	giác	quan	không	bị	trở	ngại,	bạn	sẽ	biết	các	đời	trước	và	đời
sau,	 thấy	 suốt	 tâm	 địa	 người	 khác	 và	 có	 tri	 kiến	 về	 cả	 sáu	 nẻo	 luân	 hồi.



Trong	một	thoáng,	bạn	có	thể	nhớ	lại	một	cách	sống	động	tất	cả	những	giáo
lý	đã	được	nghe,	và	cả	những	giáo	 lý	chưa	 từng	nghe	cũng	thức	dậy	 trong
tâm	bạn.
Toàn	thể	cảnh	tượng	này	sẽ	tan	biến	trở	lại	vào	tinh	chất	sơ	nguyên	của	nó,
như	một	cái	lều	sụp	đổ	khi	những	sợi	dây	của	nó	bị	cắt	đứt.
Nếu	bạn	có	được	sự	an	trú	bền	vững	để	nhận	ra	những	hiện	tượng	ấy	là	“tia
tự	chiếu”	từ	chính	bản	tâm	Rigpa	của	bạn	thì	bạn	sẽ	được	giải	thoát.	Nhưng
nếu	không	có	kinh	nghiệm	của	pháp	tu	Togal,	bạn	không	thể	nhìn	vào	những
vị	thần	“sáng	chói	như	mặt	trời”.	Thay	vì	 thế,	bạn	đưa	mắt	nhìn	xuống	lục
đạo,	theo	khuynh	hướng	tập	quán	nhiều	đời	trước.	Chính	những	hình	ảnh	lục
đạo	bạn	nhận	ra	sẽ	dụ	dẫn	bạn	trở	lại	vào	lưới	mê.
Trong	Tử	Thư	Tây	Tạng,	những	thời	kỳ	nhiều	“ngày”	được	dành	cho	những
kinh	nghiệm	về	Bardo	pháp	tánh.	Ðây	không	phải	là	những	ngày	dương	lịch
24	 tiếng	 đồng	 hồ,	 bởi	 vì	 trong	 phạm	vi	 pháp	 tánh,	 chúng	 ta	 đã	 hoàn	 toàn
vượt	ra	ngoài	mọi	giới	hạn	thời	-	không.	Những	“ngày”	này	là	“ngày	thiền
quán”	và	ám	chỉ	thời	gian	mà	chúng	ta	có	thể	an	trú	không	tán	loạn	trong	tự
tánh	 tâm,	 hay	 trong	 trạng	 thái	 nhất	 tâm.	Nếu	 không	 có	 sự	 thực	 tập	 an	 trú
vững	vàng	trong	thiền	định	thì	những	ngày	ấy	có	thể	ngắn	như	một	phút,	và
sự	xuất	hiện	chư	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ	sẽ	mau	chóng	đến	độ	ta	không	thể
ghi	nhận	được.

HIỂU	NGỘ	PHÁP	TÁNH

Khi	Bardo	pháp	tánh	xuất	hiện	cho	tôi
Tôi	sẽ	từ	bỏ	mọi	kinh	hoàng	sợ	hãi
Vì	nhận	ra	tất	cả	đều	từ	tâm	tôi	hiển	bày
Và	biết	đấy	là	xuất	hiện	tự	nhiên	của	Trung	Ấm
Bây	giờ	khi	đã	đạt	đến	cao	điểm
Tôi	sẽ	không	sợ	chư	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ	sinh	khởi	từ	chính	tâm	tôi.
Chìa	khóa	để	hiểu	Trung	Ấm	này	là,	tất	cả	mọi	kinh	nghiệm	xảy	ra	trong	đó
đều	là	tia	chiếu	tự	nhiên	của	tự	tánh	tâm.	Ðiều	đang	xảy	đến	là,	những	khía
cạnh	khác	nhau	của	năng	lực	giác	ngộ	của	tâm	thức	đang	được	phóng	thích
(khi	không	còn	bị	thân	xác	trở	ngại	-	DG).	Hệt	như	những	tia	sáng	cầu	vồng
nhảy	múa	do	một	bình	pha-lê	chiếu	 ra	chỉ	 là	 sự	hiển	bày	 tự	nhiên	của	nó,
cũng	 thế	những	xuất	 hiện	 chói	 chang	 của	pháp	 tánh	không	 thể	 tách	 rời	 tự
tánh	của	tâm.	Chúng	chính	là	những	biểu	hiện	tự	nhiên	của	nó.	Bởi	thế,	dù
có	 những	 hình	 ảnh	 ghê	 rợn	 đến	 đâu,	 Tử	 Thư	 Tây	 Tạng	 nói,	 chúng	 cũng
không	làm	gì	được	bạn	hơn	là	một	con	sư	tử	độn	bông.
Tuy	nhiên,	thật	không	đúng	khi	gọi	những	xuất	hiện	này	là	“hình	ảnh”	hay
“kinh	nghiệm”,	vì	hình	ảnh,	kinh	nghiệm	tùy	thuộc	vào	một	tương	quan	nhị



nguyên	giữa	chủ	thể	nhận	thức	và	đối	tượng	bị	nhận	thức.	Nếu	chúng	ta	có
thể	nhận	ra	những	tướng	trạng	ấy	của	Bardo	pháp	tánh,	xem	đấy	là	năng	lực
trí	tuệ	của	chính	tâm	ta,	thì	khi	ấy	không	có	sai	khác	giữa	cái	thấy	và	cái	bị
thấy,	và	đây	 là	một	kinh	nghiệm	về	bất	nhị.	Thể	nhập	hoàn	 toàn	vào	kinh
nghiệm	ấy	là	đạt	giải	thoát.	Vì,	như	Kalu	Rinpoche	nói:	“Giải	thoát	xảy	đến
vào	 lúc	 sau	 khi	 chết,	 khi	 tâm	 thức	 có	 thể	 nhận	 ra	 rằng	 những	 gì	 nó	 kinh
nghiệm	chỉ	là	tâm	tạo”.
Tuy	nhiên,	bây	giờ	khi	chúng	ta	không	còn	có	nền	tảng	vật	lý	hay	được	bao
bọc	bởi	một	thế	giới	vật	lý,	thì	những	năng	lực	của	tự	tánh	tâm	được	giải	tỏa
trong	trạng	thái	Trung	Ấm	có	thể	trông	như	vô	cùng	thực,	và	dường	như	có
một	hiện	hữu	khách	quan.	Chúng	dường	như	hiện	hữu	trong	một	thế	giới	bên
ngoài	chúng	ta.	Và	khi	không	có	sự	tu	tập	vững	chãi	thì	ta	sẽ	không	biết	đến
một	 cái	 gì	 bất	 nhị,	 duy	 tâm	 tạo.	Một	khi	 chúng	 ta	đã	 lầm	cho	những	hiện
tượng	ấy	là	tách	biệt	với	ta,	 là	“những	hình	ảnh	bên	ngoài”	thì	chúng	ta	sẽ
phản	ứng	lại	bằng	sợ	hãi	hoặc	hy	vọng,	và	thế	là	nó	dẫn	chúng	ta	đi	vào	mê
lộ.
Cũng	như	khi	Ánh	sáng	Căn	bản	xuất	hiện,	sự	nhận	ra	được	nó	là	chìa	khóa
để	giải	thoát,	ở	đây	cũng	thế,	trong	Bardo	pháp	tánh.	Nhưng	ở	đây,	chính	sự
nhận	ra	“tia	tự	chiếu	của	tính	giác	Rigpa”,	-	sự	biểu	hiện	năng	lực	của	tự	tánh
-	làm	nên	sự	khác	biệt	giữa	giải	thoát	hay	tiếp	tục	chu	kỳ	tái	sanh	do	nghiệp.
Lấy	ví	dụ	sự	xuất	hiện	một	trăm	vị	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ,	xảy	ra	trong	giai
đoạn	 của	 haiBardo	 này.	 Những	 vị	 này	 gồm	 chư	 Phật	 thuộc	 5	 dòng	 họ,
nguyên	lý	nữ	tánh	của	những	vị	ấy,	chư	Bồ-tát	nam	nữ,	chư	Phật	trong	lục
đạo	và	một	số	chư	thần	phẫn	nộ	và	thần	hộ	mạng.	Tất	cả	đều	xuất	hiện	giữa
ánh	sáng	chói	lọi	của	năm	trí.
Chúng	ta	phải	hiểu	những	Phật	và	Bồ-tát	này	như	thế	nào?	-	“Mỗi	hình	dạng
thuần	 tịnh	 trong	 đây	 tiêu	 biểu	một	 viễn	 cảnh	 giác	 ngộ	 của	một	 phần	 kinh
nghiệm	bất	tịnh	của	chúng	ta”	.	Năm	vị	Phật	thuộc	dương	tánh	là	khía	cạnh
thanh	tịnh	của	năm	uẩn	làm	nên	tự	ngã.	Năm	trí	của	Phật	là	khía	cạnh	thanh
tịnh	 của	 năm	 cảm	 xúc	 tiêu	 cực.	 Năm	 vị	 Phật	 mẫu	 là	 những	 đức	 tính	 đại
chủng	thanh	tịnh	thuộc	tâm,	mà	chúng	ta	kinh	nghiệm	thành	ra	đại	chủng	bất
tịnh	của	thân	và	hoàn	cảnh.	Tám	vị	Bồ-tát	 là	khía	cạnh	thanh	tịnh	của	tám
thức,	và	phần	nữ	tánh	của	họ	là	đối	tượng	của	tám	thức.
Dù	là	hình	ảnh	thanh	tịnh	năm	vị	Phật	thuộc	năm	dòng	họ	với	những	loại	trí
tuệ	hiện	ra,	hay	hình	ảnh	bất	 tịnh	của	năm	uẩn	và	những	cảm	xúc	tiêu	cực
của	chúng	xuất	hiện,	bản	chất	của	những	hình	ảnh	ấy	chỉ	 là	một.	Sự	khác
nhau	 là	ở	 thái	độ	chúng	 ta	khi	nhận	 ra	những	hình	ảnh	ấy,	và	ở	chỗ	 ta	có
nhận	ra	rằng	chúng	vốn	xuất	phát	từ	nền	tảng	của	tự	tâm	ta	hay	không.
Hãy	lấy	ví	dụ	một	cái	gì	xuất	hiện	trong	tâm	phàm	tình	của	ta	như	là	một	ý
tưởng	về	tham	dục;	nếu	bản	chất	thực	của	nó	được	nhận	ra,	thì	nó	khởi	lên	-
tách	rời	chấp	thủ	-	như	là	“Diệu	quan	sát	trí”.	Thù	ghét	và	giận	dữ,	khi	nhận



chân	được	nó	lìa	chấp	thủ,	thì	nó	khởi	lên	với	sự	trong	sáng	như	kim	cương,
và	đấy	là	“Ðại	viên	cảnh	trí”.	Khi	ngu	si	được	nhận	chân,	nó	khởi	lên	như	là
ánh	sáng	tự	nhiên	rộng	lớn	không	có	khái	niệm,	gọi	là	“Pháp	giới	 thể	tánh
trí”.	Kiêu	mạn,	khi	được	nhận	chân,	được	thực	chứng	như	là	bất	nhị	và	bình
đẳng,	thì	đó	là	“Bình	đẳng	tánh	trí”.	Ganh	tị,	khi	được	nhận	chân,	thì	thoát
khỏi	thiên	vị	và	chấp	thủ,	và	khởi	lên	như	là	“Thành	sở	tác	trí”	.	Vậy,	năm
cảm	xúc	tiêu	cực	khởi	lên	như	là	hậu	quả	trực	tiếp	của	sự	không	nhận	chân
được	bản	tánh	thực	của	chúng.	Khi	được	nhận	chân	thì	chúng	được	thanh	lọc
và	giải	thoát,	và	khởi	lên	không	khác	gì	hơn	là	sự	hiển	bày	của	năm	trí.
Trong	Bardo	pháp	tánh,	khi	bạn	không	nhận	ra	được	những	tia	sáng	của	năm
trí	ấy,	thì	ngã-chấp-thủ	sẽ	đi	vào	nhận	thức	của	bạn,	cũng	như	một	người	lên
cơn	sốt	cao	khởi	sự	có	ảo	giác	và	thấy	đủ	thứ	cảnh	tượng	trước	mắt.	Bởi	thế,
chẳng	hạn	nếu	bạn	không	nhận	ra	màu	đỏ,	ánh	sáng	hổ	phách	của	Diệu	quan
sát	trí,	thì	nó	xuất	hiện	như	một	ngọn	lửa,	vì	đó	là	tinh	túy	của	hỏa	đại;	nếu
bạn	không	nhận	ra	thực	chất	ánh	sáng	màu	vàng	của	Bình	đẳng	tánh	trí,	thì
nó	xuất	hiện	như	là	địa	đại,	vì	đấy	tinh	túy	của	địa	đại.v.v..
Ðấy	là	cái	cách	những	tướng	hiện	ra	trong	Bardo	pháp	tánh	sẽ	bị	biến	hóa	-
khi	 ngã	 chấp	 đi	 vào	 trong	 nhận	 thức	 -	 thành	 ra	 có	 thực	 chất	 để	 nhập	 vào
những	căn	bản	vọng	tưởng	trong	sinh	tử.
Một	bậc	thầy	Dzogchen	dùng	thí	dụ	băng	và	nước	để	chứng	minh	sự	thiếu
nhận	thức	và	ngã	chấp	diễn	ra	như	thế	nào:	Nước	thường	là	lỏng,	một	yếu	tố
có	những	 tính	 chất	kỳ	diệu	 làm	 sạch	và	giải	 khát.	Nhưng	khi	gặp	 lạnh	nó
đông	lại	thành	băng	giá.	Cũng	thế,	mỗi	khi	ngã	chấp	xuất	hiện,	nó	củng	cố
vừa	kinh	nghiệm	bên	trong	của	ta	vừa	cái	cách	ta	nhìn	thế	giới	quanh	mình.
Nhưng	cũng	như	 sức	nóng	mặt	 trời	 sẽ	 làm	cho	băng	 tan	 thành	nước,	dưới
ánh	sáng	của	sự	 trực	nhận,	bản	chất	 trí	 tuệ	của	chúng	 ta	không	còn	bị	 trói
buộc	(bởi	ngã	chấp	-	DG)	sẽ	hiển	bày.
Bây	giờ	ta	có	thể	thấy	rõ	làm	thế	nào	-	sau	khi	Ánh	sáng	Căn	bản	xuất	hiện,
rồi	Bardo	pháp	tánh	xuất	hiện	-	mà	sinh	tử	thực	sự	đã	khởi	lên	như	hậu	quả
của	sự	không	nhận	ra	được	bản	tâm	trong	cả	hai	lần	ấy.	Lần	đầu	Ánh	sáng
Căn	bản,	nền	tảng	(hay	Tướng	-	DG)	của	tự	tánh	tâm,	đã	không	được	nhận
ra,	nếu	nhận	được,	là	ta	đã	đạt	giải	thoát.	Lần	thứ	hai	năng	lực	(hay	Dụng)
của	tự	tánh	ấy	xuất	hiện,	và	đó	là	một	cơ	hội	thứ	hai	để	giải	thoát;	nhưng	nếu
nó	không	được	trực	nhận	thì	những	cảm	xúc	tiêu	cực	khởi	lên,	cô	đọng	lại
thành	 nhiều	 nhận	 thức	 sai	 lầm	 khác	 nhau,	 cùng	 nhau	 tiếp	 tục	 tăng	 trưởng
những	cảnh	giới	huyễn	mộng	mà	ta	gọi	là	sinh	tử,	giam	giữ	ta	trong	chu	kỳ
tái	sanh.	Toàn	 thể	sự	 tu	 tập	 tâm	linh,	như	vậy,	cốt	 là	để	 lật	ngược	cái	 tình
huống	mà	tôi	muốn	gọi	là	quá	trình	vô	minh,	để	chấm	dứt	tạo	tác,	chấm	dứt
củng	cố	những	nhận	thức	sai	lạc	chằng	chịt	lệ	thuộc	vào	nhau,	những	thứ	đã
bẫy	ta	vào	cái	thực	tại	huyễn	hóa	do	chính	ta	bày	đặt.
Cũng	 như	 khi	 Ánh	 sáng	 Căn	 bản	 xuất	 hiện	 vào	 lúc	 chết,	 ở	 đây	 trong



Bardopháp	tánh	cũng	thế,	chưa	chắc	đã	được	giải	thoát.	Vì	khi	ánh	sáng	trí
tuệ	chiếu	ra,	nó	còn	kèm	theo	một	loạt	những	âm	thanh	và	ánh	sáng	ấm	áp
dịu	dàng	hấp	dẫn	hơn,	không	tràn	ngập,	không	chói	chang	như	ánh	sáng	trí
tuệ.	Những	ánh	sáng	mờ	nhạt	này	-	có	màu	khói	nhạt,	màu	vàng,	lục,	xanh,
đỏ	và	trắng	-	là	những	khuynh	hướng	tập	quán	vô	thức	trong	ta	tích	lũy	do
giận	dữ,	tham	lam,	ngu	si,	nhục	dục,	ganh	tị	và	kiêu	mạn.	Ðấy	là	những	cảm
xúc	đã	tạo	ra	sáu	cõi	luân	hồi	hay	lục	đạo:	địa	ngục,	quỷ	đói,	súc	sinh,	người,
a	tu	la	và	chư	thiên.
Nếu	chúng	ta	không	nhận	ra	và	an	trú	pháp	tánh	của	tự	tâm	trong	đời	sống
thường	ngày	(nghĩa	là	ngồn	gốc	6	cõi	ở	ngay	trong	tâm	thức	-	DG),	thì	theo
bản	năng	chúng	ta	sẽ	bị	lôi	cuốn	về	phía	những	ánh	sáng	mờ	của	lục	đạo,	vì
khuynh	hướng	chấp	thủ	cố	hữu	nơi	ta	khởi	sự	thức	dậy.	Tâm	ta	lùi	lại	vì	cảm
thấy	bị	đe	dọa	bởi	ánh	sáng	trí	tuệ	chói	chang.	Những	ánh	sáng	ấp	áp,	sự	mời
gọi	của	những	khuynh	hướng	thường	ngày,	dụ	dẫn	chúng	ta	vào	một	tái	sanh
mới,	được	định	đoạt	bởi	cảm	xúc	 tiêu	cực	nào	mạnh	nhất	 (trong	6	 thứ	nói
trên)	trong	nghiệp	thức	chúng	ta.
Ta	hãy	lấy	một	ví	dụ	sự	xuất	hiện	của	một	trong	những	vị	Phật	trong	Tử	Thư
Tây	Tạng	để	minh	họa	toàn	thể	tiến	trình	này.	Bậc	thầy	hay	bạn	đạo	nói	với
thần	thức	người	chết	như	sau:
Này	thiện	nam/nữ,	hãy	lắng	nghe	không	tán	loạn!
Vào	ngày	 thứ	ba,	một	ánh	 sáng	 sẽ	 sanh	khởi,	đó	 là	 tinh	chất	 của	địa	đại.
Ðồng	thời,	từ	cõi	Phật	phương	Nam,	gọi	là	“thế	giới	quang	vinh”	đức	Phật
Bảo	Sanh	sẽ	xuất	hiện	trước	ngươi,	 thân	ngài	màu	vàng,	tay	cầm	viên	bảo
châu	như	ý.	Ngài	ngồi	trên	tòa	có	những	con	ngựa	đỡ	và	được	ôm	bởi	Phật
mẫu	Mamaki,	 nguyên	 lý	nữ	 tánh	của	ngài.	Xung	quanh	ngài	 là	hai	Bồ-tát
dương	 tánh:	 Hư	 Không	 Tạng	 (Akashagarbha)	 và	 Phổ	 Hiền
(Samantabhadra),	 và	 hai	 Bồ-tát	 nữ	 tánh:	Mala	 và	Dhupa,	 làm	 thành	 6	 vị
Phật	ở	trong	bối	cảnh	ánh	sáng	cầu	vồng.
Tính	thuần	tịnh	nội	tại	của	thọ	uẩn	-	Bình	đẳng	tánh	trí	-	một	bầu	ánh	sáng
vàng	 chói	 lọi,	 được	 trang	 trí	 bằng	 những	 trái	 cầu	 cũng	 bằng	 ánh	 sáng
(tiklés)	lớn	nhỏ	đủ	cỡ,	trong	suốt	rực	rỡ,	con	mắt	trần	không	thể	chịu	nổi,	sẽ
tuôn	tràn	về	phía	ngươi	từ	nơi	tim	của	Phật	Bảo	Sanh	và	nguyên	lý	nữ	tánh
của	ngài,	và	đâm	xoáy	tim	ngươi	đến	nỗi	con	mắt	ngươi	không	thể	nào	nhìn
vào	đó.
Vào	cùng	 lúc	ấy,	 cùng	với	 tia	 sáng	 trí	 tuệ,	 có	một	ánh	 sáng	xanh	của	 cõi
người	 chiếu	 về	 phía	 ngươi,	 xoáy	 vào	 tim	 ngươi.	Khi	 ấy,	 bị	 kiêu	mạn	 thúc
đẩy,	trong	nỗi	kinh	hoàng	ngươi	chạy	trốn	ánh	sáng	vàng	quá	chói	lọi	kia,
nhưng	lại	thích	ánh	sáng	xanh	của	cõi	người,	và	bị	dính	mắc	vào	đó.
Lúc	ấy,	ngươi	đừng	sợ	ánh	sáng	vàng	chói	chang,	hãy	nhận	ra	đó	là	trí	tuệ.
Hãy	an	trú	tự	tánh	ngươi	trong	đó	một	cách	thoải	mái,	vô	vi.	Hãy	tin	tưởng
vào	đó,	hãy	có	sự	sùng	kính	và	khát	khao	đối	với	nó.	Nếu	ngươi	nhận	ra	nó



là	 tia	 chiếu	 tự	nhiên	 của	 tự	 tánh	Rigpa	ngươi,	 thì	 dù	 cho	ngươi	 không	có
sùng	kính,	chưa	đọc	kinh	cầu	nguyện,	tất	cả	chư	Phật	và	ánh	sáng	ấy	cũng
sẽ	tan	hòa	bất	ly	với	ngươi,	và	ngươi	sẽ	đạt	đến	cõi	Phật.
Nếu	ngươi	không	nhận	ra	đấy	là	tia	chiếu	tự	nhiên	của	tự	tánh	ngươi,	thì	hãy
có	lòng	sùng	kính	mà	cầu	nguyện,	nghĩ:	“Ðây	là	ánh	sáng	năng	lực	từ	bi	của
Phật	Bảo	Sanh.	Con	xin	quay	về	nương	tựa	ngài”	.	Vì	đó	quả	thực	là	Phật
Bảo	Sanh	đang	đến	hướng	dẫn	ngươi	trong	nỗi	kinh	hoàng	của	cảnh	Trung
Ấm,	đó	là	những	móc	câu	bằng	ánh	sáng	của	năng	lực	tâm	đại	bi,	bởi	 thế
ngươi	hãy	để	niềm	sùng	kính	tràn	ngập	tim	ngươi.
Ðừng	thích	trú	trước	ánh	sáng	xanh	của	cõi	người.	Ðây	là	con	đường	hấp
dẫn	của	những	khuynh	hướng,	tập	quán	mà	ngươi	đã	tích	lũy	bằng	kiêu	mạn
mãnh	liệt.	Nếu	ngươi	quyến	luyến	với	nó,	ngươi	sẽ	tái	sanh	vào	cõi	người,	ở
đó	ngươi	sẽ	kinh	quá	những	đau	đớn	của	sinh,	già,	bệnh,	chết;	ngươi	sẽ	lỡ
mất	cơ	hội	ngoi	đầu	lên	khỏi	vũng	lầy	sinh	tử.	Ánh	sáng	xanh	dịu	này	là	một
chướng	ngại	bít	lấp	con	đường	giải	thoát,	bởi	thế	ngươi	đừng	nhìn	vào	đó,
mà	hãy	từ	bỏ	kiêu	mạn!	Từ	bỏ	những	khuynh	hướng	tập	quán	của	nó.	Ðừng
quyến	luyến	ánh	sáng	xanh	dịu,	đừng	khát	khao	nó.	Hãy	sinh	tâm	sùng	kính
và	khát	ngưỡng	ánh	sáng	vàng	chói	chang,	hãy	tập	trung	toàn	sự	chú	ý	của
ngươi	vào	đức	Phật	Bảo	Sanh	và	cầu	nguyện:
“Than	ôi,	vì	kiêu	mạn	con	đã	lang	thang	trong	sinh	tử.
Xin	đức	Phật	Bảo	Sanh	dẫn	đường	cho	con
Trên	đạo	lộ	quang	minh	rực	rỡ	vốn	là	“Bình	đẳng	tánh	trí”.
Xin	Phật	mẫu	Mamaki	tối	thượng	của	ngài	hãy	đi	sau	con
Xin	các	ngài	giúp	con	vượt	qua	ngõ	hiểm	nghèo	Trung	Ấm
Và	đưa	con	đến	trạng	thái	toàn	giác”.
Nhớ	đọc	lời	cầu	nguyện	này	trong	niềm	sùng	kính	sâu	xa,	ngươi	sẽ	tan	thành
ánh	sáng	cầu	vồng	trong	tim	của	Phật	Bảo	Sanh	và	Phật	mẫu	Mamaki,	trở
thành	một	báo	thân	Phật	trong	cõi	Phật	“Quang	vinh”	phương	Nam”.
Sự	mô	tả	đức	Phật	Bảo	Sanh	xuất	hiện	kết	thúc	với	lời	giải	thích	rằng	nhờ	vị
thầy	hay	bạn	đạo	“khai	thị”	như	thế	nhiều	lần,	người	chết	sẽ	được	giải	thoát,
dù	năng	 lực	họ	có	kém	cỏi	bao	nhiêu.	Tuy	nhiên,	Tử	Thư	nói,	dù	đã	được
khai	 thị	nhiều	lần,	có	những	người	vì	ác	nghiệp	nên	không	nhận	ra,	không
giải	thoát	được.	Bị	giao	động	bởi	tham	dục,	si	mê	và	kinh	hoàng	trước	những
ấm	thanh	ánh	sáng	ấy,	họ	sẽ	chạy	trốn.	Bởi	thế,	vào	“ngày”	hôm	sau,	vị	Phật
kế	tiếp	là	A	Di	Ðà	với	ánh	sáng	vô	lượng,	cùng	với	mandala	chư	thần	của
ngài	sẽ	xuất	hiện	trong	tất	cả	vẻ	huy	hoàng	với	quang	sắc	màu	đỏ	chói	lọi,
đồng	 thời	 lại	có	ánh	sáng	đục	hấp	dẫn	của	ngạ	quỷ	đạo,	do	 tham	dục	 thấp
hèn	phát	sinh.	Tương	tự	như	thế,	Tử	Thư	lần	lượt	giới	thiệu	sự	xuất	hiện	của
chư	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ.
Người	 ta	 thường	hỏi	 tôi:	“Chư	thần	có	hiện	ra	cho	một	người	Tây	phương
không?	Nếu	có,	thì	có	phải	hiện	dưới	hình	dạng	quen	thuộc	của	phương	Tây



hay	không?”
Những	sự	hiển	bày	của	Bardo	pháp	 tánh	được	gọi	 là	“hiện	diện	 tự	nhiên”.
Ðiều	này	có	nghĩa	chúng	nội	tại	vô	điều	kiện,	hiện	hữu	trong	tất	cả	chúng	ta.
Sự	khởi	lên	của	chúng	không	tùy	thuộc	sự	chứng	đắc	nào	của	ta,	nhưng	sự
nhận	ra	chúng	thì	có	tùy	thuộc.	Những	hình	ảnh	ấy	không	phải	chỉ	xuất	hiện
cho	người	Tây	Tạng,	mà	đấy	là	kinh	nghiệm	phổ	quát	và	căn	để,	nhưng	cái
cách	theo	đó	chúng	được	thấy,	tùy	thuộc	bối	cảnh	sống	của	chúng	ta.	Vì	tự
bản	chất	chúng	là	vô	giới	hạn,	nên	chúng	có	tự	do	xuất	hiện	dưới	bất	cứ	hình
dạng	nào.
Bởi	 thế,	 chư	 thần	 có	 thể	mang	hình	dạng	mà	 chúng	 ta	 thường	quen	 thuộc
nhất	trong	đời	sống	hàng	ngày.	Ví	dụ,	với	hành	giả	Tây	phương,	thì	chư	thần
có	 thể	mang	hình	dạng	chúa	Ki-tô	hay	đức	Mẹ	đồng	 trinh.	Thông	 thường,
toàn	 thể	 sự	 hiển	 bày	 giác	 ngộ	 của	 chư	Phật	 là	 giúp	 chúng	 ta,	 bởi	 thế	 nên
chúng	có	 thể	mang	hình	dạng	nào	 thích	hợp	và	 lợi	 ích	nhất	 cho	 chúng	 ta.
Nhưng	dù	dưới	hình	dạng	nào	thì	điều	quan	trọng	vẫn	là	phải	nhận	ra	rằng	tự
bản	chất,	không	có	sự	khác	nhau	nào	cả	giữa	những	biểu	hiện	ấy.

SỰ	TRỰC	NHẬN

Giáo	 lý	Dzogchen	 giải	 thích	 rằng,	 cũng	 như	một	 người	 sẽ	 không	 nhận	 ra
Ánh	 sáng	Căn	 bản	 nếu	 không	 có	 sự	 thực	 chứng	 tự	 tánh	 tâm	 và	một	 kinh
nghiệm	vững	vàng	về	pháp	tu	Trekcho;	cũng	thế	nếu	không	thực	hành	pháp
Togal	 thì	 không	 thể	 nhận	 ra	 được	Bardo	 pháp	 tánh.	Một	 hành	 giả	 Togal
thuần	thục	đã	kiện	toàn	và	an	trú	trong	ánh	sáng	của	tự	tánh	thì	khi	sống,	họ
đã	có	kinh	nghiệm	trực	tiếp	về	những	biểu	hiện	sẽ	nổi	lên	trong	Bardo	pháp
tánh.	Năng	lượng	và	ánh	sáng	này	như	vậy	nằm	ngay	trong	chúng	ta,	mặc	dù
hiện	 tại	 chúng	bị	khuất	 lấp.	Tuy	nhiên,	khi	 thể	xác	và	những	 tầng	 thô	của
tâm	thức	đã	chết,	thì	chúng	tự	nhiên	được	phóng	thích,	và	âm	thanh,	màu	sắc
và	ánh	sáng	của	tự	tánh	ta	sẽ	chiếu	sáng	rực	rỡ.
Tuy	nhiên,	không	phải	chỉ	có	nhờ	pháp	Togal	mới	có	thể	xử	dụng	Bardo	này
để	giải	 thoát.	Những	hành	giả	Mật	 tông	 trong	Phật	giáo	 sẽ	 liên	kết	những
tướng	xuất	hiện	trong	Bardo	pháp	tánh	với	pháp	tu	của	riêng	họ.	Trong	Mật
tông,	nguyên	lý	chư	thần	là	một	cách	truyền	thông.	Chư	thần	được	hiểu	như
những	ẩn	dụ,	nhân	cách	hóa	và	biểu	trưng	cho	những	năng	lực	và	tính	chất
vô	biên	của	tâm	trí	tuệ	chư	Phật.	Sự	nhân	cách	hóa	những	năng	lực	và	tính
chất	ấy	dưới	hình	dạng	chư	thần	sẽ	giúp	cho	hành	giả	nhận	ra	chúng	và	thiết
lập	tương	quan	với	chúng.	Nhờ	tu	tập	sự	tạo	ra	rồi	thâu	lại	hình	ảnh	ấy	vào
tâm,	qua	phương	pháp	quán	tưởng,	mà	hành	giả	nhận	ra	rằng	cái	tâm	quán	ra
chư	thần	và	chư	thần	được	quán	ra	ấy	không	phải	là	hai	thứ	tách	biệt.
Trong	Phật	giáo	Tây	Tạng,	mỗi	hành	giả	có	một	yidam,	hình	ảnh	một	vị	Phật



hay	Bồ-tát	nào	mà	họ	cảm	thấy	có	duyên	với	mình,	và	thường	triệu	thỉnh	vị
ấy	để	quán	tưởng	hình	ảnh	trong	tim	mỗi	khi	tập	luyện.	Thay	vì	xem	những
tướng	của	pháp	tánh	là	hiện	tượng	bên	ngoài,	hành	giả	Mật	tông	sẽ	liên	kết
chúng	với	yidam,	hình	ảnh	vị	Phật	của	riêng	họ,	hòa	nhập	làm	một	với	tướng
ấy.	Bởi	vì	trong	khi	tu	luyện,	họ	đã	nhận	ra	yidam	là	tia	chiếu	tự	nhiên	của
tâm	giác	ngộ,	nên	(khi	chết)	họ	có	thể	nhìn	các	tướng	trong	Bardo	pháp	tánh
như	là	biểu	hiện	của	yidam	ấy.	Với	cái	thấy	thuần	tịnh	này,	hành	giả	sẽ	nhận
ra	bất	cứ	gì	xuất	hiện	trong	Bardo	đều	là	những	thị	hiện	của	yidam.	Rồi	nhờ
năng	 lực	 tu	 tập	 và	 sự	 ban	 phước	 của	 yidam,	 vị	 ấy	 sẽ	 đạt	 giải	 thoát	 trong
Bardo	pháp	tánh.
Ðấy	là	lý	do	trong	truyền	thống	Tây	Tạng	có	lời	khuyến	cáo	-	cho	cư	sĩ	thế
tục	và	những	hành	giả	 thông	 thường	chưa	quen	 thuộc	với	pháp	 tu	yidam	-
rằng	 bất	 cứ	 tướng	 gì	 khởi	 lên,	 đều	 nên	 quán	 ngay	 đấy	 là	 đức	 Quán	 Thế
AÂm,	 vị	 Phật	 của	 lòng	 bi	mẫn,	 hoặc	 đức	A	Di	Dà,	 hoặc	 Liên	Hoa	 Sanh
(Padmasambhava)	tùy	theo	vị	nào	họ	quen	thờ	nhất.	Nói	tóm	lại,	bất	cứ	cách
nào	bạn	thường	tu	tập	trong	đời	sống,	thì	cũng	bằng	cách	đó	bạn	cố	mà	nhận
ra	các	tướng	trong	Bardopháp	tánh.
Một	gợi	ý	khác	để	nhìn	Bardo	pháp	 tánh	 là,	hãy	xem	nó	như	 thế	giới	nhị-
nguyên	được	hiển	bày	trong	hình	dạng	thuần	tịnh	tối	hậu	của	nó.	Chúng	ta
được	đưa	ra	phương	tiện	để	giải	thoát,	song	đồng	thời	chúng	ta	cũng	bị	dụ
dẫn	bởi	tiếng	gọi	của	những	bản	năng	và	tập	quán	trong	ta.	Ta	kinh	nghiệm
năng	lực	thuần	túy	của	tâm	linh	mà	đồng	thời	cũng	kinh	nghiệm	sự	rối	ren
mờ	mịt	của	nó.	Dường	như	thể	ta	đang	được	nhắc	nhở	phải	làm	một	quyết
định,	 phải	 chọn	 lựa	 giữa	 đường	 này	 hay	 đường	 kia.	Dĩ	 nhiên	 chúng	 ta	 có
được	cái	quyền	chọn	lựa	ấy	hay	không	còn	tùy	thuộc	vào	mức	độ	hoàn	tất
của	việc	tu	tập	của	ta	trong	lúc	sống.

	



18.	BARDO	TÁI	SANH

Đối	với	phần	đông	người,	kinh	nghiệm	về	cái	chết	chỉ	có	nghĩa	là	bước	vào
một	trạng	thái	quên	lãng	ở	cuối	tiến	trình	chết.	Ba	giai	đoạn	của	sự	tan	rã	bên
trong	có	thể	rất	nhanh,	“như	ba	cái	búng	tay”.	Những	tinh	chất	trắng	và	đỏ
của	cha	và	mẹ	gặp	nhau	ở	tim,	và	kinh	nghiệm	màu	đen	gọi	là	“thành	tựu”
khởi	lên.	Ánh	sáng	Căn	bản	xuất	hiện,	nhưng	ta	không	nhận	ra	được	nó,	và
ta	rơi	vào	trạng	thái	hôn	mê	bất	tỉnh.
Như	tôi	đã	nói,	đây	là	sự	hụt	trực	nhận	lần	thứ	nhất,	hay	giai	đoạn	vô	minh
thứ	nhất,	Tạng	ngữ	gọi	là	Ma	Rigpa,	hay	“Bất	giác”,	ngược	lại	với	Rigpa,	sự
tỉnh	giác	về	tự	tánh	tâm.	Ðiều	này	đánh	dấu	trong	ta	sự	khởi	đầu	một	chu	kỳ
khác	của	sinh	tử,	chỉ	bị	gián	đoạn	chốc	lát	vào	lúc	chết.	Khi	ấy	Bardo	pháp
tánh	xuất	hiện	và	nó	chỉ	vút	qua	như	một	làn	chớp,	không	được	nhận	ra.	Ðây
là	sự	hụt	trực	nhận	lần	thứ	hai,	giai	đoạn	hai	của	vô	minh	bất	giác.
Ðiều	đầu	tiên	mà	ta	ý	thức	đến	là	“như	thể	trời	và	đất	lại	cách	ngăn	trở	lại”:
Chúng	ta	thình	lình	tỉnh	dậy	trong	trạng	thái	trung	gian	giữa	cái	chết	và	một
tái	sanh	mới.	Ðây	gọi	là	Trung	Ấm	của	tái	sanh,	sipa	Bardo,	và	là	Trung	Ấm
thứ	ba	của	sự	chết.
Khi	chúng	ta	không	nhận	ra	được	Ánh	sáng	Căn	bản	và	không	nhận	raBardo
pháp	tánh,	những	hạt	giống	của	khuynh	hướng	tập	quán	trong	ta	được	khơi
dậy,	 bừng	 tỉnh.	Bardo	 tái	 sanh	 bắt	 đầu	 từ	 khi	 bừng	 tỉnh	 này	 cho	 đến	 khi
chúng	ta	nhập	vào	bào	thai	của	đời	sống	mới.
Danh	từ	Sipa	trong	Sipa	Bardo	dịch	là	“Trung	Ấm	tái	sinh”,	cũng	có	nghĩa	là
“khả	năng”	và	“hiện	hữu”.	Trong	Trung	Ấm	này,	vì	tâm	thức	không	còn	bị
giới	hạn	và	ngăn	che	bởi	cái	 thân	vật	 lý	của	 thế	giới	này,	nên	những	“khả
năng”	là	vô	biên	cho	việc	tái	sinh	trong	các	cõi.	Và	Bardo	này	có	“hiện	hữu”
bên	ngoài	là	thân	tâm	lý	và	‘hiện	hữu”	bên	trong	là	tâm.
Khía	canh	nổi	bật	của	Bardo	tái	sanh	là,	ở	đây	tâm	đóng	vai	trò	quan	trọng,
trong	khi	ở	giai	đoạn	Bardo	pháp	tánh,	thì	mọi	sự	diễn	ra	trong	phạm	vi	Tính
giác	Rigpa,	cốt	lõi	của	tâm.	Bởi	thế,	trong	Bardo	pháp	tánh,	chúng	ta	có	một
thân	bằng	ánh	sáng,	còn	trong	Bardo	tái	sinh	chúng	ta	có	một	thân	do	ý	sanh.
Trong	Bardo	 tái	 sinh,	 tâm	có	được	ánh	 sáng	vô	biên	và	 sự	di	động	không
giới	 hạn,	 nhưng	 hướng	 di	 chuyển	 của	 nó	 hoàn	 toàn	 được	 định	 đoạt	 bởi
những	khuynh	hướng	 tập	quán	cũ	của	 ta.	Vì	vậy	nó	được	gọi	 là	Bardo	 tái
sinh.	Kalu	Rinpoche	nói:	“Ðó	là	hậu	quả	hoàn	toàn	thụ	động,	mù	quáng	của
những	nghiệp	đời	 trước,	và	không	có	gì	xảy	ra	 là	hữu	thức;	chúng	ta	hoàn
toàn	bị	nghiệp	lực	lôi	kéo”.
Ở	điểm	này,	tâm	đã	đạt	đến	giai	đoạn	kế	tiếp	trong	tiến	trình	tuần	tự	mở	ra
của	nó:	Từ	trạng	thái	thanh	tịnh	nhất	của	nó	là	Ánh	sáng	Căn	bản,	qua	ánh



sáng	và	năng	 lượng	 của	nó,	 tức	 là	 những	 tướng	hiện	 ra	 trong	Bardo	 pháp
tánh,	và	bây	giờ	đi	vào	sự	biểu	hiện	thô	hơn	của	một	thân	ý	sanh	trong	Bardo
tái	 sinh.	Những	gì	 xảy	 ra	 bây	 giờ	ở	 giai	 đoạn	này	 là	một	 tiến	 trình	 tan	 rã
ngược	lại:	những	ngọn	gió	lại	xuất	hiện,	cùng	với	chúng	là	những	trạng	thái
tư	 tưởng	 liên	 hệ	 đến	 ngu	 si,	 tham	 dục	 và	 giận	 dữ.	 Rồi,	 vì	 ký	 ức	 về	 thân
nghiệp	sanh	 trong	quá	khứ	của	chúng	 ta	đang	còn	mới	mẻ,	chúng	 ta	mang
một	“thân	ý	sanh”.

THÂN	Ý	SANH

Thân	ý	 sanh	của	chúng	 ta	 trong	Bardo	 tái	 sanh	mang	một	 số	đặc	 tính	đặc
biệt.	Nó	có	đủ	tất	cả	các	giác	quan.	Nó	vô	cùng	nhẹ,	sáng	suốt	và	di	động;	và
sự	bén	nhạy	của	nó	được	nói	là	gấp	7	lần	trong	đời	sống	thực.	Nó	cũng	có
được	một	loại	thần	thông	lặt	vặt,	không	được	ý	thức	kiểm	soát,	nhưng	đem
lại	cho	thân	ý	sanh	khả	năng	đọc	được	tâm	người	khác.
Lúc	đầu,	thân	ý	sanh	này	sẽ	có	một	hình	dáng	giống	như	thân	thể	trong	đời
vừa	 qua,	 nhưng	 không	 có	 một	 khuyết	 điểm	 nào,	 và	 đang	 ở	 độ	 tuổi	 xuân
xanh.	Ngay	cả	khi	bạn	bị	què	quặt	hay	đau	ốm	trong	đời	sống,	bạn	vẫn	có
được	thân	ý	sanh	toàn	hảo	trong	Bardo	tái	sanh.
Một	trong	những	giáo	điển	cổ	của	Dzogchen	cho	chúng	ta	biết	rằng	thân	ý
sanh	cỡ	bằng	một	đứa	bé	từ	8	đến	10	tuổi.
Do	năng	lực	của	tư	duy	khái	niệm,	gọi	 là	“gió	nghiệp”,	 thân	ý	sanh	không
thể	ở	yên	dù	chỉ	trong	chốc	lát.	Nó	không	ngừng	di	động.	Nó	có	thể	đi	khắp
nơi	nó	muốn,	không	bị	trở	ngại.	Vì	thân	ý	sanh	không	có	cơ	sở	vật	lý	nên	nó
có	thể	đi	xuyên	qua	tường	vách	hay	núi.
Khi	mang	thân	ý	sanh	có	thể	thấy	suốt	những	vật	thể	có	ba	chiều.	Nhưng	vì
thiếu	tinh	chất	vật	lý	của	cha	mẹ,	chúng	ta	không	có	ánh	sáng	mặt	trời,	mặt
trăng,	mà	 chỉ	 có	 ánh	 sáng	mờ	 soi	 tỏ	 khoảng	 không	 gian	 ngay	 trước	mặt.
Chúng	 ta	 có	 thể	 thấy	những	 chúng	 sanh	khác	 trong	 cõi	Trung	Ấm,	nhưng
người	 sống	không	 thấy	 chúng	 ta,	 ngoại	 trừ	những	người	 đã	 có	 thần	 thông
nhờ	 thiền	 định.	Bởi	 thế,	 chúng	 ta	 có	 thể	 gặp	 và	 nói	 chuyện	 vài	 giây	 phút
thoáng	 qua	 với	 nhiều	 kẻ	 đang	 du	 hành	 trong	 thế	 giới	Bardo	 (Trung	Ấm),
nghĩa	là	những	kẻ	chết	trước	chúng	ta.
Do	sự	có	mặt	của	năm	uẩn	đang	thành	hình,	nên	thân	ý	sanh	đối	với	chúng	ta
dường	như	chắc	thực,	và	chúng	ta	vẫn	còn	cảm	thấy	những	cơn	đói	cồn	cào.
Giáo	 lý	Trung	Ấm	dạy	 rằng	 thân	ý	 sanh	này	 sống	bằng	mùi	hương	và	 rút
dưỡng	chất	 từ	những	đồ	cúng	được	đem	đốt,	nhưng	nó	cũng	có	 thể	hưởng
được	những	đồ	cúng	đặc	biệt	nhân	danh	nó.
Trong	trạng	thái	này,	hoạt	động	tâm	ý	rất	nhanh:	tư	tưởng	liên	tục	trôi	qua
nhanh,	và	chúng	ta	có	thể	làm	một	lúc	nhiều	công	việc.	Tâm	tiếp	tục	duy	trì



những	mẫu	mực	thói	quen	của	nó,	nhất	là	thói	bám	víu	những	kinh	nghiệm,
và	thói	tin	rằng	mọi	sự	tuyệt	đối	là	thực	có.

NHỮNG	KINH	NGHIỆM	CỦA	CÕI	TRUNG	ẤM

Suốt	 trong	những	 tuần	đầu	 trong	cõi	Trung	Ấm	 (Bardo),	 chúng	 ta	 có	 cảm
tưởng	rằng	mình	là	một	người	đàn	ông	hay	một	phụ	nữ,	hệt	như	khi	ta	còn
sống	đời	vừa	qua.	Chúng	ta	không	nhận	ra	rằng	mình	đã	chết.	Chúng	ta	trở
về	nhà	để	gặp	bà	con	và	những	người	thân	yêu.	Ta	cố	nói	với	họ,	sờ	vai	họ.
Nhưng	họ	không	trả	lời,	cũng	không	tỏ	ra	họ	biết	ta	có	ở	đấy.	Dù	ta	cố	gắng
bao	nhiêu,	cũng	không	gì	làm	cho	họ	chú	ý	ta	được.	Ta	bất	lực	đứng	nhìn	họ
khóc	hay	ngồi	thẩn	thờ	với	cõi	lòng	tan	nát	vì	cái	chết	của	ta.	Ta	lại	còn	cố
một	cách	vô	hiệu	để	xử	dụng	những	đồ	đạc	của	ta	khi	trước.	Chỗ	ta	ngồi	nơi
bàn	ăn	không	còn	dành	cho	ta	nữa,	và	người	ta	đang	làm	những	chuẩn	bị	để
thanh	toán	của	cải	của	ta.	Ta	cảm	thấy	tức	tối,	bị	thương	tổn,	hằn	học,	“như
một	con	cá	quằn	quại	trên	cát	nóng”,	Tử	Thư	nói.
Nếu	hết	sức	quyến	luyến	cái	xác	của	mình,	thậm	chí	ta	lại	còn	cố	nhập	vào
nó	hay	lảng	vảng	bên	nó.	Có	những	trường	hợp	quá	khích,	là	thân	ý	sanh	có
thể	lai	vãng	gần	tài	sản	hay	xác	của	họ	hàng	tuần,	hàng	năm	mà	vẫn	chưa	có
thể	nghĩ	rằng	mình	đã	chết.	Chỉ	khi	họ	thấy	mình	không	có	bóng	in	trên	mặt
đất,	không	in	dấu	chân	bước,	cũng	không	phản	chiếu	trong	gương,	họ	mới	vỡ
lẽ.	Và	nội	một	nỗi	kinh	hoàng	khi	nhận	ra	mình	đã	chết,	cũng	đủ	làm	cho	họ
ngất	xỉu.
Trong	cõi	Trung	Ấm	tái	sanh,	ta	sống	lại	tất	cả	những	kinh	nghiệm	của	đời
vừa	qua,	ôn	 lại	những	kỷ	niệm	đã	 từ	 lâu	phai	mờ	trong	ký	ức,	và	 thăm	lại
những	nơi	chốn	cũ,	“dù	chỉ	là	nơi	ta	chỉ	có	khạc	nhổ	lên	đấy”.	Cứ	bảy	ngày
một	lần,	ta	lại	bắt	buộc	phải	sống	trở	lại	cái	kinh	nghiệm	chết,	với	tất	cả	nỗi
đau	khổ	của	nó.	Nếu	ta	đã	chết	một	cách	an	bình,	thì	trạng	thái	tâm	an	bình
đó	được	 tái	 diễn;	 nhưng	nếu	đó	 là	một	 cái	 chết	 vật	 vã,	 sự	 vật	 vã	 ấy	 cũng
được	tái	diễn.	Và	nên	nhớ	rằng,	mọi	sự	được	tái	diễn	với	một	ý	thức	mãnh
liệt	gấp	bảy	lần	lúc	sống.	Và	trong	giai	đoạn	thoáng	qua	của	Trung	Ấm	tái
sanh,	mọi	nghiệp	ác	của	các	đời	trước	trở	lại,	một	cách	cô	đọng	cường	liệt,
làm	cho	tâm	ta	rối	bời.
Cứ	thế,	ta	một	mình	lang	thang	không	ngừng	qua	thế	giới	Trung	Ấm,	kinh
hoảng	như	trong	một	cơn	ác	mộng.	Và	cũng	hệt	như	trong	mộng,	ta	tin	rằng
mình	thực	có	một	cái	thân	vật	lý,	và	mình	thực	sự	hiện	hữu.	Tuy	thế,	tất	cả
những	kinh	nghiệm	của	Bardo	này	chỉ	do	tâm	ta	biến	ra,	do	nghiệp	và	những
tập	quán	cũ	của	ta	tái	diễn.
Những	 ngọn	 gió	 của	 tứ	 đại	 trở	 về,	 và	 như	 Tulku	 Urgyen	 Rinpoche	 nói:
“Người	ta	nghe	những	âm	thanh	to	lớn	của	đất,	nước,	lửa,	gió.	Có	tiếng	như



núi	lở	sau	lưng	ta,	tiếng	con	sông	lớn	gầm	lên,	tiếng	một	khối	lửa	khổng	lồ
như	hỏa	diệm	sơn,	 tiếng	 của	một	 trận	bão	 lớn”.	Khi	 ta	hoảng	hốt	 cố	 chạy
thoát	những	thứ	này,	trong	bóng	tối	kinh	hoàng,	thì	trước	mặt	ta	mở	ra	ba	cái
hố	thẳm	trắng,	đỏ,	đen,	“sâu	và	kinh	khủng”.	Ðấy	là	Tử	Thư	nói,	 tâm	giận
dữ,	tham	dục	và	ngu	si	của	ta.	Ta	bị	tấn	công	bởi	những	ngọn	thác	đổ,	mưa
đá	bằng	máu	mủ;	bị	ám	ảnh	bởi	những	âm	thanh	la	hét	của	quỷ	không	đầu;
bị	săn	đuổi	bởi	những	yêu	quái	và	thú	dữ	chuyên	ăn	thịt.
Cứ	thế,	ta	không	ngừng	bị	ngọn	gió	nghiệp	cuốn	đi,	không	thể	vin	víu	vào
một	căn	cứ	nào	cả.	Tử	Thư	nói:	“Vào	lúc	ấy,	trận	cuồng	phong	của	nghiệp
thức	 kinh	 hoàng,	 khó	 chịu	 xoáy	 lên	một	 cách	 dữ	 tợn,	 từ	 đằng	 sau	 sẽ	 đẩy
ngươi	 tới	 trước”	 .	Bị	ngốn	ngấu	bởi	nỗi	hoảng	sợ,	bị	 thổi	giạt	qua	 lại	như
những	hạt	nhị	hoa	bay	trước	gió,	ta	lang	thang	vô	vọng	qua	cõi	Trung	Ấm.
Bị	cơn	đói	khát	dày	vò,	ta	tìm	nơi	trú	ẩn	chỗ	này	chỗ	khác.	Nhận	thức	của
tâm	ta	thay	đổi	từng	chặp,	lúc	vui	lúc	buồn.	Bỗng	tâm	ta	đâm	ra	khao	khát	có
một	cái	xác	thân	vật	lý	nhưng	lại	không	thể	tìm	được,	làm	cho	ta	lại	rơi	vào
đau	khổ.
Toàn	 thể	khung	cảnh	ấy	đều	do	nghiệp	 ta	un	đúc,	cũng	như	 thế	giới	 trung
gian	có	thể	chứa	đầy	những	ảnh	tượng	ác	mộng	do	vọng	tưởng	chúng	ta	tạo
nên.	Nếu	bình	thường	lúc	sống,	ta	có	hành	động	tích	cực,	thì	kinh	nghiệm	và
nhận	thức	chúng	ta	trong	cõi	Trung	Ấm	sẽ	là	hạnh	phúc	và	an	lạc;	nếu	đời	ta
tác	hại	và	làm	người	khác	đau	khổ	thì	kinh	nghiệm	trong	cõi	Trung	Ấm	của
ta	sẽ	đầy	đau	đớn	buồn	lo.	Bởi	thế,	Tử	Thư	nói	rằng:	những	người	đánh	cá,
đồ	 tể,	 thợ	săn	đều	bị	 tấn	công	bởi	những	hình	ảnh	ghê	 rợn	của	những	nạn
nhân	của	họ	trước	kia.
Vài	người	nghiên	cứu	kỹ	kinh	nghiệm	cận	tử,	nhất	là	khi	nghiên	cứu	những
“cuộn	phim	đời”	-	một	đặc	điểm	chung	của	tất	cả	mọi	người	chết	đi	sống	lại
-	đã	tự	hỏi:	“Làm	sao	tưởng	tượng	nổi	sự	kinh	khủng	của	những	kinh	nghiệm
trong	cõi	Trung	Ấm	của	một	nhà	độc	tài,	một	kẻ	chuyên	tra	tấn?	“Cuộn	phim
đời”	cho	ta	thấy	rằng,	sau	khi	ta	chết,	ta	có	thể	kinh	quá	tất	cả	những	nỗi	đau
khổ	mà	ta	đã	gieo,	trực	tiếp	hay	gián	tiếp”.

ÐỘ	DÀI	CỦA	TRUNG	ẤM	TÁI	SANH

Toàn	 thể	Trung	Ấm	tái	sanh	kéo	dài	 trung	bình	49	ngày,	và	 ít	nhất	 là	một
tuần.
Nhưng	cũng	còn	tùy,	giống	như	hiện	tại	có	người	sống	tới	trăm	tuổi,	 trong
khi	kẻ	khác	chết	non.	Một	số	lại	còn	bị	kẹt	trong	thế	giới	trung	gian	để	thành
ma	quỷ.	Dudjom	Rinpoche	 thường	giải	 thích	 rằng	 suốt	 trong	 21	 ngày	 đầu
của	thời	gian	Trung	Ấm,	bạn	vẫn	còn	một	số	ấn	tượng	mạnh	về	đời	sống	vừa
qua,	bởi	thế	đây	là	giai	đoạn	quan	trọng	nhất	để	người	sống	giúp	đỡ	người



chết.	Sau	đó,	đời	sống	tương	lai	của	bạn	dần	dần	thành	hình	và	trở	thành	ảnh
hưởng	chính.
Chúng	 ta	 phải	 chờ	 đợi	 trong	 thế	 giới	 trung	 gian	 (Bardo)	 cho	 đến	 khi	 nào
nghiệp	ta	bắt	liên	lạc	được	với	cha	mẹ	tương	lai.	Ðôi	khi	tôi	nghĩ	về	Bardo
này	như	một	thứ	hành	lang	chuyển	tiếp,	trong	đó	bạn	có	thể	chờ	đợi	đến	49
ngày	trước	khi	chuyển	sang	đời	sống	mới.	Nhưng	có	hai	trường	hợp	đặc	biệt
không	 cần	 phải	 đợi	 trong	 cõi	 Trung	 Ấm,	 bởi	 vì	 tính	 cách	 cường	 liệt	 của
nghiệp	lực	họ	đẩy	ngay	họ	vào	tái	sanh	mới.	Trường	hợp	đầu	tiên	là	những
người	đã	sống	một	đời	vô	cùng	lợi	lạc	và	tích	cực,	đã	tu	luyện	tâm	đến	trình
độ	năng	lực	chứng	ngộ	của	họ	sẽ	đưa	họ	trực	tiếp	vào	một	tái	sanh	tốt	đẹp.
Trường	hợp	thứ	hai	là	những	người	đã	sống	cuộc	đời	tiêu	cực,	tác	hại,	họ	đi
rất	nhanh	xuống	đời	tái	sanh	kế	tiếp,	bất	cứ	ở	đâu.

PHÁN	XÉT

Một	vài	mô	tả	về	cõi	Trung	Ấm	có	nói	đến	một	cảnh	xét	xử,	một	loại	“quay
lại	cuộn	phim	đời”	giống	như	sự	phán	xét	sau	khi	chết	ở	trong	nhiều	nền	văn
hóa	của	nhân	loại.	Lương	tâm	tốt	của	bạn,	một	vị	 thiên	thần	hộ	mạng	màu
trắng,	đóng	vai	cố	vấn	bào	chữa,	kể	lại	những	việc	tốt	bạn	đã	làm;	trong	khi
lương	tâm	xấu,	một	con	quỷ	đen,	trình	lên	vụ	án	để	xét	xử.	Tốt	và	xấu	được
tính	 thành	những	hòn	sỏi	 trắng	đen.	“Thần	chết”	hay	Diêm	vương	chủ	 tọa
phiên	xử,	khi	ấy	soi	vào	kính	nghiệp	để	làm	cuộc	phán	xét.
Tôi	nhận	thấy	trong	cái	màn	phán	xét	này	có	vài	tương	đồng	với	“cuộn	phim
cuộc	đời”	ở	kinh	nghiệm	cận	tử.	Cuối	cùng,	mọi	cuộc	phán	xét	đều	xảy	ra
ngay	 trong	 tâm	 ta.	 Chúng	 ta	 đồng	 thời	 là	 quan	 tòa	 và	 bị	 cáo.	 Raymond
Moody	nói:	“Ðiều	đáng	chú	ý	là	sự	phán	xét	trong	những	vụ	mà	tôi	khảo	sát,
không	phải	đến	 từ	nơi	 thực	 thể	ánh	sáng	-	có	vẻ	yêu	 thương	và	chấp	nhận
mọi	 người	 -	mà	 lại	 đến	 từ	 cá	 nhân	người	 bị	 xét	 xử”.	 (Tư	duy	về	 đời	 sau,
1977,	p.30)
Một	phụ	nữ	đã	trải	qua	kinh	nghiệm	cận	tử	nói	với	Kenneth	Ring:	“Bạn	được
chỉ	cho	thấy	lại	cả	cuộc	đời	bạn	-	và	bạn	làm	việc	phê	phán...	Bạn	tự	phán
xét	mình.	Bạn	đã	được	tha	thứ	mọi	tội	lỗi,	nhưng	bạn	có	thể	tha	cho	chính
bạn	vì	đã	không	làm	những	việc	đáng	lẽ	bạn	nên	làm,	và	một	vài	vụ	lường
gạt	nhỏ	mà	có	lẽ	bạn	đã	làm	trong	đời	hay	không?	Bạn	có	thể	tự	tha	thứ	cho
mình	chăng?	Ðây	là	sự	phán	xét”	.	(Tìm	ý	nghĩa	kinh	nghiệm	cận	tử,	1985,
p.70)
Cảnh	phán	xét	cũng	chứng	tỏ	rằng	trong	sự	phân	tích	tối	hậu,	chính	cái	động
lực	sau	mọi	hành	động	của	chúng	 ta	mới	 là	điều	quan	 trọng,	và	không	 thể
thoát	khỏi	hậu	quả	của	những	hành	động,	lời	nói	và	ý	nghĩ	của	ta,	và	những
dấu	ấn,	những	thói	quen	của	những	hành	động	này	trên	ta.	Ðiều	này	có	nghĩa



chúng	ta	hoàn	toàn	chịu	trách	nhiệm	không	những	về	cuộc	đời	hiện	tại,	mà
cả	những	đời	tương	lai	của	ta	nữa.

NĂNG	LỰC	CỦA	TÂM

Vì	trong	cảnh	giới	Trung	Ấm,	tâm	ta	rất	nhẹ	nhàng	linh	động	và	bén	nhạy,
nên	bất	cứ	tư	tưởng	nào	khởi	lên,	tốt	hay	xấu,	đều	có	ảnh	hưởng	và	năng	lực
ghê	gớm.	Vì	không	có	một	cơ	thể	vật	lý	làm	nền	tảng,	nên	những	ý	tưởng	trở
thành	thực	tại.	Hảy	tưởng	tượng	sự	buồn	bã	giận	dữ	khốc	liệt	mà	ta	có	thể
cảm	thấy	khi	trông	thấy	người	sống	làm	đám	tang	cho	ta	quá	sơ	sài,	hay	bà
con	tham	lam	đang	tranh	giành	những	vật	sở	hữu	của	ta,	hay	bạn	bè	mà	ta	rất
yêu	mến,	 và	 ta	 tưởng	 cũng	 yêu	mến	 ta,	 bây	 giờ	 đang	 nói	 về	 ta	một	 cách
khinh	miệt,	 thương	 tổn,	 hổn	 láo.	Một	 tình	 huống	như	vậy	 có	 thể	 rất	 nguy
hiểm,	vì	phản	ứng	bạo	hành	của	ta	có	thể	đưa	ta	thẳng	đến	một	tái	sanh	bất
hạnh.
Như	vậy,	năng	lực	mãnh	liệt	của	tâm	ta	là	vấn	đề	then	chốt	trong	Trung	Ấm
tái	 sanh.	Cái	giai	 đoạn	 cao	điểm	này	hoàn	 toàn	phơi	bày	 chúng	 ta	 ra	giữa
những	 thói	quen	và	khuynh	hướng	cố	hữu	mà	 ta	đã	để	cho	 tăng	 trưởng	và
thống	trị	đời	ta.	Nếu	bạn	không	kiểm	soát	những	khuynh	hướng	ấy	ngay	bây
giờ	trong	khi	sống,	ngăn	chúng	xâm	chiếm	tâm	bạn,	thì	trong	Trung	Ấm	tái
sanh	bạn	sẽ	thành	nạn	nhân	tội	nghiệp	của	chúng,	bị	mãnh	lực	của	chúng	đưa
đẩy.	Một	sự	giận	dữ	nhỏ	nhặt	trong	trạng	thái	Trung	Ấm	cũng	có	thể	có	một
ảnh	hưởng	tai	hại,	bởi	thế	mà	theo	truyền	thống,	người	đọc	Tử	Thư	cho	bạn
lúc	sắp	chết	phải	 là	một	người	mà	bạn	có	quan	hệ	 tốt	đẹp;	nếu	không,	nội
một	việc	nghe	âm	thanh	tiếng	nói	của	y	cũng	đủ	làm	cho	bạn	nổi	tam	bành,
và	điều	này	sẽ	có	những	hậu	quả	vô	cùng	khốc	hại.
Giáo	 lý	 cho	 ta	 thấy	nhiều	mô	 tả	 về	 tính	 chất	 sống	 sít	 của	 cái	 tâm	ở	 trong
trạng	thái	Trung	Ấm;	mô	tả	mạnh	nhất	nói	rằng	tâm	ta	lúc	ấy	giống	như	một
thỏi	 sắt	 nung	đỏ	 sẵn	 sàng	uốn	bất	 cứ	 kiểu	 nào	 bạn	muốn,	 cho	đến	 khi	 nó
nguội.	Bất	cứ	hình	dáng	gì	nó	được	uốn	nắn,	nó	sẽ	mau	chóng	thành	hình	y
như	vậy.	Cũng	 thế,	một	 tư	 tưởng	 tích	cực	duy	nhất	 trong	 trạng	 thái	Trung
Ấm	có	thể	trực	tiếp	dẫn	đến	giác	ngộ,	một	phản	ứng	tiêu	cực	duy	nhất	có	thể
làm	bạn	chìm	vào	đau	khổ	lâu	dài.	Tử	thư	cảnh	cáo	chúng	ta	một	cách	mạnh
mẽ	như	sau:
Ðến	đây	là	ngã	rẽ	đôi	đường	lên	cao	và	xuống	thấp:	đây	là	lúc	mà	chỉ	cần
lướt	vào	sự	lười	biếng	một	chút	ngươi	cũng	đủ	chịu	khổ	miên	viễn;	đây	là
lúc	mà	chỉ	cần	tập	trung	một	chút	ngươi	cũng	sẽ	hưởng	được	hạnh	phúc	lâu
bền.	Hãy	chú	tâm	không	tán	loạn,	hãy	nỗ	lực	kéo	dài	hậu	quả	thiện	nghiệp!
Tử	Thư	cố	đánh	thức	dậy	bất	cứ	một	liên	hệ	nào	với	sự	tu	tập	mà	người	chết
có	thể	có,	và	khuyến	khích	chúng	ta	từ	bỏ	bám	víu	người,	của,	từ	bỏ	sự	khát



khao	có	một	thân	xác,	đừng	buông	trôi	theo	giận	dữ	hay	tham	dục,	đào	luyện
sự	tử	tế	hơn	là	thù	hằn,	đừng	nghĩ	đến	việc	ác.	Tử	Thư	nhắc	nhở	người	chết
không	cần	phải	 sợ	hãi:	Một	mặt	cho	người	chết	biết	những	hình	dạng	ghê
rợn	trong	cõi	Trung	Ấm	chỉ	là	do	tâm	họ	chiếu	ra,	thực	chất	vốn	trống	rỗng;
mặt	khác,	nhắc	người	chết	rằng	bây	giờ	họ	chỉ	có	cái	thân	ý	sanh	do	tập	quán
cũ,	bởi	thế	cũng	là	trống	rỗng.	“Bởi	thế	cái	trống	rỗng	không	thể	làm	hại	cái
trống	rỗng”.
Bản	chất	bấp	bênh	chóng	qua	của	giai	đoạn	Trung	Ấm	có	thể	là	nguồn	suối
cho	nhiều	cơ	hội	giải	thoát,	và	tính	bén	nhạy	của	tâm	trong	Trung	Ấm	này	có
thể	hóa	ra	 lợi	 lạc	cho	chúng	 ta.	Chúng	ta	chỉ	cần	nhớ	đến	những	lời	giảng
dạy,	ta	chỉ	cần	có	một	tư	tưởng	tích	cực	khởi	lên	trong	tâm	ta.	Nếu	ta	nhớ
được	một	giáo	lý	nào	gợi	cho	ta	tự	tánh	tâm,	nếu	ta	có	dù	chỉ	một	khuynh
hướng	tu	tập,	hay	một	liên	hệ	sâu	xa	với	sự	tu	hành,	ta	cũng	đủ	nhờ	vậy	mà
giải	thoát.
Trong	Trung	Ấm	tái	sanh,	các	cõi	Phật	không	hiện	ra	một	cách	tự	nhiên	như
trong	Trung	Ấm	pháp	tánh.	Tuy	nhiên,	chỉ	cần	nhớ	đến	các	vị	Phật,	bạn	cũng
có	thể	đi	thẳng	đến	các	cõi	ấy	bằng	năng	lực	tâm	bạn,	và	tiến	đến	giải	thoát.
Nếu	bạn	 có	 thể	 niệm	danh	hiệu	một	 vị	 Phật,	 vị	 ấy	 liền	 hiện	 ra	 trước	 bạn.
Nhưng	nên	nhớ,	mặc	dù	các	khả	năng	là	vô	giới	hạn,	chúng	ta	vẫn	phải	có	sự
tự	chủ	tâm	ý	trong	Trung	Ấm	này,	và	điều	này	vô	cùng	khó	khăn,	vì	tâm	ta	ở
giai	đoạn	này	hết	sức	bén	nhạy,	phân	tán	và	bất	an.
Bởi	thế	trong	Trung	Ấm	này,	bất	cứ	khi	nào	bạn	có	thể	có	lại	sự	tỉnh	giác	dù
chỉ	trong	thoáng	chốc,	thì	bạn	hãy	lập	tức	nhớ	lại	sự	tu	tập,	nhớ	thầy	hay	vị
Phật	của	bạn	thờ,	và	tha	thiết	triệu	thỉnh.	Nhờ	năng	lực	ân	sủng	của	bậc	thầy
hay	Phật,	tâm	bạn	sẽ	được	giải	thoát	vào	trong	khoảng	không	gian	của	tâm
giác	ngộ.	Sự	cầu	nguyện	trong	đời	này	dường	như	ít	hiệu	quả,	nhưng	trong
cõi	Trung	Ấm	lại	có	hiệu	quả	mãnh	liệt	vô	cùng.
Tuy	nhiên,	 sự	mô	 tả	 trên	đây	về	Trung	Ấm	chứng	 tỏ	 thực	 rất	 khó	mà	 tập
trung	 tâm	 vào	 giai	 đoạn	 này,	 nếu	 ta	 không	 thực	 tập	 từ	 trước.	 Hãy	 tưởng
tượng	ta	dường	như	tuyệt	nhiên	không	nhớ	bài	chú	nào	lúc	gặp	ác	mộng,	ta
cảm	thấy	bất	lực	như	thế	nào,	thì	trong	cảnh	giới	Trung	Ấm	cũng	khó	như
thế,	nếu	không	nói	là	khó	hơn,	để	tập	trung	tâm	ý.	Ðấy	là	lý	do	Tử	Thư	luôn
luôn	nhắc	đi	nhắc	lại	một	lời	“Ðừng	xao	lãng”,	và	Tử	Thư	nhấn	mạnh:
Ðến	đây	là	ngã	rẽ	giữa	Phật	và	hữu	tình...
Trong	một	giây,	phân	cách.	Trong	một	giây,	toàn	giác.

TÁI	SANH

Vì	trong	Trung	Ấm	tái	sanh,	thời	gian	tái	sanh	càng	gần,	nên	ta	càng	thêm
khát	khao	một	thân	xác	làm	chỗ	nương,	và	ta	đi	tìm	một	người	nào	có	thể	sử



dụng	để	được	tái	sanh	vào	đó.	Những	dấu	hiệu	bắt	đầu	hiện	ra	báo	cho	ta	biết
cái	cảnh	giới	ta	có	thể	tái	sanh	vào.	Những	ánh	sáng	đủ	màu	chiếu	từ	sáu	nẻo
luân	hồi,	và	ta	cảm	thấy	bị	thu	hút	vào	một	cõi	này	hay	khác,	tùy	theo	cảm
xúc	tiêu	cực	nào	mạnh	nhất	trong	tâm	ta.	Một	khi	ta	đã	bị	lôi	cuốn	đến	đấy,
thì	thật	vô	cùng	khó	mà	trở	lui.
Rồi	những	hình	ảnh	sẽ	khởi	lên,	liên	hệ	đến	những	cõi	khác	nhau.	Càng	quen
thuộc	với	giáo	 lý,	 ta	 càng	dễ	nhận	 ra	ý	nghĩa	 thực	 của	 chúng.	Những	dấu
hiệu	thay	đổi	phần	nào	theo	những	giáo	lý	khác	nhau.	Một	số	bảo	rằng	nếu
sanh	vào	cõi	trời,	 ta	sẽ	thấy	mình	đi	vào	một	thiên	cung	có	nhiều	tầng	lầu.
Nếu	tái	sanh	vào	loài	a	tu	la,	ta	sẽ	thấy	mình	ở	giữa	những	khí	giới	bằng	lửa,
hay	sắp	ra	chiến	trường.	Nếu	sanh	vào	súc	vật,	ta	sẽ	thấy	mình	ở	trong	một
hang	lỗ	dưới	đất,	hay	một	cái	ổ	rơm.	Nếu	thấy	một	gốc	cây,	một	rừng	sâu,
hay	một	tấm	vải	dệt,	thì	đó	là	dấu	hiệu	sắp	tái	sanh	làm	quỷ	đói.Và	nếu	sắp
sanh	vào	địa	ngục	 thì	 ta	 sẽ	 thấy	mình	đang	bị	dẫn	vào	một	hố	đen,	xuống
một	con	đường	tối,	vào	một	cõi	đất	mờ	mịt	có	nhà	màu	đỏ	hoặc	đen,	hay	về
phía	một	thành	phố	bằng	sắt.
Có	nhiều	dấu	hiệu	khác,	như	là	cách	ta	nhìn	hay	cử	động,	chứng	tỏ	cảnh	giới
ta	đang	hướng	đến.	Nếu	sắp	sửa	sanh	vào	cõi	trời	hay	người,	thì	cái	nhìn	của
ta	sẽ	hướng	lên	 trên;	nếu	sanh	vào	cõi	súc	sinh,	 ta	sẽ	nhìn	 thẳng	 tới	 trước,
như	chim;	nếu	sanh	vào	địa	ngục	hay	ngạ	quỷ	thì	ta	sẽ	nhìn	xuống,	như	thể
là	sắp	nhào	xuống.	Nếu	có	dấu	hiệu	nào	như	thế,	thì	ta	nên	coi	chừng	đừng
rơi	vào	một	cõi	tái	sanh	bất	hạnh.
Ðồng	thời,	ta	sẽ	có	một	khát	khao	mãnh	liệt	đối	với	một	cảnh	giới	nào	đó,	và
bị	cuốn	hút	vào	đó	theo	bản	năng.	Giáo	lý	về	Trung	Ấm	dạy	rằng,	vào	điểm
ấy,	có	nguy	cơ	lớn	là,	do	lòng	nôn	nóng	thèm	khát	tái	sanh,	ta	có	thể	xông	tới
bất	cứ	một	nơi	nào,	dù	nó	không	có	vẻ	gì	an	ninh	bảo	đảm.	Nếu	ước	muốn
của	ta	bị	bất	mãn,	sự	giận	dữ	khởi	lên	sẽ	đưa	giai	đoạn	Trung	Ấm	đến	một
kết	thúc,	vì	ta	sẽ	bị	đẩy	vào	cõi	dữ	bằng	chính	năng	lực	cảm	xúc	của	mình.
Và	như	thế,	ta	có	thể	thấy	tái	sanh	tương	lai	của	ta	được	trực	tiếp	định	đoạt
bởi	tham,	sân	và	si.	Hãy	tưởng	tượng	ta	đang	chạy	về	phía	một	chỗ	nấp,	chỉ
để	tránh	thoát	kinh	nghiệm	đau	khổ	của	Trung	Ấm.	Rồi,	vì	sợ	phải	từ	bỏ	tất
cả,	mà	ta	đâm	ra	ràng	buộc	với	một	tái	sanh	mới,	bất	kể	ở	đâu,	miễn	là	được
tái	sanh.	Khi	ấy	ta	có	thể	đâm	ra	thác	loạn,	như	Tử	Thư	nói,	và	lầm	lẫn	tái
sanh	tốt	với	xấu,	xấu	với	tốt.	Ta	có	thể	nghe	tiếng	gọi	của	những	người	thân
yêu,	 hoặc	 giọng	 ca	 hấp	 dẫn,	 rồi	 chạy	 theo	 chúng,	 để	 cuối	 cùng	 bị	 dẫn	 dụ
xuống	những	cõi	thấp	kém.
Bảy	vậy,	phải	cẩn	thận	đừng	mù	quáng	đi	vào	những	cõi	vô	phúc	ấy.	Ðiều
kỳ	diệu	là,	ngay	lúc	ta	ý	thức	được	cái	gì	xảy	đến	cho	ta,	thì	ta	có	thể	bắt	đầu
tác	động,	và	điều	ấy	ảnh	hưởng	đến	số	phận	của	ta.
Bị	đẩy	 tới	bởi	ngọn	gió	nghiệp,	 thân	ý	 sanh	đi	đến	một	nơi	ở	đấy	cha	mẹ
đang	giao	hợp.	Khi	thấy	họ,	nó	bị	kéo	vào	trong	cảm	xúc	ấy;	và	do	nghiệp



quá	 khứ,	 nó	 tự	 nhiên	 cảm	 thấy	 rất	 thương	 hoặc	 rất	 ghét.	 Sự	 quyến	 luyến
người	mẹ	và	thù	ghét,	ganh	tị	với	người	cha	sẽ	đưa	đến	hậu	quả	là	nó	sinh
thành	con	trai;	ngược	lại	là	gái.	Nhưng	nếu	nó	ngã	quỵ	trước	những	cảm	xúc
rất	mạnh	thì	nó	có	thể	sanh	vào	một	cảnh	giới	hèn	hạ.
Có	cách	nào	ta	có	thể	làm	bây	giờ,	để	tránh	bị	tái	sanh	hoặc	hướng	dẫn	sự	tái
sanh	kế	tiếp	của	ta	không?	Giáo	lý	về	Trung	Ấm	đưa	ra	hai	chỉ	dẫn	đặc	biệt:
phương	pháp	ngăn	ngừa	tái	sanh,	và	nếu	không	ngăn	được,	thì	chọn	một	tái
sanh	 tốt.	Ðầu	 tiên	 là	những	chỉ	dẫn	để	đóng	cửa	ngõ	đi	vào	một	đời	 sống
khác:
Phương	pháp	tốt	nhất	 là	 từ	bỏ	những	cảm	xúc	như	tham	dục,	giận	dữ,	hay
ganh	tỵ,	và	nhận	chân	rằng	không	một	trạng	thái	Trung	Ấm	nào	có	thực	chất
tối	hậu.	Nếu	bạn	có	thể	nhận	chân	điều	ấy,	rồi	để	tâm	an	trú	trong	bản	chất
chân	không	của	nó,	 thì	chính	điều	này	sẽ	ngăn	ngừa	 tái	sanh.	Tử	Thư	Tây
Tạng	báo	cho	chúng	ta	biết:
Than	ôi!	Cha	và	mẹ,	cơn	bão	lớn,	luồng	gió	xoáy,	sấm	sét,	những	cảnh	tượng
kinh	hoàng	và	tất	cả	những	gì	hiện	ra	đấy,	bản	chất	đều	huyễn	ảo.	Dù	có	hiện
tướng	gì	đi	nữa,	thì	cũng	không	thực.	Mọi	chất	liệu	đều	giả	dối,	trống	rỗng.
Chúng	như	ảo	ảnh,	không	trường	tồn	bất	biến.	Tham	ái	mà	làm	chi?	Sợ	hãi
mà	làm	chi?	Như	vậy	là	xem	cái	không	thành	cái	có...
Tử	Thư	lại	khuyến	cáo	tiếp:
“Tất	cả	đều	do	tâm	tôi	biến	ra,	và	tâm	ấy	vốn	là	chân	không,	vô	sanh,	không
bị	chướng	ngại”.	Khi	nghĩ	vậy,	hãy	để	tâm	ngươi	tự	nhiên	trong	bản	chất	của
nó,	như	nước	đổ	vào	nước,	cứ	như	nó	 là,	 thong	 thả,	phóng	khoáng	và	 thư
giãn.	Khi	để	nó	an	trú	tự	nhiên	và	thong	thả,	ngươi	có	thể	bảo	đảm	ngõ	vào
mọi	lối	tái	sanh	chắc	chắn	bị	đóng	lại.
Phương	pháp	hay	nhất	kế	tiếp	để	ngăn	ngừa	tái	sanh	là	nhìn	những	người	có
thể	làm	cha	mẹ	bạn	như	là	Phật,	hay	thầy,	hay	thần	hộ	mạng	yidam	của	bạn.
Và	ít	nhất,	bạn	hãy	cố	phát	sinh	một	cảm	giác	từ	bỏ,	không	bị	 lôi	kéo	vào
những	cảm	xúc	tham	dục,	và	nghĩ	đến	những	cõi	Phật	thanh	tịnh.	Ðiều	này
sẽ	ngăn	ngừa	tái	sanh	và	khiến	bạn	được	sanh	vào	một	trong	những	cõi	Phật.
Nếu	 bạn	 không	 thể	 an	 trú	 tâm	 đủ	 vững	 vàng	 để	 làm	 như	 vậy,	 thì	 còn	 có
những	phương	pháp	chọn	lựa	một	tái	sanh,	liên	hệ	đến	những	điểm	mốc	và
những	tướng	các	cảnh	giới	khác	nhau.	Nếu	bạn	nhất	định	phải	tái	sanh,	hay
cố	ý	muốn	tái	sanh	để	theo	đuổi	con	đường	tu	tập	và	làm	lợi	ích	người	khác,
thì	bạn	không	nên	đi	vào	cõi	nào	khác	cõi	người	ta.	Chỉ	có	ở	đấy	các	điều
kiện	mới	thuận	lợi	cho	sự	tiến	tu	đạo	nghiệp.	Giáo	lý	về	Trung	Ấm	cho	biết,
nếu	bạn	sắp	sửa	sanh	vào	một	hoàn	cảnh	tốt	trong	cõi	người,	thì	bạn	sẽ	cảm
thấy	mình	đang	đi	vào	một	ngôi	nhà	sang	trọng	đẹp	đẽ,	hay	vào	một	đô	thị,
hay	ở	giữa	một	đám	đông,	hay	thấy	những	người	đang	giao	hợp.
Ngoài	 những	 cách	 ấy	 ra,	 thông	 thường	 chúng	 ta	 không	 có	 chọn	 lựa	 nào.
Chúng	ta	bị	lôi	kéo	về	chỗ	thọ	sanh	của	ta	“như	con	chim	bị	sa	lưới,	như	cỏ



khô	bắt	lửa,	hay	súc	vật	sa	đầm	lầy”	.	Tử	Thư	nói:	“Này	hỡi	thiện	nam/nữ,
dù	ngươi	không	muốn	đi,	ngươi	cũng	không	có	năng	lực	tự	chủ,	ngươi	bị	bắt
buộc	phải	đi”.
Tuy	nhiên,	như	giáo	lý	luôn	luôn	nhắc	ta,	vẫn	còn	có	hy	vọng,	bây	giờ	là	lúc
nên	cầu	nguyện.	Nhờ	tha	thiết	mong	mỏi	và	tập	trung	mãnh	liệt,	ngay	trong
lúc	này,	bạn	vẫn	còn	có	thể	tái	sanh	vào	một	cõi	Phật,	hoặc	bạn	có	thể	phát
nguyện	sâu	xa	 tái	 sanh	vào	một	gia	đình	 loài	người,	ở	đấy	bạn	có	 thể	gặp
đường	lối	tu	tập	và	tiếp	tục	tiến	đến	giải	thoát.	Nếu	bạn	có	một	nghiệp	nặng
buộc	bạn	rơi	vào	một	cảnh	giới	đặc	biệt	nào,	thì	có	thể	bạn	hết	phương	chọn
lựa,	tuy	nhiên,	lời	nguyện	quá	khứ	và	sự	mong	cầu	của	bạn	có	thể	giúp	bạn
chuyển	số	phận	để	có	thể	tái	sanh	vào	một	đời	sống	mà	một	ngày	nào	đó	sẽ
đưa	bạn	đến	giải	thoát.
Ngay	cả	khi	bạn	đã	nhập	thai,	cũng	có	thể	cầu	nguyện	cho	điều	này	xảy	ra.
Ngay	cả	khi	ấy,	bạn	có	thể	quán	tưởng	mình	như	một	chúng	sanh	giác	ngộ,
như	thần	Kam	cang	tát	đỏa	(Vajrasattva)	-	như	các	bậc	thầy	truyền	thống	nói
-	 và	 làm	 cho	 cái	 thai	 cung	mà	 bạn	 đang	 vào	 biến	 thành	một	 môi	 trường
thiêng	liêng,	“một	cung	trời”,	ở	đấy	bạn	tiếp	tục	tu	luyện.
Bây	giờ,	khi	Trung	Ấm	tái	sanh	hiện	ra
Tôi	sẽ	tập	trung	nhất	tâm	thiền	quán
Và	cố	kéo	dài	những	hậu	quả	của	nghiệp	tốt
Ðóng	cửa	ngõ	tái	sanh,	cố	đừng	sanh	trở	lại
Ðây	là	lúc	cần	tinh	tấn	và	nhận	thức	thuần	tịnh
Hãy	từ	bỏ	cảm	xúc	tiêu	cực,	và	quán	tưởng	bậc	đạo	sư.
Cuối	cùng,	chính	sự	thúc	giục	của	tự	tâm	muốn	trú	trong	một	cõi	nào	đó,	đã
buộc	ta	tiến	về	tái	sanh,	và	chính	khuynh	hướng	chấp	thủ	của	tự	tâm	đã	tìm
sự	thể	hiện	thành	thân	xác	tái	sanh.	Ðây	là	giai	đoạn	kế	trong	tiến	trình	xuất
hiện	mà	ta	đã	thấy	xảy	ra	trong	các	cảnh	Trung	Ấm.
Nếu	bạn	thành	công	trong	sự	hướng	dẫn	tâm	về	phía	một	sự	sanh	làm	người,
thì	 tức	là	bạn	đã	đi	 trọn	chu	kỳ.	Bạn	sẽ	được	sanh	vào	trong	Trung	Ấm	tự
nhiên	của	đời	này.	Khi	trông	thấy	cha	mẹ	bạn	đang	giao	hợp,	tâm	bạn	bị	thu
hút,	và	bạn	vào	thai.	Ðiều	này	báo	hiệu	sự	kết	thúc	của	Trung	Ấm	tái	sanh,
khi	tâm	bạn	một	lần	nữa	kinh	quá	rất	nhanh	chóng	những	tướng	của	các	giai
đoạn	tan	rã,	và	sự	xuất	hiện	của	Ánh	sáng	Căn	bản.	Rồi	kinh	nghiệm	tối	đen
của	sự	“thành	tựu”	lại	khởi	lên,	và	đồng	thời	sự	liên	lạc	với	bào	thai	mới	bắt
đầu.
Như	vậy	đời	sống	khởi	đầu	cũng	như	kết	thúc	bằng	Ánh	sáng	căn	bản.

	



19.	GIÚP	ĐỠ	SAU	KHI	CHẾT

Trong	 thế	 giới	 tân	 tiến,	 rất	 thường	 khi	một	 người	 nào	 chết,	 thì	một	 trong
những	nỗi	lo	sầu	nhất	cho	người	ở	lại	 là	nghĩ	rằng	họ	không	thể	làm	gì	để
giúp	đỡ	những	người	thân	yêu	đã	mất.	Ðó	là	một	niềm	tin	chỉ	làm	cho	sự	sầu
khổ	của	họ	càng	thêm	trầm	trọng.	Nhưng	sự	thực	không	phải	thế.	Có	nhiều,
rất	nhiều	cách	chúng	ta	có	thể	giúp	người	đã	chết,	và	tự	giúp	cả	chúng	ta	để
sống	 vắng	 bóng	 họ.	 Một	 trong	 những	 đặc	 điểm	 của	 đạo	 Phật,	 một	 trong
những	đường	lối	chứng	tỏ	phương	tiện	thiện	xảo	và	tâm	từ	bi	của	chư	Phật	là
có	 rất	 nhiều	 pháp	 tu	 đặc	 biệt	 để	 giúp	 người	 chết,	 và	 còn	 an	 ủy	 được	 tang
quyến	đau	buồn.	Tử	Thư	có	lối	nhìn	bao	quát	cả	sống	và	chết,	cho	ta	 thấy
rằng	có	nhiều	cách	giúp	đỡ	người	khác	trong	mọi	tình	huống	có	thể	nghĩ	tới,
bởi	vì	không	có	một	ranh	giới	nào	giữa	cái	gọi	là	“sinh”	và	cái	gọi	là	“tử”.
Năng	lực	sáng	chói	và	sự	ấm	áp	của	tâm	từ	bi	có	thể	vươn	tới	để	giúp	đỡ	tất
cả	mọi	tình	huống,	mọi	cảnh	giới.

KHI	NÀO	TA	CÓ	THỂ	GIÚP

Trung	Ấm	tái	 sinh,	như	đã	nói,	dường	như	 là	một	 thời	gian	hết	 sức	 rầy	 rà
đáng	ngại.	Nhưng	 trong	đó	có	niềm	hy	vọng	 lớn	 lao.	Những	 tính	chất	của
thân	ý	sanh	suốt	trong	giai	đoạn	Trung	Ấm	làm	cho	nó	dễ	bị	thương	tổn	-	sự
sáng	suốt	của	nó,	di	động,	nhạy	cảm,	và	thần	thông	-	song	cũng	làm	cho	nó
đặc	biệt	dễ	cảm	thụ	đối	với	sự	giúp	đỡ	của	người	sống.	Sự	kiện	nó	không	có
hình	dạng	vật	lý	làm	cho	nó	rất	dễ	hướng	dẫn.	Tử	Thư	Tây	Tạng	ví	thân	ý
sanh	 này	 như	một	 con	 ngựa,	 dễ	 dàng	 được	 điều	 khiển	 với	 sợi	 dây	 cương
hoặc	với	một	thân	cây	khổng	lồ,	khi	ở	trên	đất	thì	có	thể	là	khó	di	chuyển,
nhưng	khi	đã	nổi	bềnh	bồng	trên	mặt	nước	thì	bạn	có	thể	đưa	nó	đi	bất	cứ
đâu	tùy	ý,	không	cần	nỗ	lực.
Thời	gian	tốt	nhất	để	tu	tập	cho	người	chết	 là	49	ngày	Trung	Ấm	tái	sanh,
mà	3	tuần	đầu	là	quan	trọng	nhất.	Chính	trong	3	tuần	ấy,	người	chết	có	một
liên	hệ	mạnh	mẽ	với	cuộc	đời	này,	làm	cho	họ	dễ	dàng	nhận	sự	giúp	đỡ	của
ta.	Bởi	thế,	chính	trong	thời	gian	này	sự	tu	tập	của	ta	có	thể	ảnh	hưởng	đến
tương	lai	của	người	chết	nhiều	hơn	cả,	hoặc	giúp	họ	giải	thoát,	hoặc	giúp	họ
có	tái	sanh	tốt	đẹp.	Vậy	ta	nên	dùng	mọi	phương	tiện	ta	có	thể	để	giúp	họ,	vì
sau	khi	hình	dạng	vật	 lý	của	họ	bắt	đầu	quyết	định,	 -	 thường	 là	khoảng	 từ
ngày	thứ	21	đến	ngày	thứ	49	-	thì	cơ	hội	chuyển	nghiệp	cho	họ	càng	bị	hạn
chế.
Tuy	nhiên	sự	giúp	đỡ	người	chết	không	chỉ	giới	hạn	trong	49	ngày	sau	khi
chết.	Không	bao	giờ	quá	muộn	để	giúp	đỡ	người	nào	đã	chết,	dù	họ	chết	lâu



bao	nhiêu	 về	 trước.	Người	mà	bạn	muốn	giúp	 có	 thể	 đã	 chết	 100	năm	về
trước,	nhưng	nếu	ta	tu	tập	cho	họ,	vẫn	còn	được	lợi	lạc.	Dudjom	Rinpoche
thường	nói	ngay	cả	khi	người	ấy	đã	đạt	giác	ngộ,	họ	vẫn	còn	cần	tất	cả	sự
giúp	đỡ	mà	họ	có	thể	dùng	để	giúp	lại	kẻ	khác.

TA	CÓ	THỂ	GIÚP	ĐỠ	NHƯ	THẾ	NÀO

Cách	tốt	nhất	và	dễ	nhất	để	giúp	đỡ	một	người	chết	là	làm	pháp	Chuyển	di
tâm	thức	 tinh	yếu	mà	 tôi	đã	 trình	bày	 trong	chương	13,	khi	chúng	 ta	nghe
một	người	nào	đã	chết.
Ở	Tây	Tạng,	chúng	ta	nói	cũng	như	bản	chất	của	lửa	là	đốt	cháy,	của	nước	là
giải	khát,	bản	chất	của	chư	Phật	là	hiện	thân	ngay	khi	người	nào	triệu	thỉnh,
vì	từ	bi	của	các	ngài	là	vô	hạn,	muốn	giúp	đỡ	tất	cả	hữu	tình.	Ðừng	bao	giờ
tưởng	 tượng	 rằng	bạn	 cầu	nguyện	không	hiệu	quả	bằng	một	 “người	 thánh
thiện”	cầu	nguyện	cho	họ.	Bởi	vì	bạn	gần	với	người	chết	hơn,	nên	mãnh	lực
của	tình	yêu	và	chiều	sâu	của	mối	liên	hệ	sẽ	làm	cho	sự	cầu	nguyện	của	bạn
có	năng	lực	hơn.
Các	bậc	thầy	đã	bảo	đảm	với	chúng	ta:	hãy	kêu	cầu	với	chư	Phật,	các	ngài	sẽ
đáp	ứng	bạn.
Khandro	Tsering	Chodron,	người	vợ	tâm	linh	của	Jamyang	Khientse,	thường
nói	rằng,	nếu	bạn	thực	sự	có	tâm	tốt	và	có	ý	định	chân	thành,	thì	khi	bạn	cầu
cho	người	nào,	sự	cầu	nguyện	sẽ	rất	hiệu	nghiệm.	Bởi	thế,	hãy	tin	tưởng	rằng
nếu	người	nào	bạn	rất	thương	yêu	đã	chết,	và	nếu	bạn	cầu	nguyện	cho	họ	với
tình	yêu	và	 lòng	chân	 thành,	 thì	sự	cầu	nguyện	của	bạn	sẽ	có	hiệu	 lực	đặc
biệt.
Cách	tốt	nhất,	hiệu	quả	nhất	để	 làm	pháp	Chuyển	di	 là	 trước	khi	 thi	 thể	bị
chạm	 tới	 hay	 bị	 di	 chuyển	 bất	 cứ	 cách	 nào.	Nếu	 điều	 này	 không	 thể	 thực
hiện,	hãy	làm	pháp	Chuyển	di	tại	chỗ	mà	người	ấy	đã	chết,	hay	ít	nhất	tưởng
tượng	rõ	rệt	hình	ảnh	nơi	ấy	 trong	tâm	bạn.	Có	một	 liên	hệ	mãnh	liệt	giữa
người	chết	với	nơi	chốn	và	 thời	gian	chết,	nhất	 là	 trong	 trường	hợp	người
chết	bạo	tử.
Trong	cõi	Trung	Ấm	tái	sanh,	như	tôi	đã	nói,	tâm	thức	người	chết	sống	trở
lại	cái	kinh	nghiệm	chết	mỗi	tuần	một	lần,	vào	đúng	ngày	hôm	ấy.	Bởi	thế
bạn	nên	làm	pháp	Chuyển	di,	hay	bất	cứ	pháp	môn	tu	nào	bạn	đã	chọn,	vào
bất	cứ	ngày	nào	trong	49	ngày,	nhưng	đặc	biệt	là	vào	những	ngày	tuần	của
người	chết.
Mỗi	khi	người	bà	con	hay	bạn	bè	đã	chết	hiện	lên	trong	tâm	trí	bạn,	mỗi	khi
bạn	nghe	 tên	người	ấy	được	nhắc	 tới,	 thì	hãy	gởi	đến	họ	niềm	yêu	 thương
của	bạn,	và	 tập	 trung	 làm	phép	Chuyển	di.	Làm	pháp	ấy	bao	 lâu	 tùy	ý,	và
càng	nhiều	lần	càng	tốt.



Một	điều	khác	bạn	có	thể	làm,	mỗi	khi	bạn	nghĩ	tới	người	nào	đã	chết,	là	đọc
ngay	một	câu	chú	như	OM	MANI	PADME	HUM,	thần	chú	của	đức	Phật	của
lòng	từ	mẫn,	tịnh	hóa	được	tất	cả	ác	nghiệp	đưa	đến	tái	sanh;	hoặc	câu	OM
AMI	DEWA	HRIH,	 thần	 chú	 của	 đức	A	Di	Ðà,	 vị	 Phật	 của	 ánh	 sáng	 vô
lượng.	Rồi	bạn	có	thể	tiếp	theo	bằng	pháp	Chuyển	di.
Nhưng	dù	bạn	có	làm	bất	cứ	pháp	môn	nào	trên	đây	để	giúp	người	chết	hay
không	làm,	đừng	bao	giờ	quên	rằng	tâm	trong	cõi	Trung	Ấm	rất	bén	nhạy,
bạn	chỉ	cần	hướng	những	thiện	cảm	đến	họ	cũng	đủ	lợi	lạc	cho	họ	rồi.
Khi	 bạn	 cầu	 nguyện	 cho	 người	 nào	 thân	 thiết,	 bạn	 có	 thể,	 nếu	muốn,	 bao
gồm	cả	những	người	đã	chết	khác	trong	lời	cầu	nguyện:	những	nạn	nhân	của
chiến	 tranh,	 tàn	 bạo,	 tai	 ách,	 đói	 kém,	 hoặc	 những	 người	 đã	 và	 đang	 chết
trong	các	 trại	 tập	 trung,	như	 tại	Trung	Quốc	và	Tây	Tạng.	Bạn	có	 thể	cầu
nguyện	cho	những	người	đã	chết	nhiều	năm	về	trước,	như	ông	bà	cố	của	bạn
và	những	người	trong	gia	đình	đã	chết	từ	lâu,	hay	những	nạn	nhân	trong	hai
cuộc	 thế	chiến.	Hãy	 tưởng	 tượng	 lời	 cầu	nguyện	của	bạn	đặc	biệt	 trải	đến
những	người	đã	chết	trong	cơn	giận	dữ,	lo	lắng	hãi	hùng.
Những	người	đã	có	cái	chết	kinh	khủng	hay	đột	ngột	rất	cần	được	giúp	đỡ.
Những	nạn	nhân	của	ám	sát,	tự	sát,	tai	nạn,	chiến	tranh,	thường	rất	dễ	rơi	vào
sợ	hãi	đau	đớn,	hoặc	ở	mãi	trong	kinh	nghiệm	khủng	khiếp	về	cái	chết	của
họ,	do	đó	không	thể	tiến	đến	giai	đoạn	tái	sanh.	Khi	bạn	làm	pháp	Chuyển	di
cho	họ,	hãy	làm	với	mức	độ	mãnh	liệt	tha	thiết	hơn	bao	giờ	cả.
Hãy	tưởng	tượng	những	tia	sáng	chói	lọi	tuôn	phát	từ	chư	Phật	và	Bồ-tát,	trút
xuống	tất	cả	ân	sủng	từ	bi	của	các	ngài.	Tưởng	tượng	ánh	sáng	ấy	tuôn	xối
trên	người	 chết,	 tịnh	hóa	họ	hoàn	 toàn,	giải	 thoát	 họ	khỏi	nỗi	đau	đớn	 rối
loạn	của	cái	chết,	đem	lại	cho	họ	an	bình	sâu	xa	 lâu	dài.	Rồi	 tưởng	tượng,
với	tất	cả	tâm	hồn	bạn,	người	chết	đang	tan	thành	ánh	sáng	và	tâm	thức	họ
bây	giờ	đã	được	chữa	lành,	thoát	mọi	khổ	đau	và	bay	lên	hòa	nhập	với	tâm
giác	ngộ	của	chư	Phật.
Một	vài	người	Tây	phương	vừa	qua	viếng	thăm	Tây	Tạng	đã	kể	cho	tôi	nghe
một	câu	chuyện	mà	họ	chứng	kiến.	Một	ngày	nọ,	một	người	Tây	Tạng	đang
đi	bộ	bên	lề	đường,	bị	một	chiếc	xe	cam-nhông	của	Trung	Quốc	đụng	chết
ngay	 tức	 khắc.	 Khi	 ấy,	một	 tu	 sĩ	 tình	 cờ	 đi	 qua,	 vội	 vàng	 đến	 ngồi	 cạnh
người	chết	nằm	trên	đất.	Họ	trông	thấy	tu	sĩ	ghé	vào	tai	người	chết	đọc	một
câu	gì	đó;	thình	lình	họ	kinh	ngạc	thấy	người	chết	sống	lại.	Khi	ấy	tu	sĩ	làm
pháp	Chuyển	di	tâm	thức	cho	người	ấy,	và	hướng	dẫn	ông	ta	an	tịnh	đi	vào
cõi	chết.	Cái	gì	đã	xảy	ra?	Rõ	ràng	vị	tu	sĩ	đã	nhận	thấy	nỗi	kinh	hoàng	của
người	kia,	làm	cho	y	rất	giao	động	khi	chết,	nên	vị	tu	sĩ	đã	hành	động	chớp
nhoáng:	 trước	hết	giải	 thoát	 tâm	người	chết	khỏi	nỗi	đau	buồn,	 rồi	sau	đó,
nhờ	pháp	Chuyển	di,	đưa	thần	thức	họ	về	một	cõi	Phật,	hoặc	một	tái	sanh	tốt.
Ðối	với	những	người	Tây	phương	chứng	kiến	việc	ấy,	thì	tu	sĩ	có	vẻ	chỉ	là
một	người	bình	thường,	nhưng	câu	chuyện	này	chứng	tỏ	ông	là	một	hành	giả



có	năng	lực	rất	đáng	nể.
Thiền	định	và	cầu	nguyện	không	phải	là	cách	duy	nhất	ta	có	thể	làm	để	giúp
người	chết.	Chúng	ta	có	thể	bố	thí	cho	người	bệnh,	người	nghèo	khổ,	để	hồi
hướng	cho	họ.	Chúng	ta	có	thể	đem	tài	sản	họ	để	lại	để	cho	người	nghèo.	Ta
có	 thể	 nhân	danh	họ	mà	đóng	góp	vào	 các	 việc	 nghĩa	 như	 sung	vào	 bệnh
viện,	cứu	trợ,	tiếp	dẫn	đường	hay	tu	viện.
Ta	cũng	có	thể	bảo	trợ	cho	các	khóa	tu	nhập	thất	của	những	hành	giả	tốt,	hay
lễ	cầu	nguyện	do	những	bậc	thầy	vĩ	đại	hướng	dẫn	ở	những	nơi	thiêng	liêng
như	Bồ	đề	tràng.	Ta	có	thể	cúng	đốt	đèn	cho	người	chết,	hay	bảo	trợ	những
công	trình	mỹ	thuật	liên	hệ	đến	việc	tu	tập.	Một	phương	pháp	giúp	đỡ	người
chết	nữa	là	phóng	sanh	những	con	vật	sắp	bị	giết.	Pháp	này	thịnh	hành	ở	Tây
Tạng	và	dãy	Hy	Mã	Lạp	Sơn.
Ðiều	quan	trọng	là	hồi	hướng	công	đức	những	thiện	sự	ấy	cho	người	chết,
cho	tất	cả	người	chết,	để	mọi	người	đã	chết	có	được	một	tái	sanh	tốt	và	hoàn
cảnh	thuận	lợi	trong	đời	kế	tiếp	của	họ.

SỰ	THẤU	THỊ	CỦA	NGƯỜI	CHẾT

Hãy	nhớ	rằng	tâm	thức	người	trong	cõi	Trung	Ấm	sáng	suốt	bén	nhạy	gấp
bảy	lần	khi	sống.	Ðiều	này	có	thể	làm	cho	họ	đau	khổ	lớn	hoặc	lợi	lạc	lớn.
Bởi	 thế,	 điều	 cốt	 yếu	 là,	 khi	một	 người	 thân	 chết,	 bạn	phải	 càng	 cẩn	 thận
càng	 tốt,	 trong	 tất	 cả	hành	vi	cử	chỉ	bạn,	để	khỏi	quấy	 rầy	họ,	 làm	họ	 tổn
thương.	Vì	khi	người	chết	trở	về	nhà	với	những	người	thân	còn	lại,	hay	với
những	người	 tụng	niệm	làm	phép	cho	họ,	 thì	 trong	 tình	 trạng	mới	của	 tâm
thức	họ,	họ	có	thể	không	những	trông	thấy	những	gì	đang	xảy	ra,	mà	còn	đọc
được	trong	tâm	những	người	khác.	Nếu	bà	con	chỉ	âm	mưu	tranh	đoạt	chia
gia	tài	họ	để	lại,	hay	chỉ	nói	và	nghĩ	về	ân	oán,	không	co	tình	thương	chân
thực	đối	với	người	chết,	thì	họ	có	thể	vô	cùng	tức	giận,	đau	khổ,	vỡ	mộng,
và	do	đó	sẽ	bị	lôi	kéo	vào	những	cảm	xúc	dữ	dội	mà	phải	đi	vào	một	tái	sanh
bất	hạnh.
Chẳng	 hạn,	 hãy	 tưởng	 tượng	 nếu	 người	 chết	 thấy	 người	 ta	 tụng	 kinh	 cho
mình	không	thành	khẩn,	tâm	người	tụng	bận	rộn	với	những	việc	giải	trí	tầm
thường	thì	họ	có	 thể	mất	 tất	cả	chút	niềm	tin	nào	họ	có	 thể	có.	Hãy	tưởng
tượng	nếu	một	người	chết	phải	nhìn	những	người	thân	buồn	sầu	thảm	thiết,
cũng	có	thể	làm	cho	họ	vô	cùng	áo	não.	Và	nếu	ví	dụ	người	chết	khám	phá
ra	rằng	bà	con	chỉ	giả	vờ	yêu	thương	họ	vì	tiền,	thì	họ	cũng	có	thể	đau	khổ
vỡ	mộng	đến	nỗi	sẽ	thành	ma	trở	về	ám	ảnh	người	hưởng	gia	tài	mình	để	lại.
Bây	giờ	bạn	đã	thấy	những	gì	bạn	làm,	nghĩ,	hay	cư	xử	sau	khi	một	người
thân	chết,	có	thể	có	tầm	quan	trọng	ghê	gớm	và	ảnh	hưởng	lớn	lao	đến	tương
lai	họ	nhiều	hơn	bạn	tưởng.



Bạn	cũng	sẽ	thấy	tại	sao	điều	thật	thiết	yếu	cho	tâm	linh	người	chết	được	an
ổn,	là	những	người	còn	lại	phải	hòa	hợp.	Bởi	thế,	ở	Tây	Tạng	khi	bà	con	bạn
bè	người	chết	 tụ	hội	 lại,	họ	 thường	được	khuyến	khích	hãy	cùng	 tụng	đọc
với	 nhau	 càng	 nhiều	 càng	 tốt	 một	 câu	 thần	 chú	 như	 OM	 MNI	 PADME
HUM.	Ðiều	này	ai	ở	Tây	Tạng	cũng	có	thể	làm,	vì	biết	nó	chắc	chắn	sẽ	giúp
đỡ	người	 chết.	Bởi	 thế,	 câu	 thần	 chú	này	gây	 cho	họ	nguồn	 cảm	hứng	để
cùng	nhau	 tụng	đọc	 trong	niềm	sùng	 tín.	Tính	 thiêng	 liêng	của	người	chết
trong	 cõi	Trung	Ấm	cũng	khiến	nếu	được	một	 bậc	 thầy	hay	hành	giả	 tâm
linh	giàu	kinh	nghiệm	làm	lễ,	người	chết	sẽ	được	lợi	lạc	vô	cùng.	Ðiều	vị	ấy
là	là	an	trú	trong	tự	tánh	tâm	nguyên	ủy,	rồi	hô	triệu	thân	ý	sanh	của	người
chết	đang	lang	thang	trong	cõi	Trung	Ấm.	Khi	thân	ý	sanh	đã	đến	trước	bậc
thầy,	do	năng	lực	thiền	định	của	ông,	ông	có	thể	khai	thị	bản	tánh	thanh	tịnh
cho	người	chết.	Nhờ	năng	lực	thần	thông,	người	chết	thấy	được	tâm	giác	ngộ
của	vị	thầy,	và	ngay	tại	chỗ	được	giải	thoát.
Những	cũng	chính	vì	lý	do	đó,	mà	bất	cứ	gì	một	hành	giả	thông	thường	có
thể	làm	cho	người	chết,	cũng	có	thể	giúp	họ	rất	nhiều.	Bạn	có	thể	tu	tập	pháp
quán	một	trăm	vị	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ	liên	hệ	Tử	Thư	Tây	Tạng,	hay	bạn
có	thể	chỉ	an	trú	trong	một	tâm	trạng	bi	mẫn;	nhất	là	nếu	khi	ấy	bạn	có	triệu
thỉnh	hương	linh	người	chết,	thì	họ	được	lợi	lạc	vô	cùng.
Mỗi	khi	hành	giả	Phật	tử	chết,	chúng	tôi	báo	cho	tất	cả	thầy	và	bạn	đạo	của
họ	biết	để	có	thể	khởi	sự	hành	pháp	cầu	siêu	cho	họ	ngay.	Thường	tôi	thâu
thập	tên	những	người	đã	chết,	rồi	gửi	đến	cho	những	bậc	thầy	lớn	mà	tôi	biết
ở	Ấn	và	Hy	Mã	Lạp	Sơn.	Cách	vài	 tuần,	các	vị	này	 làm	pháp	 thanh	 luyện
cho	họ	một	lần,	và	mỗi	năm	có	một	thiền	hội	mười	ngày	để	cầu	siêu	tập	thể
tại	các	tu	viện.

CÁCH	TÂY	TẠNG	CẦU	SIÊU	NGƯỜI	CHẾT

1.	Tử	Thư	Tây	Tạng

Tại	Tây	Tạng,	khi	pháp	Chuyển	di	đã	 làm	cho	người	chết	xong,	quyển	Tử
Thư	được	đọc	đi	đọc	lại	nhiều	lần,	và	những	pháp	tu	liên	hệ	được	thực	hành.
Ở	miền	Ðông	Tây	Tạng,	chúng	tôi	thường	có	truyền	thống	đọc	Tử	Thư	suốt
49	ngày	sau	khi	chết.	Qua	đó,	người	chết	được	chỉ	cho	biết	họ	đang	ở	giai
đoạn	nào	trong	tiến	trình,	và	được	cho	những	chỉ	dẫn	hay	cảm	hứng	mà	họ
cần.
Những	người	Tây	phương	 thường	hỏi	 tôi:	“Làm	sao	một	người	đã	chết	có
thể	nghe	đọc	Tử	Thư?”
Câu	trả	 lời	giản	dị	 là:	Tâm	thức	người	chết	khi	được	hô	triệu	bởi	năng	lực
của	lời	kinh,	thì	có	thể	đọc	được	tâm	ta	và	có	thể	cảm	nhận	đúng	những	gì



mà	ta	có	thể	nghĩ	hay	thiền	định	về	họ.	Bởi	thế,	không	có	chướng	ngại	nào
cho	người	chết	để	hiểu	được	Tử	Thư	Tây	Tạng	đang	đọc	cho	họ,	dù	là	đọc
bằng	Tạng	ngữ.
Ðối	với	người	chết	thì	ngôn	ngữ	không	là	một	trở	ngại,	vì	tâm	họ	có	thể	đọc
được	ý	nghĩa	cốt	yếu	của	kinh	văn.
Ðiều	này	khiến	cho	sự	 tập	 trung	 tâm	ý	của	người	hành	 lễ	càng	 thêm	quan
trọng,	chứ	không	phải	chỉ	làm	chiếu	lệ	mà	được.	Và	bởi	vì	người	chết	đang
thực	sự	sống	những	kinh	nghiệm	đề	cập	trong	sách,	nên	họ	có	thể	có	nhiều
khả	năng	hơn	ta	để	hiểu	chân	lý	của	Tử	Thư.
Ðôi	khi	tôi	tự	hỏi:	“Nhưng	nếu	lỡ	tâm	thức	đã	ngất	xỉu	và	rơi	vào	tình	trạng
quên	lãng	vào	lúc	chết	thì	sao?”	.	Vì	ta	không	biết	bao	lâu	người	chết	sẽ	ở
trong	trạng	thái	hôn	mê,	và	lúc	nào	thì	họ	bắt	đầu	đi	vào	Trung	Ấm	tái	sanh,
nên	Tử	Thư	được	đọc	và	tu	luyện	liên	tục	để	phòng	hờ.
Nhưng	còn	những	người	không	quen	thuộc	với	giáo	lý	hay	Tử	Thư	thì	sao?
Chúng	ta	có	nên	đọc	cho	họ	nghe	không?	Ðức	Dalai	Lama	đã	cho	một	lời	chỉ
dẫn	rõ	ràng:
Dù	bạn	có	 tin	 tôn	giáo	nào	hay	không,	điều	 rất	quan	 trọng	vẫn	 là	có	được
tâm	an	bình	lúc	chết...	Theo	quan	điểm	Phật	giáo,	dù	người	chết	có	tin	luân
hồi	hay	không,	thì	sự	tái	sanh	của	họ	vẫn	hiện	hữu,	bởi	thế	một	tâm	an	bình
là	quan	trọng	vào	lúc	chết.	Nếu	người	chết	là	một	kẻ	vô	thần,	thì	việc	đọc	Tử
Thư	có	thể	làm	tâm	họ	giao	động,	có	thể	gợi	sự	thù	ghét,	và	bởi	thế	có	thể
hại	họ	hơn	là	giúp	họ.	Nhưng	nếu	người	nào	mở	lòng	ra	mà	nghe,	thì	những
câu	thần	chú	hay	danh	hiệu	Phật	trong	đó	có	thể	giúp	họ	“kết	nhân	duyên”	và
nhờ	thế	có	thể	có	ích	lợi	cho	họ.	Bởi	thế,	điều	quan	trọng	trên	hết	là	xét	thái
độ	của	người	chết.

2.	Né	Dren	và	Chang	Chok

Cùng	với	việc	đọc	Tử	Thư	còn	có	lễ	Né	Dren	để	hướng	dẫn	hương	linh,	hay
lễ	 Chang	 Chok	 để	 tịnh	 hóa	 hương	 linh,	 trong	 đó	 bậc	 thầy	 sẽ	 hướng	 dẫn
người	chết	đến	một	tái	sanh	tốt.
Tốt	nhất,	hai	lễ	ấy	nên	làm	ngay	sau	khi	chết,	hay	ít	nhất	trong	vòng	49	ngày.
Nếu	thi	thể	không	có	đấy,	thì	nên	hô	triệu	thần	thức	người	chết	về	trong	một
hình	 nhân	 hay	 tấm	 thẻ	 “bài	 vị”	 có	 hình	 và	 tên	 họ	 người	 ấy,	 gọi	 là	 một
“tsenjang”.	Lễ	này	có	năng	 lực	nhờ	ở	 sự	kiện	 rằng	 thời	gian	ngay	sau	khi
chết,	người	chết	thường	có	một	ấn	tượng	mạnh	về	thân	xác	mình	trong	đời
vừa	qua.
Nhờ	năng	lực	thiền	quán	của	bậc	thầy,	thần	thức	người	chết	đang	lang	thang
trong	cõi	Trung	Ấm,	được	gọi	về	trong	tấm	thẻ	bài	hay	tấm	ảnh	tượng	trưng
cho	họ.
Thần	thức	khi	ấy	được	tịnh	hóa,	lọc	sạch	những	hạt	giống	nghiệp	trong	sáu



cõi,	 rồi	 được	 nghe	một	 bài	 thuyết	 pháp	 giống	 như	 lúc	 còn	 sống	ở	 đời;	 và
người	chết	khi	ấy	được	khai	thị	bản	tâm.	Cuối	cùng,	lễ	Chuyển	di	tâm	thức
được	thực	hiện	và	thần	thức	người	chết	được	hướng	dẫn	đến	một	trong	các
cõi	Phật.	Sau	đó	tsenjang	(hình	nhân	hay	thẻ	bài)	được	đốt,	và	thế	là	đã	tịnh
hóa	nghiệp	chướng	của	người	chết.

3.	Tịnh	hóa	lục	đạo

Thầy	tôi,	Dilgo	Khientse	Rinpoche	thường	bảo,	lễ	“Tịnh	hóa	lục	đạo”	là	lễ
thanh	luyện	tốt	nhất	cho	một	hành	giả	đã	chết.
Sự	tu	tập	để	tịnh	hóa	lục	đạo	này	thường	làm	khi	sống,	dùng	thiền	định	và
quán	tưởng	để	thanh	lọc	thân	xác	khỏi	sáu	phiền	não	chính,	cùng	với	sáu	cõi
mà	phiền	não	ấy	tạo	nên.	Pháp	này	cũng	có	thể	làm	cho	người	chết	rất	hiệu
nghiệm,	vì	nó	thanh	lọc	căn	bản	nghiệp	của	họ,ï	và	do	đó	thanh	lọc	cái	gốc
rễ	của	tương	quan	giữa	họ	với	sinh	tử.	Ðiều	này	quan	trọng,	vì	nếu	cảm	xúc
tiêu	 cực	 (phiền	 não)	 không	 tịnh	 hóa,	 thì	 chúng	 sẽ	 điều	 động	 thần	 thức	 tái
sanh	vào	cõi	nào	đó	trong	lục	đạo.
Theo	mật	điển	Dzogchen,	những	cảm	xúc	tiêu	cực	tích	tụ	trong	hệ	tâm-vật-lý
là	 những	huyệt	 đạo	 vi	 tế,	 nội	 phong	hay	năng	 lực,	 và	 nhóm	 lại	 ở	một	 vài
trung	tâm	năng	lực	(huyệt)	đặc	biệt	trong	cơ	thể.	Bởi	thế,	hạt	giống	của	địa
ngục	và	nhân	của	nó	là	giận	dữ,	được	định	vị	trí	ở	dưới	hai	gót	chân;	cõi	ngạ
quỷ	và	nhân	của	nó	là	dục	tham,	gốc	ở	bàn	tọa;	cõi	súc	sinh	và	nhân	của	nó
là	ngu	si	thì	có	vị	trí	ở	rốn;	cõi	người	và	nhân	của	nó	là	hoài	nghi,	có	trị	tri	ở
tim;	cõi	tu-la	và	nhân	của	nó	là	ganh	tị	nằm	ở	yết	hầu;	cõi	trời	và	nhân	của
nó	là	kiêu	mạn,	thì	có	vị	trí	ở	đỉnh	đầu.
Trong	pháp	tu	tập	để	tịnh	hóa	lục	đạo,	khi	mỗi	cõi	và	cảm	xúc	tiêu	cực	của
nó	được	thanh	lọc,	hành	giả	quán	tưởng	tất	cả	nghiệp	do	cảm	xúc	đặc	biệt	ấy
tạo	nên	bây	giờ	đã	khô	kiệt,	và	thân	phần	liên	hệ	đến	nghiệp	của	cảm	xúc	ấy
hoàn	 toàn	 tan	 thành	ánh	sáng.	Bởi	 thế,	khi	bạn	 làm	pháp	 tu	 luyện	này	cho
một	người	chết,	thì	hãy	nhất	tâm	quán	tưởng	rằng,	sau	khi	làm	xong,	tất	cả
nghiệp	được	thanh	tịnh	và	thân	họ,	 toàn	bản	thể	họ	tan	thành	ánh	sáng	rực
rỡ.

4.	Pháp	tu	quán	một	trăm	vị	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ

Một	cách	khác	để	giúp	người	chết	là	sự	hành	trì	Trăm	vị	thần	an	lạc	và	phẫn
nộ	(những	thần	này	đã	được	nói	ở	chương	17	-	“Tia	sáng	nội	 tâm”).	Hành
giả	quán	toàn	thân	thể	mình	là	một	mandala	của	trăm	vị	thần	an	lạc	và	phẫn
nộ;	chư	thần	an	lạc	được	quán	ở	huyệt	tim,	chư	thần	phẫn	nộ	ở	não.	Hành	giả
khi	ấy	tưởng	tượng	chư	thần	phát	ra	ngàn	tia	sáng	chan	hòa	lên	trên	người
chết	để	tịnh	hóa	tất	cả	ác	nghiệp	của	họ.



Thần	chú	để	tịnh	hóa	mà	hành	giả	tụng	đọc	là	thần	chú	Kim	cương	tát	đỏa,	vị
thần	chủ	 trì	 tất	cả	mandala	của	Mật	giáo,	và	 là	vị	 thần	ở	 trung	ương	 trong
mandala	một	trăm	vị	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ,	mà	năng	lực	được	hô	triệu	cốt
để	tịnh	hóa	và	chữa	bệnh.	Thần	chú	này	là	“Thần	chú	một	trăm	ngữ	âm”,	bao
gồm	trăm	“chủng	tự”	của	trăm	vị	thần	ấy.	Bạn	có	thể	xử	dụng	một	dạng	ngắn
gồm	sáu	âm	của	 thần	chú	Kim	cương	tát	đỏa	(Vajrasattva)	 là	OM	VAJRA
SATTVA	HUM(Tạng	ngữ	Om	Benza	Sattb	Hung).	Ý	nghĩa	câu	này	là	“Hỡi
thần	Kim	cương	tát	đỏa!	Nhờ	năng	lực	của	ngài,	xin	cho	con	được	tịnh	hóa,
được	chữa	lành,	được	chuyển	nghiệp”.
Một	bài	chú	quan	trọng	khác	trong	mật	điển	Dzogchen	và	trong	hành	trì	liên
hệ	đến	Tử	Thư	Tây	Tạng	là	A	A	HA	SHA	SA	MA.	Sáu	âm	của	bài	chú	này
có	năng	lực	“đóng	cửa	ngõ”	đi	vào	lục	đạo	luân	hồi.

5.	Hỏa	táng

Thông	thường	trong	nhiều	truyền	thống	Ðông	phương,	hỏa	táng	là	cách	để
thanh	toán	thây	chết.	Trong	Phật	giáo	Tây	Tạng	cũng	có	những	pháp	hành
đặc	biệt	cho	 lễ	hỏa	 táng.	Chỗ	hỏa	 táng	hay	dàn	hỏa	 táng	được	quán	 tưởng
thành	mandala	của	Kim	cương	tát	đỏa,	hay	Trăm	vị	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ.
Chư	thần	được	quán	tưởng	mãnh	liệt,	sự	hiện	diện	của	họ	được	triệu	thỉnh.
Cái	thây	của	người	chết	được	quán	như	thực	sự	đại	diện	cho	tất	cả	nghiệp	ác
và	 chướng	ngại	 của	 họ.	Khi	 cái	 thây	 bùng	 cháy,	 những	 ác	 nghiệp	 chướng
ngại	 ấy	 được	 chư	 thần	 tiêu	 thụ	 trong	một	 bữa	 tiệc	 lớn,	 chuyển	hóa	 chúng
thành	ra	bản	chất	trí	tuệ.	Những	tia	sáng	được	tưởng	tượng	như	là	tuôn	phát
từ	chư	thần;	cái	xác	được	quán	đang	tan	rã	hoàn	toàn	thành	ánh	sáng,	và	tất
cả	bất	 tịnh	của	người	chết	được	 tịnh	hóa	 trong	ngọn	 lửa	rực	rỡ	của	 trí	 tuệ.
Khi	quán	tưởng	điều	này,	ta	có	thể	tụng	đọc	thần	chú	một	trăm	âm	hay	sáu
âm	của	Kim	cương	tát	đỏa.	Sự	tu	tập	giản	dị	này	dành	cho	lễ	hỏa	táng	là	do
Dudjom	Rinpoche	và	Dilgo	Khientse	Rinpoche	truyền	lại.
Tro	của	cái	xác	và	tsenjang	(hình	nhân,	bài	vị...)	khi	ấy	có	thể	trộn	với	đất	sét
mà	làm	thành	những	hình	tượng	nhỏ	gọi	là	tsatsa,	được	chú	nguyện	và	dâng
hiến	nhân	danh	người	chết	để	tạo	những	duyên	tốt	cho	một	tái	sanh	tốt	đẹp
trong	tương	lai.

6.	Cúng	tuần

Trong	một	môi	 trường	Tây	Tạng,	những	cuộc	hành	thiền	tu	 tập	xảy	ra	đều
đặn	mỗi	ngày	thứ	bảy	sau	khi	chết,	hay	nếu	gia	đình	có	thể	lo	liệu,	thì	suốt	cả
49	 ngày.	 Những	 tu	 sĩ	 được	 mời	 đến	 hành	 pháp,	 nhất	 là	 những	 vị	 Lama
thường	gần	gũi	gia	đình	ấy	và	có	liên	hệ	với	người	chết.	Ðèn	được	thắp	sáng
và	liên	tục	đọc	kinh	cầu	nguyện,	cho	đến	khi	cái	xác	được	đưa	ra	khỏi	nhà.



Những	phẩm	vật	được	cúng	dường	lên	các	vị	 thầy	và	các	bàn	 thờ,	và	phát
chẩn	cho	kẻ	nghèo	nhân	danh	người	chết.
Những	pháp	hành	hàng	tuần	nhân	danh	người	chết	được	xem	là	thiết	yếu,	vì
thân	ý	sanh	trong	cõi	Trung	Ấm	đang	kinh	quá	cái	chết	của	mình	trở	lại	đúng
vào	ngày	ấy	mỗi	tuần.	Nếu	người	chết	có	đủ	công	đức	do	kết	quả	của	thiện
nghiệp	quá	khứ,	 thì	 lợi	 lạc	của	những	pháp	này,	hành	 trì	nhân	danh	họ,	sẽ
làm	cái	đà	để	chuyển	họ	đến	một	cõi	thanh	tịnh.	Nói	thật	chính	xác,	thì	nếu
người	ấy	chết	ngày	thứ	tư	trước	ngọ,	thì	tuần	thứ	nhất	sẽ	làm	vào	thứ	ba	tuần
sau	đó.	Nếu	chết	sau	ngọ,	thì	làm	tuần	vào	ngày	thứ	tư	tuần	sau.
Người	Tây	Tạng	xem	tuần	 thứ	 tư	sau	khi	chết	 là	một	ngày	có	ý	nghĩa	đặc
biệt,	vì	có	người	nói	bình	 thường	người	chết	không	ở	 trong	cõi	Trung	Ấm
lâu	hơn	4	tuần.	Tuần	thứ	bảy	cũng	được	xem	là	một	khúc	quanh	quan	trọng,
vì	49	ngày	được	xem	là	 thời	hạn	lâu	nhất	 trong	cõi	Trung	Ấm	đi	đầu	thai.
Bởi	 thế,	vào	những	dịp	này,	 thầy	và	các	bạn	đạo	sẽ	được	mời	đến	nhà,	và
những	sự	tu	tập,	cúng	dường,	bố	thí...	được	thực	hiện	đại	quy	mô.
Một	lễ	cúng	khác	được	thực	hiện	mỗi	năm	một	lần	sau	khi	chết,	để	đánh	dấu
ngày	tái	sanh	của	người	chết.	Phần	đông	gia	đình	Tây	Tạng	thường	làm	lễ
mỗi	năm	một	 lần	vào	những	ngày	giỗ	 thầy,	giỗ	cha	mẹ,	chồng	vợ,	anh	chị
em	của	họ.	Vào	những	ngày	ấy	họ	cũng	bố	thí	cho	người	nghèo.

GIÚP	ĐỠ	NGƯỜI	ĐAU	BUỒN

Trong	cộng	đồng	Tây	Tạng,	mỗi	khi	một	người	nào	chết,	thì	điều	tự	nhiên	là
thân	quyến	bạn	bè	họ	 tụ	họp	 lại,	và	mọi	người	 tìm	cách	này	cách	khác	để
giúp	một	tay.	Toàn	thể	cộng	đồng	đem	lại	cho	tang	gia	sự	nâng	đỡ	tinh	thần,
tình	cảm	và	thực	tế,	nên	nhà	có	người	chết	không	bao	giờ	bị	bỏ	mặc	cho	cảm
thấy	vô	phương	không	biết	phải	 làm	gì.	Mọi	người	 trong	xã	hội	Tây	Tạng
biết	họ	phải	 làm	những	gì	họ	có	 thể	 làm	cho	người	 chết,	 càng	nhiều	càng
hay,	và	chính	điều	đó	giúp	tang	quyến	có	thể	chịu	đựng,	chấp	nhận	cái	chết
của	người	thân	để	tiếp	tục	sống.
Thật	là	khác	xa	với	xã	hội	tân	tiến,	trong	đó	sự	nâng	đỡ	của	cộng	đồng	hầu
như	hoàn	 toàn	không	có.	Tôi	nghĩ	 sự	nâng	đỡ	như	 thế	 thường	đã	giúp	 ích
xiết	bao	cho	thân	quyến	người	chết	khỏi	kéo	dài	nỗi	đau	buồn	và	những	khó
khăn	không	cần	thiết.
Những	học	trò	 tôi,	 làm	cố	vấn	tỉnh	cảm	trong	các	Tiếp	dẫn	đường,	cho	tôi
biết	một	trong	những	nguyên	nhân	buồn	khổ	trầm	trọng	nhất	của	một	người
mất	mát	người	thân,	là	nghĩ	rằng	bản	thân	họ	cũng	như	bất	cứ	ai,	không	ai	có
thể	làm	gì	cho	những	thân	quyến	đã	mất	của	họ.	Nhưng	như	tôi	đã	nói,	có	rất
nhiều	việc	mà	bất	cứ	ai	cũng	có	thể	làm	để	giúp	cho	người	đã	chết.
Một	 cách	 an	ủi	người	đau	buồn	 là	khuyến	khích	họ	 làm	cái	 gì	 cho	những



người	 thân	 của	 họ	 đã	 chết:	 bằng	 cách	 sống	 hăng	 hái	 hơn,	 sống	 thay	 cho
người	chết,	tu	thay	cho	họ,	và	đem	lại	cho	cái	chết	của	họ	một	ý	nghĩa	sâu	xa
hơn.	Ở	Tây	Tạng	người	ta	còn	đi	hành	hương	nhân	danh	người	đã	chết,	và
vào	những	thời	gian	đặc	biệt	và	nơi	chốn	thiêng	liêng,	họ	sẽ	nghĩ	đến	những
người	 thân	đã	chết	và	tu	 tập	để	hồi	hướng	cho	họ.	Người	Tây	Tạng	không
bao	giờ	quên	người	chết:	họ	thường	cúng	chùa	nhân	danh	người	chết;	khi	có
những	lễ	hội	cầu	nguyện	lớn,	họ	sẽ	cúng	vào	đó	nhân	danh	người	chết;	họ
tiếp	tục	hiến	tặng	cho	những	chương	trình	tu	học	nhân	danh	người	chết,	và
lúc	nào	gặp	những	bậc	thầy	họ	cũng	xin	lời	cầu	nguyện	đặc	biệt	cho	người
chết.	Niềm	an	ủi	lớn	nhất	cho	một	người	Tây	Tạng	là	khi	biết	một	bậc	thầy
đang	tu	tập	hồi	hướng	công	đứ	cho	thân	nhân	đã	chết	của	họ.
Vậy	thì	đừng	để	cho	ta	chết	đi	một	nửa	theo	với	người	chết;	ta	hãy	cố	sống
sau	khi	họ	chết	với	niềm	hăng	say	hơn	nữa.	Ta	hãy	cố	ít	nhất	làm	tròn	ước
nguyện	của	người	chết,	ví	dụ	bằng	cách	bố	thí	vài	sở	hữu	của	họ	cho	hội	từ
thiện,	hay	bảo	trợ	nhân	danh	họ	cho	một	dự	án	mà	họ	thường	ưa	chuộng.
Những	 người	 Tây	 Tạng	 thường	 viết	 thư	 chia	 buồn	 với	 bạn	 bè	 đang	 khóc
người	thân	với	những	lời	đại	khái	như	sau:
“Mọi	sự	đều	vô	thường,	mọi	người	rồi	phải	chết,	bạn	đã	biết.	Vậy	mẹ	bạn	có
chết	cũng	là	điều	tự	nhiên:	thế	hệ	già	chết	trước.	Bà	cụ	đã	già	yếu,	chắc	cũng
không	ân	hận	gì	khi	bỏ	 thân	xác	này.	Và	vì	bạn	có	 thể	giúp	bà	bằng	cách
cúng	vào	các	thiền	hội	tu	tập	và	làm	việc	thiện	nhân	danh	bà,	chắc	chắn	bà	sẽ
sung	sướng	nhẹ	nhàng.	Vậy	bạn	đừng	buồn”.
Nếu	bạn	ta	có	con	hay	một	người	thân	còn	trẻ	chết,	chúng	ta	có	thể	nói	với

họ:
“Con	trai	bạn	đã	chết,	thật	là	như	trời	long	đất	lỡ	với	bạn.	Tôi	biết	điều	đó
thật	tàn	nhẫn	phi	lý.	Tôi	không	thể	nào	hiểu	được.	Nhưng	có	lẽ	cái	nghiệp
của	cháu	là	phải	chết,	và	tôi	tin	rằng	cái	chết	ấy	chắc	đã	thanh	toán	được	một
món	nợ	nghiệp	nào	đó	mà	bạn	và	tôi	không	thể	biết.	Nỗi	đau	buồn	của	bạn
cũng	là	của	 tôi.	Nhưng	hãy	nhớ	rằng,	bây	giờ	bạn	và	 tôi	có	 thể	giúp	cháu,
bằng	sự	tu	tập	của	chúng	ta,	thiện	nghiệp	chúng	ta,	tình	thương	của	chúng	ta;
chúng	ta	có	thể	cầm	tay	cháu	mà	bước	bên	cạnh	cháu	ngay	bây	giờ,	dù	cháu
đã	chết,	để	giúp	cháu	có	được	một	tái	sanh	mới	và	một	đời	sống	dài	hơn	lần
sau”.
Trong	 thế	 giới	 hiện	 nay	 của	 chúng	 ta,	 nơi	mà	 ta	 không	 biết	 được	 cả	 đến
chuyện	có	thể	giúp	đỡ	người	chết,	nơi	mà	ta	chưa	từng	đối	mặt	cái	chết	một
lần	nào	trong	đời,	 thì	chuyện	tư	duy	sáng	suốt	và	bình	tĩnh	như	vậy	không
phải	dễ.	Một	người	lần	đầu	tiên	khóc	người	thân	có	thể	phải	tan	nát	cõi	lòng
vì	những	cảm	xúc	 rối	bời	như	buồn,	giận,	chối	bỏ,	 rút	 lui,	mặc	cảm	phạm
tội...	 thình	 lình	 tàn	phá	 tâm	hồn	họ.	Muốn	giúp	những	người	như	 thế,	bạn
cần	sự	kiên	nhẫn	và	tế	nhị.	Bạn	cần	thời	gian	ngồi	với	họ	để	cho	họ	nói,	lắng
nghe	không	phê	phán	mỗi	khi	họ	nhớ	lại	những	hoài	niệm	riêng	tư	nhất,	hoặc



cứ	tái	đi	tái	lại	từng	chi	tiết	của	cái	chết.	Trên	tất	cả,	có	thể	bạn	chỉ	cần	ở	đấy
với	họ,	lúc	mà	họ	đang	kinh	quá	nỗi	đau	buồn	khốc	liệt	nhất	trong	đời.	Hãy
sẵn	sàng	đến	với	họ	bất	cứ	lúc	nào,	ngay	cả	những	lúc	họ	có	vẻ	không	cần
hiện	diện	của	bạn.	Carol,	một	góa	phụ,	khi	được	hỏi	ai	giúp	bà	nhiều	nhất
trong	lúc	chồng	bà	chết,	đã	trả	lời:	“Những	người	tiếp	tục	gọi	điện	thoại	và
ghé	thăm,	ngay	cả	khi	tôi	nói	không	cần”.
Những	 người	 buồn	 khổ	 cũng	 như	 đang	 trải	 qua	một	 loại	 chết.	 Cũng	 như
người	chết,	họ	cần	biết	rằng	những	cảm	xúc	rối	ren	mà	họ	đang	kinh	quá	là
điều	tự	nhiên.	Họ	cũng	cần	biết	rằng	tiến	trình	tang	tóc	thường	cam	go	và	dài
đăng	đẳng,	khi	nỗi	đau	buồn	cứ	tái	đi	tái	lại	theo	chu	kỳ.	Nỗi	kinh	hoàng	tê
tái	không	tin	ban	đầu	sẽ	tàn	phai,	nhường	chỗ	cho	một	ý	thức	sâu	xa	tuyệt
vọng	về	sự	mất	mát	vô	biên	của	họ,	mà	cuối	cùng	cũng	sẽ	hồi	phục,	trở	lại
thế	 quân	 bình.	Hãy	 cho	 họ	 biết	 đây	 là	một	mẫu	mực	 sẽ	 trở	 lại	 nhiều	 lần,
tháng	này	qua	tháng	khác,	và	tất	cả	những	cảm	giác	đau	khổ,	sợ	hãi	không
thể	 chịu	 đựng,	 tưởng	 chừng	 như	 không	 còn	 sống	 ra	 con	 người	 được	 nữa,
cũng	chuyện	là	chuyện	bình	thường.	Cho	họ	biết	rằng,	dù	họ	có	thể	đau	đớn
trong	một,	hai	năm,	nỗi	đau	của	họ	chắc	chắn	 rồi	 cũng	đi	đến	kết	 thúc	và
chuyển	thành	sự	chấp	nhận.
Judy	Tatebaum	nói:
“Nỗi	đau	buồn	là	một	vết	thương	cần	được	chú	ý	để	hàn	gắn.	Hàn	gắn	một
nỗi	đau	buồn	có	nghĩa	 là	đối	mặt	với	nó	một	cách	công	khai,	 thẳng	 thắng,
bộc	lộ	và	phóng	thích	trọn	vẹn	nó,	chấp	nhận	nó	kéo	dài	bao	lâu	nó	cần	để
cho	vết	 thương	 lành	 lại.	Thường	 ta	cứ	 sợ	 rằng	một	khi	công	nhận	nỗi	đau
buồn,	chắc	ta	không	thể	nào	chịu	nổi.	Sự	thật	thì	nỗi	đau	khổ	được	bộc	lộ	ra
sẽ	có	lúc	đi	đến	kết	thúc.	Ðau	khổ	mà	không	bộc	lộ	được	thì	cứ	kéo	dài	bất
tận”.
Nhưng	thông	thường,	bạn	bè	và	gia	quyến	của	người	đau	buồn	cứ	mong	cho
người	ấy	“trở	lại	bình	thường”	sau	vài	tháng.	Ðiều	này	chỉ	tăng	thêm	nỗi	lạc
loài	cô	lập	của	họ,	khi	nỗi	đau	khổ	vẫn	tiếp	diễn,	và	có	thể	càng	sâu	sắc	hơn.
Ở	Tây	Tạng,	như	tôi	đã	nói,	toàn	thể	cộng	đồng,	bạn	bè,	bà	con,	thường	tham
dự	suốt	49	ngày	sau	khi	một	người	nào	chết,	và	mọi	người	đều	bận	rộn	trong
việc	giúp	đỡ	tâm	linh	cho	người	chết,	có	hàng	trăm	chuyện	để	 làm.	Người
đau	buồn	cứ	việc	đau	buồn,	họ	khóc	lóc	chút	đỉnh,	đó	là	chuyện	tự	nhiên,	và
khi	mọi	người	ra	về,	thì	ngôi	nhà	có	vẻ	trống	trải.	Tuy	thế,	sự	bận	rộn	lo	lắng
nâng	 đỡ	 của	 người	 xung	 quanh	 -	 bằng	 nhiều	 cách	 tế	 nhị,	 làm	 ấm	 lòng	 đã
giúp	họ	rất	nhiều	trong	nỗi	đau	thương	tang	tóc.
Trong	xã	hội	Tây	phương,	sự	chạm	mặt	một	mình	với	nỗi	mất	mát	 thực	là
khác	hẳn.	Và	nhất	là	trong	trường	hợp	một	vụ	chết	đột	ngột,	 tự	sát,	 thì	nỗi
đau	khổ	của	người	ở	lại	càng	tăng	cường	mãnh	liệt.	Nó	làm	cho	họ	càng	cảm
thấy	bất	lực	không	biết	làm	sao	để	giúp	đỡ	người	chết.	Ðiều	rất	quan	trọng	là
để	 cho	 người	 thân	 đến	 nhìn	 thấy	 xác	 chết	 của	 người	 chết	 đột	 ngột,	 nếu



không,	họ	rất	khó	mà	nhận	ra	cái	chết	thực	sự	đã	xảy	đến.	Nếu	có	thể,	người
ta	 nên	 ngồi	 cạnh	 xác	 chết	 ấy,	 để	 nói	 những	 gì	 cần	 nói,	 diễn	 tả	 niềm	 yêu
thương,	và	khởi	sự	nói	lời	từ	biệt.
Nếu	 điều	 này	 không	 thể	 thực	 hiện	 được,	 thì	 hãy	 đem	 ra	một	 tấm	 ảnh	 của
người	chết	và	khởi	sự	tiến	trình	từ	giã,	hoàn	tất	mối	tương	quan,	rồi	buông
xả.	Hãy	khuyên	những	người	có	người	thân	chết	nên	làm	việc	này,	điều	này
sẽ	giúp	cho	họ	chấp	nhận	tin	buồn,	thực	tại	nát	lòng	của	cái	chết.	Cho	họ	biết
những	cách	giúp	đỡ	người	chết	như	đã	nói	trên,	những	cách	đơn	giản	họ	có
thể	làm,	thay	vì	ngồi	bó	gối	một	cách	vô	vọng,	nghiền	ngẫm	về	cái	chết	ấy
trong	nỗi	âm	thầm	áo	não	tự	trách.
Trong	 trường	hợp	một	 cái	 chết	 đột	 ngột,	 những	người	 thân	 thường	 có	 thể
kinh	quá	những	cảm	xúc	tức	tối	trước	những	gì	mà	họ	cho	là	nguyên	nhân
cái	chết.
Hãy	giúp	họ	bộc	lộ	sự	tức	giận	ấy,	vì	nếu	bị	giữ	lại	trong	lòng,	thì	sớm	muộn
sự	 tức	 giận	 ấy	 sẽ	 đưa	 đẩy	 họ	 vào	một	 nỗi	 áo	 não	kinh	 niên.	Hãy	giúp	 họ
buông	xả	cơn	tức	giận	và	cho	họ	thấy	những	chiều	sâu	của	nó,	là	nỗi	đau	mất
mát.	Rồi	họ	có	thể	khởi	sự	công	việc	buông	xả,	một	chuyện	gay	go	nhưng
cuối	cùng	sẽ	hàn	gắn	mối	thương	tâm.
Cũng	có	nhiều	khi	người	còn	lại	sau	cái	chết	của	một	người	thân,	cảm	thấy
mãnh	liệt	mặc	cảm	phạm	tội,	cứ	bị	ám	ảnh	bởi	những	lỗi	lầm	của	mình	trong
quá	khứ	với	người	đã	chết,	hoặc	tự	dày	vò	vì	nghĩ	đáng	lẽ	mình	có	thể	làm	gì
để	ngăn	cái	chết.	Hãy	giúp	họ	nói	ra	những	cảm	giác	phạm	tội	ấy,	dù	chúng
có	vẻ	phi	lý	đến	đâu.	Dần	dà	những	cảm	giác	ấy	sẽ	giảm	bớt,	và	họ	sẽ	tự	tha
thứ	cho	họ	để	tiếp	tục	sống	nốt	cuộc	đời	của	mình.

MỘT	PHÁP	MÔN	TRỌNG	YẾU

Bây	giờ	 tôi	 sẽ	cho	bạn	một	phương	pháp	 tu	 tập	có	 thể	giúp	bạn	 rất	nhiều,
mỗi	 khi	 bạn	 bị	 đau	 đớn,	 buồn	 sầu	 kinh	 khủng.	Ðấy	 là	một	 pháp	mà	 thầy
Jamyang	Khientse	 tôi	 thường	dạy	 cho	 những	người	 đang	 kinh	 quá	 sự	 đau
khổ	 tinh	 thần,	dằn	vặt	 tâm	can.	Và	 tôi	biết	với	kinh	nghiệm	bản	 thân	 rằng
pháp	này	có	thể	đem	lại	nguồn	an	ủi	lớn	lao	như	cất	một	gánh	nặng	khổng
lồ.	 Ðời	 sống	 của	 một	 người	 giảng	 dạy	 trong	 một	 thế	 giới	 như	 thế	 giới
phương	Tây	không	phải	dễ.	Lúc	còn	 trẻ,	 có	những	 lúc	 tôi	gặp	phải	khủng
hoảng	khó	khăn,	khi	ấy	 tôi	 luôn	luôn	triệu	 thỉnh	Padmasambhava,	như	bây
giờ	tôi	vẫn	làm,	và	nghĩ	đến	ngài	như	tất	cả	các	bậc	thầy	của	tôi.	Và	tôi	đã
khám	phá	 rằng	 phương	 pháp	 ấy	 thật	 có	 thể	 chuyển	 hóa	 tôi	một	 cách	mầu
nhiệm,	 thảo	 nào	 các	 bậc	 thầy	 tôi	 thường	 nói	 rằng,	 pháp	 hành	 trì
Padmasambhava	là	hữu	ích	nhất	mỗi	khi	ta	gặp	khó	khăn,	vì	pháp	này	có	cái
năng	lực	mà	bạn	cần	để	vượt	qua	sự	hỗn	loạn,	rối	ren	của	thời	đại.



Bởi	vậy,	khi	bạn	buồn	nản,	lo	sầu,	xuống	dốc,	khi	bạn	cảm	thấy	không	thể	đi
thêm	được	nữa,	cảm	thấy	cõi	 lòng	tan	nát,	 thì	 tôi	khuyên	bạn	nên	áp	dụng
pháp	môn	này.	Ðiều	kiện	duy	nhất	để	tu	tập	có	hiệu	quả	là	bạn	cần	phải	làm
thực	tập	này	với	tất	cả	năng	lực	của	bạn,	bạn	cần	phải	xin	cầu,	và	tha	thiết
xin	cầu.
Mặc	dù	hành	thiền,	bạn	vẫn	còn	có	nhiều	cảm	xúc	đau	đớn	khổ	sở	và	vô	số
chuyện	từ	các	đời	quá	khứ,	hoặc	đời	này	nổi	lên	mà	bạn	thấy	khó	thể	đương
đầu.	 Bạn	 có	 thể	 thấy	 mình	 không	 đủ	 trí	 tuệ	 và	 định	 tĩnh	 để	 đối	 phó	 với
chúng,	và	một	mặt	thiền	định	không	mà	thôi	chưa	đủ.	Khi	ấy	điều	bạn	cần	là
cái	mà	tôi	gọi	“một	sự	tu	luyện	từ	tim”.	Tôi	luôn	luôn	cảm	thấy	buồn	sầu	vì
người	 ta	không	có	một	kiểu	 làm	như	 thế	để	giúp	họ	 trong	những	 lúc	khốn
đốn.	Nếu	bạn	có	làm,	bạn	sẽ	tìm	thấy	mình	có	một	cái	gì	vô	cùng	quý	báu,
nó	sẽ	là	một	nguồn	sức	mạnh	chuyển	hóa	cuộc	đời	bạn.

1.	Triệu	thỉnh

Trong	bầu	trời	trước	mặt,	bạn	hãy	triệu	thỉnh	hiện	diện	của	bất	cứ	thực	thể
giác	ngộ	nào	mà	bạn	có	cảm	ứng	nhất,	và	xem	vị	ấy	như	hiện	thân	của	tất	cả
chư	Phật,	Bồ-tát,	bậc	thầy.	Ðối	với	tôi,	hiện	thân	ấy	là	Padmasambhava.	Nếu
bạn	không	thể	tưởng	tượng	ra	trong	tâm	nhãn	của	bạn	một	hình	dạng	nào,	thì
hãy	cứ	có	một	cảm	giác	mãnh	liệt	về	sự	hiện	diện	ấy,	và	triệu	thỉnh	năng	lực
từ	bi	và	ân	sủng	vô	biên	của	ngài.

2.	Hô	triệu

Mở	lòng	bạn	ra,	và	kêu	gọi	ngài	với	tất	cả	nỗi	đau	đớn	khổ	sở	mà	bạn	cảm
thấy.	Nếu	bạn	cảm	thấy	muốn	khóc	thì	đừng	cố	nín,	mà	cứ	việc	tuôn	ra,	và
thực	tình	cầu	xin	sự	giúp	đỡ.	Hãy	biết	rằng	có	một	người	nào	thực	sự	đang	ở
đấy	để	giúp	bạn,	một	người	đang	lắng	nghe	bạn,	cảm	thông	bạn	với	lòng	từ
mẫn,	không	bao	giờ	phê	phán	bạn:	đó	 là	một	người	bạn	chân	tình.	Hãy	hô
triệu	vị	ấy	từ	đáy	sâu	nỗi	đau	đớn	của	bạn,	dùng	câu	thần	chú	OM	AH	HUM
VAJRA	GURU	PADMA	SIDDhi	HUM,	thần	chú	đã	được	xử	dụng	hàng	bao
thế	kỷ	bởi	hàng	trăm	ngàn	người,	như	một	dòng	suối	để	tịnh	hóa,	chữa	lành
và	che	chở.

3.	Làm	tràn	đầy	hỷ	lạc	trong	tim

Hãy	tưởng	tượng	và	biết	rằng	vị	Phật	mà	bạn	đang	kêu	cầu	ấy	đã	đáp	ứng
với	tất	cả	năng	lực	từ	bi	và	trí	giác	của	ngài.	Nguồn	ánh	sáng	rực	rỡ	từ	nơi
ngài	 đang	 tuôn	 về	 phía	 bạn.	Hãy	 tưởng	 tượng	 ánh	 sáng	 ấy	 như	 vị	 cam	 lồ
đang	rót	đầy	tim	bạn,	và	chuyển	hóa	tất	cả	đau	thương	của	bạn	thành	hỷ	lạc.



Một	cách	Padmasambhava	xuất	hiện	là	đắp	y	ngồi	trong	tư	thế	thiền,	toát	ra
một	 cảm	giác	 ấm	 cúng	 tiện	 nghi,	 với	 nụ	 cười	 yêu	 thương	 trên	 gương	mặt
ngài.	Trong	hóa	thân	này,	ngài	được	gọi	là	“Ðại	lạc”.	Tay	ngài	đặt	thoải	mái
trên	hai	vế,	đỡ	lấy	một	cái	tách	làm	bằng	sọ	người	đựng	toàn	cam	lồ	Ðại	lạc.
Nước	cam	lồ	ấy	đang	tung	tóe	khắp	nơi	để	chữa	lành	mọi	đau	thương	bệnh
tật.	Ngài	ngồi	một	cách	an	tịnh	trên	một	tòa	sen	nở,	nằm	trong	một	trái	cầu
bằng	ánh	sáng.
Hãy	nghĩ	về	ngài	như	một	mặt	trời	phúc	lạc,	suối	nguồn	của	sự	nồng	nàn	yêu
thương,	an	ủi,	chữa	lành.	Hãy	mở	lòng	bạn	ra,	tuôn	ra	tất	cả	đau	khổ	của	bạn,
cầu	 xin	 cứu	 giúp.	Và	 đọc	 câu	 thần	 chú	 của	 ngài:	OM	AH	HUM	VAJRA
GURU	PADMA	SIDDhi	HUM.
Bây	giờ,	hãy	tưởng	tượng	hàng	ngàn	tia	sáng	tuôn	ra	từ	nơi	thân	ngài	hay	từ
tim	ngài.	Tưởng	 tượng	ngài	 đang	vui	 vẻ	 chan	 rưới	 vị	 cam	 lồ	 liên	 tục	 trên
người	bạn,	một	thứ	ánh	sáng	như	chất	lỏng	bằng	vàng	ròng	rót	vào	tim	bạn,
chuyển	hóa	khổ	đau	của	bạn	thành	an	lạc.
Ðấy	là	phương	pháp	kỳ	diệu	mà	thầy	tôi	thường	dạy,	nó	đem	lại	cho	tôi	cảm
hứng	và	sự	giúp	đỡ	lớn	lao	vào	những	lúc	tôi	cần	giúp	đỡ.

4.	Giúp	đỡ	người	chết

Khi	bạn	làm	thực	tập	này	nhiều	lần,	đọc	thần	chú	và	làm	cho	tâm	bạn	tràn
ngập	hỷ	 lạc,	 thì	dần	dần	sự	khổ	đau	của	bạn	sẽ	 tan	hòa	vào	 trong	niềm	an
tịnh	của	tự	tánh	tâm	bạn.	Bạn	sẽ	vui	mừng	nhận	ra	rằng,	chư	Phật	vốn	không
ngoài	tâm	bạn,	mà	luôn	luôn	ở	với	bạn,	bất	ly	tự	tánh	bạn.	Và	những	gì	Phật
làm	qua	sự	ban	phước	của	ngài,	là	gia	trì	năng	lực	cho	bạn,	nuôi	dưỡng	bạn
bằng	niềm	tin	đối	với	Phật	tánh	ở	bên	trong.
Bây	giờ,	với	tất	cả	năng	lực	tin	tưởng	mà	pháp	này	đã	đem	lại	cho	bạn,	bạn
hãy	tưởng	tượng	mình	đang	gởi	phúc	lạc	ấy,	ánh	sáng	từ	bi	của	chư	Phật	ấy
đến	những	người	thân	yêu	đã	chết.	Ðiều	này	đặc	biệt	quan	yếu	trong	trường
hợp	một	người	gặp	cái	chết	thảm	khốc,	vì	nó	giúp	chuyển	hóa	nỗi	đau	đớn
của	họ,	đem	lại	cho	họ	bình	an	và	phúc	lạc.	Trong	quá	khứ,	có	lẽ	bạn	đã	cảm
thấy	tuyệt	vọng,	vô	phương	giúp	đỡ	những	người	thân,	nhưng	bây	giờ,	qua
pháp	tu	tập	này,	bạn	có	thể	cảm	thấy	được	an	ủi,	khuyến	khích	và	có	thêm
năng	lực	để	giúp	người	đã	chết.

MỞ	RỘNG	CÕI	LÒNG

Ðừng	mong	có	hiệu	quả	tức	thì,	hay	một	phép	lạ	nào	đó.	Có	thể	chỉ	sau	một
thời	gian,	 hay	 lâu	hơn	nhiều,	 trong	 lúc	không	ngờ,	 sự	đau	khổ	của	bạn	 sẽ
chuyển	hướng.	Ðừng	mong	đợi	chấm	dứt	đau	khổ	một	 lần	dứt	khoát.	Hãy



mở	rộng	lòng	đối	với	nỗi	đau	buồn,	như	bạn	mở	lòng	ra	đối	với	chư	Phật	và
các	bậc	giác	ngộ	trong	lúc	thiền	quán.
Bạn	 có	 thể	 cảm	 thấy	 biết	 ơn	 nỗi	 đau	 khổ,	 vì	 nó	 cho	 bạn	 cơ	 hội	 làm	 việc
thẳng	với	nó	và	chuyển	hóa	nó.	Nếu	không	có	đau	khổ	thì	bạn	đâu	bao	giờ
khám	phá	 ra	 rằng	 tận	đáy	 sâu	của	khổ	đau	còn	có	một	kho	 tàng	phúc	 lạc.
Thời	gian	mà	bạn	đau	khổ	có	 thể	 là	 thời	gian	bạn	cởi	mở	nhất,	và	chỗ	mà
bạn	cực	kỳ	thương	tổn	có	thể	là	nơi	ẩn	tàng	sức	mạnh	lớn	nhất	của	bạn.
Vậy	bạn	hãy	 tự	nhủ	 lòng:	“Tôi	 sẽ	không	chạy	 trốn	khổ	đau.	Tôi	muốn	xử
dụng	nó	bằng	cách	tốt	nhất,	phong	phú	nhất,	để	tôi	có	thể	thương	yêu	người
khác	và	trở	nên	hữu	ích	cho	họ”.	Chung	quy,	chính	khổ	đau	dạy	cho	ta	lòng
từ	mẫn.	Khi	bạn	đau	khổ,	bạn	mới	biết	người	khác	đau	khổ	như	thế	nào.	Và
nếu	bạn	có	thể	giúp	người	khác,	thì	chính	nhờ	kinh	nghiệm	khổ	đau	của	bạn
mà	bạn	có	thể	có	sự	cảm	thông	và	tâm	từ	bi	để	làm	việc	ấy.
Bởi	thế	dù	có	làm	gì,	bạn	cũng	nhớ	đừng	dập	tắt	nỗi	đau	khổ	của	bạn;	hãy
chấp	nhận	nó	và	giữ	tâm	nhạy	bén	với	nỗi	khổ	đau.	Dù	tuyệt	vọng	đến	đâu,
bạn	hãy	nhận	nỗi	đau	khổ	như	nguyên	trạng	của	nó,	vì	kỳ	thực	nó	đang	đem
lại	cho	bạn	một	món	quà	vô	giá,	nhờ	tu	tập,	bạn	sẽ	có	cơ	hội	tìm	ra	được	cái
ẩn	giấu	sau	nỗi	đau	buồn.	“Ðau	buồn	có	thể	là	khu	vườn	bi	mẫn”,	Rumi	viết.
Nếu	bạn	mở	lòng	ra	với	mọi	sự,	thì	nỗi	khổ	có	thể	trở	thành	đồng	minh	lớn
nhất	của	bạn	trên	đường	tìm	kiếm	từ	bi	và	trí	tuệ.
Và	có	lẽ	chúng	ta	đều	biết	rõ	rằng,	ta	không	thể	nào	tránh	né	khổ	đau.	Khi	ta
cố	tự	vệ	chống	lại	đau	khổ,	thì	ta	chỉ	càng	thêm	đau	khổ	và	không	học	được
gì	 về	 kinh	 nghiệm	khổ	 đau.	Rilke	 viết	 rằng:	 “Một	 trái	 tim	 chưa	 hề	mở	 ra
nhận	chịu	sự	mất	mát,	một	trái	tim	được	che	chở,	luôn	vô	tư	an	ổn,	thì	không
thể	biết	yêu	thương”.

CHẤM	DỨT	ĐAU	BUỒN	VÀ	RÚT	BÀI	HỌC	TỪ	NỖI
BUỒN	ĐAU

Khi	 bạn	 tràn	 ngập	 khổ	 đau,	 thì	 hãy	 cố	 vươn	 lên	 bằng	 một	 trong	 những
phương	pháp	 thiền	 tôi	 đã	đề	 cập	 trong	chương	5	 “Ðưa	 tâm	về	nhà”	 .	Một
trong	những	phương	pháp	tôi	thấy	rất	hiệu	lực	để	làm	lắng	dịu,	tiêu	tan	nỗi
sầu	là	đi	vào	thiên	nhiên,	nhất	là	đứng	nhìn	một	dòng	thác	đổ,	để	cho	nước
mắt	bạn,	nỗi	đau	khổ	của	bạn	trào	tuôn	và	tịnh	hóa	bạn,	như	dòng	nước	chảy
kia.	Hoặc	bạn	có	 thể	đọc	một	bản	kinh	cảm	động	nói	về	vô	 thường,	và	để
cho	trí	tuệ	nói	trong	kinh	xoa	dịu	lòng	bạn.
Chấp	nhận	đau	thương	để	chấm	dứt	nó	là	chuyện	có	thể	làm.	Một	cách	mà
nhiều	 người	 thấy	 hiệu	 nghiệm	 là	 phương	 pháp	 tôi	 đã	 nói	 về	 sự	 “hoàn	 tất
công	việc	dang	dở”,	 thay	đổi	đôi	chút.	Dù	người	 thân	của	bạn	chết	 từ	bao
lâu,	bạn	cũng	sẽ	thấy	pháp	này	rất	hiệu	nghiệm.



Quán	 tưởng	chư	Phật,	Bồ-tát	đứng	ở	 trên	bầu	 trời	 trên	đầu	và	xung	quanh
bạn,	đang	chiếu	xuống	những	tia	sáng	từ	bi,	ban	ân	sủng	cho	bạn.	Trước	sự
hiện	diện	ấy,	hãy	nói	những	gì	bạn	cần	nói,	 những	gì	 thực	 sự	ở	 trong	 tim
bạn,	với	người	thân	đã	chết.
Quán	tưởng	người	ấy	đang	nhìn	bạn	với	niềm	cảm	thông	và	tình	thương	mến
nhiều	hơn	bao	giờ	cả	trong	đời	họ.	Hãy	biết	rằng	người	chết	muốn	cho	bạn
hiểu	 rằng	họ	yêu	mến	bạn	và	 tha	 thứ	cho	bạn	những	gì	bạn	đã	 làm,	và	họ
cũng	muốn	xin	bạn	tha	thứ	cho	họ.
Hãy	để	cho	tim	bạn	tuôn	ra	thành	lời	bao	nhiêu	nỗi	giận	hờn,	thương	tổn,	mà
có	thể	bạn	đã	ấp	ủ	bấy	lâu,	rồi	buông	xả	hoàn	toàn.	Bằng	tất	cả	tâm	trí	bạn,
hãy	để	cho	sự	tha	thứ	của	bạn	hướng	về	người	chết.	Nói	với	họ,	bạn	đã	tha
thứ,	nói	với	họ	bạn	đã	hối	hận	như	thế	nào	về	tất	cả	nỗi	đau	khổ	có	thể	bạn
đã	gây	ra.
Bây	giờ,	hãy	để	cho	sự	tha	thứ	và	tình	yêu	thương	của	họ	tràn	ngập	bản	thể
bạn.	Hãy	biết	tận	đáy	lòng	bạn	rằng	bạn	đáng	được	yêu	thương,	đáng	được
tha	thứ,	và	hãy	cảm	thấy	nỗi	đau	buồn	của	bạn	đang	tan	biến.
Cuối	cùng,	hãy	tự	hỏi	bây	giờ	bạn	có	thể	thực	sự	nói	lời	từ	biệt	và	buông	xả
người	ấy	hay	chưa.	Rồi	tưởng	tượng	người	ấy	quay	lưng	bỏ	đi,	và	kết	thúc
bằng	pháp	Chuyển	di	hay	bất	cứ	pháp	nào	để	giúp	đỡ	người	đã	chết.
Pháp	này	sẽ	cho	bạn	cơ	hội	chứng	tỏ	tình	yêu	của	bạn	một	lần	nữa,	làm	một
cái	gì	thêm	nữa	để	giúp	người	đã	chết,	và	chữa	lành,	hoàn	tất	mối	tương	giao
trong	tâm	bạn.
Bạn	có	thể	học	được	rất	nhiều	từ	nỗi	đau	thương	mất	mát,	nếu	bạn	mở	lòng
ra.	Sự	đau	thương	có	thể	bắt	buộc	bạn	phải	nhìn	thẳng	vào	cuộc	đời	bạn,	tìm
một	ý	nghĩa	trong	đó	mà	lâu	nay	bạn	chưa	thấy.	Khi	đột	nhiên	bạn	cảm	thấy
bơ	vơ	vì	cái	chết	của	người	thân,	thì	bạn	như	sống	lại	một	cuộc	đời	mới	và	tự
hỏi:	“Ta	sẽ	làm	gì	với	cuộc	đời	này?	Tại	sao	ta	còn	mong	tiếp	tục	sống?”.
Sự	mất	mát	thương	đau	còn	có	thể	nhắc	cho	bạn	một	cách	mãnh	liệt	cái	gì	có
thể	xảy	 ra	nếu	 trong	khi	 sống	bạn	không	chịu	bày	 tỏ	 tình	 thương	mến	của
bạn,	 sự	 tán	 thưởng	của	bạn,	hay	 sự	xin	 lỗi,	và	bởi	 thế	có	 thể	 làm	cho	bạn
nhạy	 cảm	hơn	 đối	 với	 những	 người	 thân	 còn	 sống.	Elisabeth	Kubler-Ross
nói:	“Ðiều	tôi	muốn	nhắn	nhủ	mọi	người	là,	hãy	sống	thế	nào	để	bạn	có	thể
nói	những	 lời	ấy	 trong	 lúc	người	kia	còn	có	 thể	nghe	được”.	Và	Raymond
Moody,	sau	công	trình	một	đời	nghiên	cứu	kinh	nghiệm	cận	tử,	đã	viết:	“Tôi
bắt	đầu	nhận	ra	 rằng:	 tất	cả	chúng	 ta	 thường	ngày	như	 thế	nào	 thì	khi	gần
chết,	cũng	như	thế	ấy.	Hơn	bao	giờ	hết,	bây	giờ	tôi	rất	thận	trọng	để	làm	cho
mọi	người	tôi	yêu	mến	biết	rõ	cảm	xúc	của	tôi”.
Bởi	thế,	lời	khuyên	tâm	huyết	của	tôi	cho	những	người	đang	ở	trong	cơn	đau
đớn	sâu	xa	về	nỗi	mất	mát	người	thân	của	họ,	là	hãy	cầu	nguyện	chư	Phật	để
được	giúp	đỡ,	được	ân	sủng	và	sức	mạnh.	Cầu	nguyện	cho	bạn	sống	để	tìm
ra	ý	nghĩa	phong	phú	nhất	cho	đời	sống	mới	của	bạn,	sau	khi	họ	mất	đi.	Hãy



nhạy	bén	đối	với	nỗi	đau	lòng,	hãy	can	đảm	và	kiên	nhẫn.	Trên	tất	cả,	hãy
nhìn	vào	cuộc	đời	bạn	để	tìm	cách	san	sẻ	niềm	thương	yêu	của	bạn	một	cách
sâu	xa	hơn,	đối	với	những	người	khác	ngay	bây	giờ.

	



20.	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ:	NẤC	THANG	LÊN	TRỜI

Ngày	nay	ở	phương	Tây	chúng	ta	đã	rất	quen	thuộc	với	kinh	nghiệm	cận	tử,
cái	 tên	 đặt	 cho	một	 loạt	 những	 gì	 xảy	 đến	 cho	 những	 người	 chết	 hụt	 ,	 và
được	họ	kể	lại	sau	khi	thoát	một	tai	nạn	hay	một	cơn	bệnh	thập	tử	nhất	sinh.
Kinh	nghiệm	cận	tử	này	đã	được	kể	khá	nhiều,	trong	tất	cả	các	truyền	thống
huyền	 học,	 bởi	 các	 văn	 sĩ,	 triết	 gia	 thuộc	 đủ	 trường	 phái	 khác	 nhau	 như
Platon,	Giáo	hoàng	Gregory,	một	vài	bậc	thầy	giáo	phái	Sufisme,	Toltoi	và
Carl	Jung.	Mẩu	chuyện	mà	tôi	thích	nhất	là	mẩu	chuyện	của	một	sử	gia	Anh,
thầy	tu	Bede,	đã	kể	lại	vào	thế	kỷ	thứ	8.
Vào	thời	ấy,	một	phép	lạ	đáng	chú	ý,	giống	như	những	phép	lạ	ngày	xưa,	đã
xảy	 ra	ở	Anh	quốc.	Ðể	đánh	 thức	những	người	đang	 sống	mà	 tâm	hồn	đã
chết,	có	một	người	đã	chết	trở	về	lại	đời	sống	trong	thân	xác	cũ	của	họ	và	kể
nhiều	chuyện	mà	y	đã	trông	thấy.	Một	vài	chuyện	trong	đấy	tôi	nghĩ	là	đáng
nói	vắn	tắt	ở	đây.	Có	một	gia	chủ	ở	xứ	Northumbrian,	 tên	là	Cunningham,
sống	một	đời	sùng	tín.	Ông	ta	ngã	bệnh	càng	ngày	càng	nặng,	cho	đến	vào
đầu	một	đêm	kia,	ông	chết.	Nhưng	đến	lúc	bình	minh,	ông	thình	lình	sống
lại,	ngồi	dậy	trên	giường	trước	nỗi	kinh	ngạc	của	mọi	người	đang	khóc	xung
quanh	xác	ông.	Họ	vùng	bỏ	chạy,	chỉ	trừ	bà	vợ,	người	yêu	thương	ông	hơn	ai
hết,	ở	lại	bên	ông	mặc	dù	bà	cũng	run	lên	vì	hãi	sợ.	Ông	trấn	an	bà	và	bảo:
“Ðừng	sợ,	vì	 tôi	quả	 thực	vừa	 thoát	khỏi	nanh	vuốt	 thần	chết,	và	 tôi	được
phép	sống	lại	giữa	loài	người.	Nhưng	từ	đây	tôi	không	được	sống	theo	thói
cũ,	và	phải	có	một	lối	sống	hoàn	toàn	khác	hẳn”	.	Không	lâu	sau	đó,	ông	từ
bỏ	tất	cả	trách	nhiệm	ở	đời	và	gia	nhập	tu	viện	Melrose...
Ông	thường	kể	lại	kinh	nghiệm	ông	đã	trải	qua	như	sau:
“Một	người	đẹp	trai	trong	chiếc	áo	rực	rỡ,	hướng	dẫn	tôi,	và	chúng	tôi	im
lặng	đi	về	hướng	dường	như	là	đông-bắc.	Khi	tiếp	tục	đi,	chúng	tôi	gặp	một
thung	lũng	rộng,	sâu,	và	có	độ	dài	bất	 tận...	Người	ấy	liền	đưa	tôi	ra	khỏi
bóng	tối,	đến	một	bầu	không	khí	có	ánh	sáng	trong	suốt,	và	khi	người	ấy	dẫn
tôi	đi	trong	ánh	sáng	ấy,	tôi	thấy	trước	mặt	một	bức	tường	to	lớn	dường	như
có	chiều	cao	và	chiều	dài	vô	 tận.	Vì	 tôi	không	 trông	 thấy	cửa	ngõ,	cửa	sổ
hay	lối	vào	nào	cả,	tôi	tự	hỏi	tại	sao	chúng	tôi	đi	đến	đấy	làm	gì.	Nhưng	vừa
khi	tới	nơi,	tôi	không	hiểu	tại	sao,	chúng	tôi	đã	ở	trên	nóc	bức	tường	ấy.	Bên
trong	có	một	cánh	đồng	khoáng	đạt	và	vui	vẻ	trải	ra...	Ánh	sáng	tràn	ngập
trong	đó,	còn	sáng	chói	hơn	cả	ánh	mặt	trời	giữa	ngọ...
Người	hướng	đạo	nói:	“Nay	ngươi	phải	 trở	 về	nhập	xác	 lại	 và	 sống	giữa
loài	người	một	lần	nữa,	nhưng	nếu	ngươi	cân	nhắc	hành	động	một	cách	cẩn
thận	và	học	hỏi	để	giữ	cho	lời	nói	và	tư	cách	ngươi	đều	bình	dị,	có	đạo	đức,
thì	khi	chết,	ngươi	cũng	sẽ	được	một	căn	nhà	trong	đó	và	sống	giữa	những



linh	hồn	hạnh	phúc	mà	ngươi	đã	thấy.	Vì	khi	ta	rời	ngươi	trong	chốc	lát	là
để	xem	tương	lai	của	ngươi	sẽ	là	gì”	.	Khi	ông	ta	nói	thế,	tôi	rất	miễn	cưỡng
trở	về	thân	xác,	vì	tôi	đâm	ra	mê	mẩn	trước	vẻ	đẹp	và	sự	vui	thú	của	cái	nơi
tôi	đã	thấy	và	những	người	trong	đó.	Nhưng	tôi	không	dám	hỏi	người	hướng
đạo	tôi,	và	trong	khi	ấy,	không	biết	làm	thế	nào	tôi	chợt	thấy	mình	sống	lại”.
Bede	chấm	dứt	câu	chuyện	với	những	lời	này:
“Con	người	của	Chúa	trời	này	không	kể	chuyện	này	và	những	điều	y	đã	thấy
với	những	người	sống	bất	cẩn,	vô	cảm,	mà	chỉ	nói	với	những	người	sẵn	sàng
ghi	nhớ	những	lời	của	y	và	tăng	thêm	sự	thánh	thiện”.
Kỹ	thuật	y	khoa	tân	tiến	đã	đem	lại	một	chiều	hướng	mới	mẻ,	hấp	dẫn	cho
tầm	mức	kinh	nghiệm	cận	 tử;	bây	giờ	nhiều	người	đã	sống	 lại	 sau	một	 tai
nạn,	cơn	suy	tim	hay	bệnh	nặng,	hoặc	trong	khi	giải	phẫu,	trong	cuộc	chiến.
Kinh	nghiệm	cận	tử	đã	là	đề	tài	của	một	số	lớn	khảo	cứu	khoa	học	và	tư	duy
triết	học.	Theo	một	cuộc	trưng	cầu	ý	kiến	của	viện	Gallup	năm	1982,	có	đến
8	triệu	người	Mỹ,	hay	một	phần	hai	mươi	dân	số,	đã	có	ít	nhất	một	lần	suýt
chết.
Mặc	dù	kinh	nghiệm	cận	tử	không	ai	giống	ai,	cũng	như	không	có	hai	người
cùng	có	một	kinh	nghiệm	giống	nhau	về	cõi	Trung	Ấm,	tuy	thế	có	một	mẫu
mực	chung	về	các	giai	đoạn	khác	nhau	trong	kinh	nghiệm	cận	tử,	một	“kinh
nghiệm	cốt	lõi”	xuất	hiện:
1.	Họ	đều	cảm	thấy	một	tâm	trạng	đổi	khác,	an	lạc	và	thoải	mái,	không	đau
đớn,	hoặc	có	những	cảm	thọ	về	thân,	hoặc	cảm	thấy	sợ	hãi.
2.	Họ	có	thể	để	ý	đến	một	âm	thanh	ào	ào	hay	vù	vù,	và	cảm	thấy	mình	rời
khỏi	xác.	Ðây	gọi	là	“kinh	nghiệm	thoát	xác”:	Họ	có	thể	nhìn	thấy	cơ	thể	họ
từ	một	điểm	ở	trên	cao;	thị	giác	và	thính	giác	của	họ	bén	nhạy	hơn,	tâm	thức
họ	sáng	suốt	và	rất	nhạy	cảm,	và	họ	còn	có	thể	đi	xuyên	qua	vách	tường.
3.	Họ	ý	thức	đến	một	thực	tại	khác,	đi	vào	một	bóng	tối,	trôi	nổi	trong	một
không	gian	có	chiều	hướng,	rồi	di	chuyển	rất	nhanh	qua	một	đường	hầm.
4.	Họ	trông	thấy	một	ánh	sáng,	lúc	đầu	chỉ	là	một	điểm	ở	đằng	xa,	rồi	họ	bị
cuốn	hút	tới	đó	và	được	bao	phủ	trong	ánh	sáng	và	tình	yêu	thương.	Nó	được
mô	 tả	 như	 ánh	 sáng	 chói	 chang	 rất	 đẹp,	 nhưng	 không	 hại	 mắt	 nhìn.	 Vài
người	kể	lại,	họ	đã	gặp	“một	thực	thể	thuần	là	ánh	sáng”,	một	hiện	diện	bằng
quang	sắc	có	vẻ	toàn	năng	mà	một	số	người	gọi	là	Thượng	đế	hay	Chúa	Ki-
tô,	có	lòng	từ	mẫn.	Ðôi	khi	trước	hiện	diện	này,	họ	có	thể	chứng	kiến	toàn
cảnh	cuộc	đời	họ	diễn	lại;	thấy	mọi	việc	họ	đã	làm	lúc	sống,	cả	tốt	lẫn	xấu.
Họ	nói	chuyện	bằng	thần	cảm	với	hiện	diện	ánh	sáng	ấy,	và	tự	thấy	mình	ở
trong	một	trạng	thái	phúc	lạc,	trong	đó	mọi	khái	niệm	về	thời	gian	và	không
gian	đều	vô	nghĩa.	Mặc	dù	kinh	nghiệm	ấy	chỉ	kéo	dài	một	hai	phút,	nó	vẫn
là	cái	gì	rất	toàn	vẹn	và	phong	phú.
5.	Một	vài	người	thấy	một	thế	giới	nội	tâm	tràn	đầy	vẻ	đẹp,	dinh	thự,	phong
cảnh	thiên	đường,	với	thiên	nhạc,	và	họ	có	một	cảm	giác	về	nhất	thể.	Một	vài



người,	dường	như	rất	ít	người,	báo	cáo	thấy	những	hình	ảnh	ghê	rợn	của	hỏa
ngục.
6.	Họ	có	thể	đạt	đến	một	biên	giới	mà	họ	không	thể	đi	xa	hơn;	vài	người	gặp
bà	con	bè	bạn	đã	chết	và	nói	chuyện	với	họ.	Họ	quyết	định	(thường	rất	miễn
cưỡng)	hoặc	được	bảo	phải	trở	về	lại	thân	xác	và	cuộc	đời,	đôi	khi	vì	ý	thức
sứ	mệnh	và	phụng	sự,	đôi	khi	vì	để	lo	cho	gia	quyến,	đôi	khi	chỉ	để	hoàn	tất
mục	tiêu	cuộc	đời	họ	đang	bị	dang	dở.
Khía	 cạnh	quan	 trọng	nhất	 của	kinh	nghiệm	cận	 tử	 là	 sự	 chuyển	hóa	 toàn
diện	trong	sự	sống,	trong	thái	độ	và	trong	tương	giao	của	những	người	đã	có
kinh	nghiệm	ấy.	Họ	có	thể	không	mất	nỗi	sợ	hãi	đối	với	nỗi	đau	và	hấp	hối,
song	 chính	 cái	 chết	 thì	 họ	 không	 sợ.	 Họ	 trở	 nên	 bao	 dung	 hơn,	 đầy	 tình
thương	yêu,	và	quan	tâm	đến	những	giá	trị	tâm	linh,	đến	con	đường	trí	tuệ,
và	 thường	 họ	 thiên	 về	 đời	 sống	 tâm	 linh	 nói	 chung,	 hơn	 là	 quan	 tâm	 đến
những	giáo	điều	của	một	tôn	giáo.
Thế	thì	làm	sao	để	giải	thích	kinh	nghiệm	cận	tử?	Vài	người	Tây	phương	đọc
Tử	Thư	Tây	Tạng	đã	 so	 sánh	những	kinh	nghiệm	cận	 tử	này	với	các	kinh
nghiệm	về	 thân	Trung	Ấm	trong	 truyền	 thống	Tử	Thư.	Nhìn	qua	 thì	có	vẻ
tương	đồng,	nhưng	nói	chính	xác	thì	những	chi	tiết	của	kinh	nghiệm	cận	tử
liên	hệ	như	thế	nào	với	giáo	lý	Bardo?	Tôi	nghĩ	rằng	việc	này	cần	một	khảo
sát	đặc	biệt	vượt	ngoài	tầm	sách	này,	nhưng	có	một	số	điểm	đồng	và	dị	mà	ta
có	thể	thấy.

BÓNG	TỐI	VÀ	ĐƯỜNG	HẦM

Có	 lẽ	bạn	cũng	nhớ,	giai	đoạn	cuối	 tiến	 trình	 tan	 rã	của	Bardo	chết	 là	 khi
kinh	nghiệm	tối	đen	của	sự	“thành	 tựu”	xuất	hiện	“như	một	bầu	 trời	 trống
trải	 trùng	 trong	màn	đêm	 tối	mịt”	 .	Ở	điểm	này,	 giáo	 lý	nói	đến	một	giây
phút	hỷ	lạc	hạnh	phúc.	Một	trong	những	nét	chính	của	kinh	nghiệm	cận	tử	là
cái	cảm	tưởng	di	chuyển	“với	tốc	độ	kinh	khủng”	và	“cảm	giác	vô	trọng	lực”
qua	một	không	gian	tối	đen,	“một	màu	đen	kỳ	diệu,	thanh	bình,	toàn	triệt”,
và	đi	xuống	“một	cái	hầm	đen	dài”.
Một	phụ	nữ	kể	cho	Kenneth	Ring:
“Nó	giống	hệt	một	khoảng	 trống	 thoải	mái	 thanh	bình,	đến	nỗi	bạn	có	 thể
tiếp	tục	đi	tới.	Chỉ	toàn	là	màu	đen,	không	có	cảm	giác	nào	cả...	như	là	một
đường	hầm.	Bạn	cứ	như	là	trôi	giữa	hư	không”.
Và	một	bà	khác	kể:
“Ðiều	đầu	tiên	tôi	nhớ	được	là	một	tiếng	xào	xạc	kinh	khủng...	Thực	khó	thể
nói	nên	lời.	Tôi	có	thể	nói	là	nó	như	một	cơn	gió	lốc,	một	trận	cuồng	phong
kéo	tôi	đi.	Và	tôi	đang	được	kéo	từ	một	điểm	chật	hẹp	đến	một	nơi	rộng	rãi”.
Một	phụ	nữ	kể	cho	Margot	Grey:



“Tôi	đang	ở	một	nơi	giống	như	là	một	khoảng	trống	ngoài	trời.	Hoàn	toàn	tối
đen,	và	tôi	cảm	thấy	đang	được	lôi	kéo	về	phía	cuối	một	đường	hầm.	Tôi	biết
thế	vì	tôi	có	thể	trông	thấy	một	ánh	sáng	cuối	đường.	Tôi	đang	thẳng	đứng
và	bị	kéo	về	phía	 lối	 ra.	Tôi	biết	đấy	không	phải	 là	mộng	mộng	mị	không
xảy	ra	kiểu	đó.	Tôi	không	bao	giờ	tưởng	tượng	đó	lại	là	mộng	mị”.

ÁNH	SÁNG

Vào	lúc	chết,	Ánh	sáng	Căn	bản	hay	Linh	quang	xuất	hiện	với	tất	cả	vẻ	chói
lọi	quang	vinh.	Tử	Thư	Tây	Tạng	nói:	“Hỡi	thiện	nam/nữ,	tự	tánh	tâm	ngươi
là	ánh	sáng	và	koảng	trống	bất	khả	phân,	nó	trú	như	một	vùng	ánh	sáng	rộng
lớn,	vượt	ngoài	sống	và	chết;	quả	thế,	đấy	là	đức	Phật	với	Ánh	sáng	không
thay	đổi”.
Melvin	Morse,	chuyên	gia	sưu	tầm	kinh	nghiệm	cận	tử	nơi	trẻ	em,	có	nhận
xét:	 “Gần	 hết	 mọi	 kinh	 nghiệm	 cận	 tử	 của	 trẻ	 con	 (và	 một	 phần	 tư	 kinh
nghiệm	của	người	lớn)	đều	có	yếu	tố	ánh	sáng.	Tất	cả	đều	báo	cáo	rằng	ánh
sang	xuất	hiện	ở	giai	đoạn	cuối	của	kinh	nghiệm	cận	tử,	sau	khi	chúng	ta	đã
có	kinh	nghiệm	thoát	xác,	hoặc	đã	đi	hết	đường	hầm”.
Một	mô	tả	hay	nhất	về	sự	tiến	gần	ánh	sáng	được	Margot	Grey	báo	cáo:
Dần	dần,	bạn	nhận	ra	rằng:	rất	xa	ở	đằng	xa,	một	khoảng	cách	vô	lượng,
bạn	có	thể	đạt	đến	cuối	đường	hầm,	vì	bạn	có	thể	trông	thấy	một	ánh	sáng
trắng,	nhưng	nó	quá	cách	xa,	tới	độ	tôi	chỉ	có	thể	so	sánh	nó	như	khi	nhìn
lên	bầu	 trời	mà	 thấy	một	vì	 sao	duy	nhất	ở	đằng	xa.	Nhưng	bạn	phải	nhớ
rằng	mình	đang	nhìn	qua	một	đường	hầm,	và	ánh	sáng	ấy	sẽ	 lấp	đầy	cuối
đường	hầm.	Bạn	có	thể	tập	trung	trên	điểm	sáng	ấy	vì	khi	bạn	ngoi	tới	trước
bạn	sẽ	gặp	nó.
Dần	dần,	khi	bạn	du	hành	về	phía	điểm	sáng	ấy	ở	một	tốc	độ	cực	nhanh,	ánh
sáng	càng	ngày	càng	lớn.	Toàn	thể	tiến	trình	này	nhớ	lại	dường	như	kéo	dài
chỉ	 chừng	một	 phút.	 Khi	 bạn	 từ	 từ	 tiến	 đến	 ánh	 sáng	 cực	 chói	 lọi	 ấy,	 thì
không	 có	 cảm	giác	 đường	 hầm	đột	 ngột	 chấm	dứt,	 đúng	 hơn	 bạn	 có	 cảm
giác	mình	tan	vào	trong	ánh	sáng	ấy.	Khi	đó,	đường	hầm	đã	ở	sau	bạn,	và
trước	mặt	 là	một	ánh	sáng	màu	 trắng	xanh	rực	rỡ	 tuyệt	đẹp.	Ánh	sáng	vô
cùng	rực	rỡ	hơn	cả	một	ánh	sáng	sẽ	làm	lòa	mắt	bạn,	nhưng	ánh	sáng	này
tuyệt	nhiên	không	làm	hại	mắt	bạn	chút	nào.
Nhiều	người	có	kinh	nghiệm	cận	tử	đã	tả	ánh	sáng	ấy	như	sau:
Tôi	sẽ	tả	về	ánh	sáng	ấy	là	-	vâng,	đấy	không	phải	là	ánh	sáng,	mà	là	sự	vắng
mặt	của	bóng	tối,	toàn	diện	và	viên	mãn...	Bạn	thường	nghĩ,	ánh	sáng	lớn	là
ánh	sáng	chiếu	 trên	mọi	vật	 làm	nên	những	cái	bóng.v.v.	Nhưng	ánh	sáng
này	thực	sự	là	vắng	mặt	của	bóng	đen.	Chúng	ta	không	quen	với	khái	niệm
này,	vì	 ta	 luôn	 luôn	có	một	cái	bóng	 từ	nơi	ánh	sáng,	nếu	ánh	sáng	không



bao	quanh	ta.	Nhưng	ánh	sáng	này	toàn	vẹn,	tràn	đầy	tới	nỗi	bạn	không	nhìn
vào	nó,	mà	bạn	ở	trong	nó.
Một	người	kể	cho	Kenneth	Ring:	“Nó	không	sáng.	Nó	như	một	ngọn	đèn	có
chụp	lại,	hay	gì	ấy.	Nhưng	đó	không	phải	là	loại	ánh	sáng	mà	bạn	có	được	từ
ngọn	đèn.	Bạn	biết	 nó	 ra	 sao	không?	Giống	như	người	 nào	đã	để	một	 cái
chụp	lên	mặt	trời.	Nó	làm	cho	tôi	cảm	thấy	vô	cùng	an	lạc.	Tôi	không	còn	sợ
hãi.	Mọi	sự	sẽ	không	sao	cả”.
Một	phụ	nữ	bảo	Margot	Grey:	“Ánh	sáng	 rực	 rỡ	hơn	bất	cứ	gì	bạn	có	 thể
tưởng	 tượng	nổi.	Không	 có	 lời	 nào	để	mô	 tả	 nó.	Tôi	 cảm	 thấy	hạnh	phúc
khôn	tả.	Ðấy	là	một	cảm	giác	an	lành,	một	cảm	giác	kỳ	diệu.	Ánh	sáng	chói
lọi	tới	nỗi	bình	thường	có	thể	làm	lòa	mắt	bạn,	nhưng	sao	nó	không	làm	ta
đau	mắt	chút	nào”.
Những	người	khác	kể	lại,	họ	không	những	trông	thấy	ánh	sáng,	mà	còn	có
thể	 nhập	 vào	 đó,	 và	 kể	 về	 cảm	giác	 ấy	 như	 sau:	 “Tôi	 không	 có	 cảm	giác
mình	là	cái	gì	 tách	biệt	với	ánh	sáng.	Tôi	chính	là	ánh	sáng,	và	là	một	với
nó”.
Một	phụ	nữ	đã	qua	hai	cuộc	giải	phẫu	lớn	trong	trong	hai	ngày,	đã	kể	cho
Margot	Grey:	“Chỉ	có	tinh	chất	của	tôi	được	cảm	thấy.	Thời	gian	không	còn
là	cái	gì	cả,	và	không	gian	thì	tràn	đầy	phúc	lạc.	Tôi	được	tắm	trong	ánh	sáng
rực	rỡ	và	chìm	ngập	trong	hào	quang	của	ánh	cầu	vồng.	Mọi	sự	đều	tan	hòa
vào	nhau.	Những	âm	thanh	 thuộc	về	một	 trật	 tự	khác,	hòa	điệu,	không	 tên
(bây	giờ	thì	tôi	gọi	là	âm	nhạc)	”.
Một	người	đàn	ông	khác	khi	đạt	đến	giai	đoạn	thể	nhập	ánh	sáng	đã	tả:
“Loạt	biến	cố	sau	đây	dường	như	xảy	ra	đồng	thời,	nhưng	khi	mô	tả	thì	tôi
phải	 làm	 tuần	 tự.	Tôi	có	cảm	giác	về	một	 thực	 thể	 thuộc	 loại	nào	đó,	một
năng	 lực,	đúng	hơn	 là	một	con	người,	một	 trí	 tuệ	mà	 ta	có	 thể	nói	chuyện
với.	Về	tầm	vóc	thì	“thực	thể	ấy”	chiếm	trọn	khoảng	không	gian	trước	mặt
ta,	nuốt	chửng	tất	cả	mọi	sự,	bạn	cảm	thấy	bạn	cũng	được	bao	bọc	trong	đó.
Ánh	sáng	ấy	liền	nói	với	bạn,	đọc	được	ngay	những	làn	sóng	tư	tưởng	bạn,
không	cần	ngôn	ngữ.	Thông	điệp	đầu	tiên	tôi	nhận	được	là	“Hãy	thư	giãn,
mọi	sự	đều	tốt	đẹp,	con	không	có	gì	phải	sợ	hãi”.	Tôi	liền	được	hoàn	toàn
thoải	mái.	Trong	quá	khứ	nếu	một	người	nào,	như	một	bác	sĩ,	nói	“Không
sao,	bạn	không	có	gì	phải	lo	sợ,	không	đau	đâu”,	thì	thường	có	đau,	nên	bạn
không	thể	tin	được.	Nhưng	đây	lại	là	cái	cảm	giác	kỳ	tuyệt	nhất	mà	tôi	từng
biết	 đến,	 đầy	 thuần	 túy	 là	 tình	 yêu.	Mọi	 cảm	giác	đều	 toàn	hảo.	Bạn	cảm
thấy	ấp	áp,	nhưng	không	dính	gì	đến	thời	tiết	cả.	Mọi	sự	ở	đấy	tuyệt	đối	sống
động	và	sáng	sủa.	Cái	mà	ánh	sáng	truyền	thông	cho	bạn	là	một	cảm	giác	về
tình	yêu	chân	 thật	 và	 thuần	 tịnh.	Lần	đầu	 tiên	bạn	cảm	 thấy	điều	ấy.	Bạn
không	thể	so	sánh	nó	với	tình	yêu	của	vợ	con	bạn.	Tất	cả	những	tình	yêu	trên
thế	gian	góp	lại	cũng	không	sánh	được	với	cảm	giác	bạn	có	được	từ	nơi	ánh
sáng	ấy”.



Một	người	đàn	ông	suýt	chết	đuối	vào	năm	14	tuổi,	đã	kể:
“Khi	tôi	đạt	đến	nguồn	gốc	của	Ánh	sáng,	tôi	có	thể	nhìn	vào.	Tôi	không	thể
nào	khởi	sự	mô	tả	bằng	ngôn	ngữ	con	người	những	cảm	giác	mà	tôi	có	về
những	gì	 tôi	 trông	 thấy.	Ðấy	 là	một	 thế	giới	vô	biên,	đầy	sự	an	 tĩnh,	năng
lực,	vẻ	đẹp	và	tình	yêu.	Dường	như	đời	người	không	quan	trọng	khi	so	sánh
với	cái	này.	Tuy	vậy,	“nó”	nhấn	mạnh	 tầm	quan	 trọng	của	đời	 sống,	đồng
thời	cũng	xin	cầu	cái	chết	như	một	phương	tiện	để	đạt	đến	một	đời	sống	khác
tốt	đẹp	hơn.	Ðấy	là	tất	cả	vẻ	đẹp	và	ý	nghĩa	của	mọi	hiện	hữu.	Ðó	là	tất	cả
năng	lực	vũ	trụ”.
Melvin	Morse	đã	viết	rất	cảm	động	về	kinh	nghiệm	cận	tử	của	trẻ	em,	và	kể
lại	cách	chúng	mô	tả	ánh	sáng	với	sự	hùng	hồn	đơn	giản:	“Cháu	có	một	điều
bí	mật	kỳ	diệu	để	nói	với	chú.	Cháu	đã	leo	lên	một	cái	thang	bắc	lên	thiên
đàng”	.	“Cháu	chỉ	muốn	đi	đến	Ánh	sáng	ấy,	quên	thân	thể	cháu,	quên	tất	cả
mọi	sự.	Cháu	chỉ	muốn	đạt	đến	Ánh	sáng	ấy”	.	“Có	một	Ánh	sáng	thực	đẹp
trong	đó	có	đủ	mọi	điều	tốt	lành.	Trong	chừng	một	tuần	lễ	sau	đó,	cháu	có
thể	 thấy	những	 tia	nhỏ	của	Ánh	sáng	ấy	nơi	 tất	cả	mọi	sự”	 .	“Khi	cháu	 ra
khỏi	cơn	hôn	mê	trong	bệnh	viện,	cháu	mở	mắt	và	trông	thấy	những	mẩu	của
Ánh	 sáng	 ấy	ở	khắp	nơi.	Cháu	 có	 thể	 thấy	được	mọi	 sự	 trong	 thế	giới	 ăn
khớp	nhau	như	thế	nào”.

ÐIỂM	TƯƠNG	ĐỒNG	VỚI	TRUNG	ẤM	TÁI	SANH

Trong	kinh	nghiệm	cận	tử,	tâm	tạm	thời	thoát	khỏi	thân	xác,	và	kinh	quá	một
số	kinh	nghiệm	gần	giống	những	gì	mà	một	 thân	ý	sanh	 trải	qua	 trong	cõi
Bardotái	sanh.

1.	Kinh	nghiệm	thoát	xác

Kinh	nghiệm	cận	tử	thường	khởi	đầu	bằng	một	kinh	nghiệm	thoát	xác:	người
ta	có	thể	trông	thấy	thân	thể	của	chính	họ,	cũng	như	thấy	hoàn	cảnh	chung
quanh.	Ðiều	này	trùng	hợp	với	điều	đã	được	nói	trong	Tử	Thư:
“Tôi	nhớ	mình	tỉnh	dậy	khỏi	hôn	mê,	rồi	trôi	giạt	và	tự	thấy	mình	đã	ra	khỏi
xác,	đang	 lơ	 lửng	 trên	không	nhìn	xuống	cái	 thân	xác	của	 tôi.	Tôi	chỉ	biết
mình	có	một	óc	não	và	đôi	mắt,	mà	không	nhớ	đã	có	một	xác	thân”.
Một	người	đàn	ông	đã	qua	một	cơn	suy	tim	kể	với	Kenneth	Ring:	“Nó	như
thể	là	tôi	đang	ở	trên	không	trung	và	chỉ	có	tâm	tôi	đang	hoạt	động.	Không
có	cảm	giác	cơ	thể,	cũng	như	óc	não	tôi	cũng	ở	trên	không.	Tôi	không	có	gì
ngoài	tâm	tôi.	Mất	trọng	lượng,	tôi	không	có	gì	cả”.

2.	Ngắm	nhìn	thân	quyến	một	cách	vô	vọng



Trong	Trung	Ấm	 tái	 sanh,	 tôi	 đã	 tả	 rằng	những	người	 chết	 có	 thể	 thấy	và
nghe	bà	con	đang	sống	của	họ,	nhưng	không	thể	nào	liên	lạc	được	với	họ,	và
điều	này	làm	họ	tức	tối.	Một	phụ	nữ	ở	Florida	kể	cho	Michael	Sabom,	nàng
đã	nhìn	xuống	mẹ	nàng	như	thế	nào,	từ	một	điểm	gần	cái	trần	nhà:	“Ðiều	to
tát	nhất	tôi	nhớ	được	là	tôi	cảm	thấy	vô	cùng	buồn	bã	vì	không	thể	làm	sao
để	nói	cho	họ	biết	tôi	không	sao	cả”.
Và	một	phụ	nữ	khác	kể	cho	Michael	Sabom:	“Tôi	đang	ngồi	 tuốt	 trên	cao
nhìn	chính	tôi	đang	co	giật,	còn	mẹ	tôi	và	tớ	gái	thì	la	lớn	lên	vì	họ	tưởng	tôi
đã	chết.	Tôi	thương	hại	cho	họ...	Một	nỗi	buồn	vô	tận.	Nhưng	tôi	cảm	thấy
mình	đã	tự	do	ở	trên	cao	ấy,	và	không	lý	gì	để	đau	khổ”.

3.	Thân	thể	toàn	vẹn,	Di	động	và	Sáng	suốt

Trong	Tử	Thư	Tây	Tạng,	thân	ý	sanh	ở	trong	Trung	Ấm	tái	sanh	được	mô	tả
là	“như	một	 thân	 thể	của	 thời	đại	hoàng	kim”	 ,	và	có	năng	 lực	di	động	và
sáng	suốt	phi	thường.	Kinh	nghiệm	cận	tử	cũng	thấy	rằng	hình	dạng	mà	họ
có	 là	 toàn	 vẹn	 và	 ở	 độ	 tuổi	 thanh	 xuân.	 “Tôi	 đang	 trôi	 nổi,	 và	 tôi	 là	một
người	 trẻ	hơn	 rất	nhiều...	Cái	 cảm	 tưởng	 tôi	 lúc	 ấy	 là	 tôi	 có	 thể	nhìn	 thấy
chính	mình	qua	một	phản	chiếu	hay	qua	một	cái	gì	đó	mà	làm	cho	tôi	trẻ	lại
hơn	20	năm	tuổi	tôi	lúc	ấy”.
Họ	cũng	thấy	mình	có	thể	du	hành	rất	nhanh,	chỉ	bằng	năng	lực	của	tâm	ý.
Một	cựu	chiến	binh	Việt	Nam	đã	kể	với	Michael	Sabom	rằng:
“Tôi	có	cảm	tưởng	tôi	nghĩ	tới	nơi	nào	là	có	mặt	ngay	ở	đấy...	Tôi	khoái	chí
vì	 cảm	 giác	 về	 năng	 lực	 thần	 thông	 này.	 Tôi	 có	 thể	 làm	 bất	 cứ	 gì	 mình
muốn...	Ðiều	ấy	còn	thực	hơn	là	chuyện	tôi	hiện	đang	ở	đây	nữa,	thực	đấy”.
“Bỗng	chốc	tôi	nhớ	mình	trở	lại	nơi	chiến	trường,	chỗ	tôi	đã	chết...	Dường
như	thể	là	bạn	hiện	thân	ra	ngay	ở	đấy,	rồi	một	giây	sau,	bạn	đã	ở	đây,	như
một	cái	chớp	mắt”.
Nhiều	người	chết	đi	sống	lại	cũng	đã	báo	cáo	họ	có	một	cảm	thức	toàn	tri	“từ
khởi	 thủy	cho	đến	chung	cuộc	của	 thời	gian”.	Một	phụ	nữ	kể	với	Rayond
Moody:	 “Bỗng	 chốc,	 tôi	 có	 được	 hiểu	 biết	 về	 mọi	 sự	 từ	 vô	 thủy	 đến	 vô
chung.	 Trong	một	 giây,	 tôi	 có	 thể	 biết	 được	 bí	mật	 của	 các	 thời	 đại,	 biết
được	ý	nghĩa	của	vũ	trụ,	trăng	sao,	biết	tất	cả”.
“Có	một	giây	phút	 trong	đó	dường	như	tôi	biết	 tất	cả	mọi	sự...	Trong	giây
lát,	ở	đấy,	dường	như	ngôn	từ	không	cần	thiết.	Tôi	nghĩ	rằng	tất	cả	điều	gì
tôi	muốn	biết	là	có	thể	biết	ngay”.
“Khi	ở	đấy,	 tôi	cảm	thấy	mình	ở	 trung	 tâm	điểm	của	sự	vật.	Tôi	cảm	thấy
mình	sáng	suốt	và	trong	sạch.	Tôi	cảm	thấy	mình	có	thể	thấy	được	ý	nghĩa
cốt	yếu	trong	mọi	sự.	Mọi	sự	đều	khít	khao,	đều	có	ý	nghĩa	của	nó,	ngay	cả
những	lúc	đen	tối	nhất.	Nó	như	thể	là	những	mảnh	vụn	của	một	trò	chơi	nối



ráp	đã	được	kết	lại	vừa	khít”.

4.	Gặp	gỡ	người	khác

Tử	Thư	Tây	Tạng	mô	tả	thân	ý	sanh	trong	Bardo	 tái	sanh	là	có	gặp	những
người	chết	khác	trong	cõi	Trung	Ấm	tương	tự,	người	chết	đi	sống	lại	cũng
thường	(trong	lúc	chết)	có	thể	nói	chuyện	với	người	đã	chết.
Cựu	chiến	binh	Việt	Nam	kể	cho	Michael	Sabom,	khi	ông	 ta	nằm	bất	 tỉnh
trên	chiến	trường,	ngắm	cái	thi	thể	mình:
“13	ba	đứa	đã	bị	tử	trận	vào	ngày	hôm	trước,	mà	tôi	đã	cho	vào	túi	nylon,
bây	 giờ	 đang	 ở	 đấy	 với	 tôi.	Hơn	 thế	 nữa,	 suốt	 trong	 tháng	 năm	 ấy,	 trung
đoàn	tôi	chết	42	người.	Tất	cả	42	người	đều	có	mặt	ở	đấy.	Họ	không	ở	trong
hình	dạng	mà	ta	thấy	như	người	thường...	Nhưng	tôi	biết	họ	ở	đấy.	Tôi	cảm
thấy	hiện	diện	của	họ.	Chúng	tôi	liên	lạc	với	nhau	không	cần	ngôn	ngữ,	lời
nói”.
Một	phụ	nữ	bị	đứng	tim	vì	thuốc	gây	mê	trong	lúc	nhổ	răng,	đã	nói:
“Khi	ấy	tôi	thấy	mình	đang	ở	trong	một	phong	cảnh	đẹp	đẽ,	cỏ	xanh	hơn	bất
cứ	thứ	gì	tôi	đã	thấy	trên	mặt	đất,	nó	có	một	ánh	sáng,	một	vẻ	rực	rỡ	đặc	biệt.
Những	màu	sắc	đẹp	vượt	ngoài	mô	tả,	không	có	màu	gì	ở	trên	đời	có	thể	so
sánh	được...	Ở	chỗ	này,	tôi	thấy	lại	những	người	tôi	biết	đã	chết.	Không	có
lời	 trao	đổi,	nhưng	dường	như	tôi	biết	được	họ	đang	nghĩ	gì,	đồng	thời	 tôi
biết	họ	biết	tôi	đang	nghĩ	gì”.

5.	Những	cảnh	giới	khác	nhau

Trong	Bardo	 tái	sanh,	ngoài	các	loại	 thấy	khác,	 thân	ý	sanh	còn	thấy	được
những	ảnh	tượng	và	dấu	hiệu	của	những	cảnh	giới	khác	nhau.	Một	số	ít	trong
những	người	chết	đi	sống	lại	thuật	về	những	cảnh	tượng	của	thế	giới	nội	tâm,
về	những	cõi	thiên	đường,	đô	thị	ánh	áng,	với	âm	nhạc	siêu	trần.
Một	phụ	nữ	kể	với	Raymond	Moody:
“Ở	tuốt	đằng	xa...	tôi	có	thể	trông	thấy	một	đô	thị.	Có	những	tòa	nhà	riêng
rẻ,	sáng	chói,	rực	rỡ.	Người	 ta	sống	hạnh	phúc	trong	đó.	Có	hồ	nước,	suối
nước	tung	tóe...	cả	một	đô	thị	ánh	sáng,	tôi	có	thể	nói:	thật	tuyệt	vời.	Lại	có
âm	nhạc	 tuyệt	 diệu.	Mọi	 thứ	đều	 sáng	chói,	 diệu	kỳ...	Nhưng,	nếu	 tôi	 vào
trong	đó,	 thì	 tôi	nghĩ	 tôi	đã	không	bao	giờ	 trở	 lại...	Tôi	được	bảo	cho	biết
rằng	nếu	vào	đấy	thì	tôi	không	thể	trở	về...	rằng	tôi	có	quyền	quyết	định”.
Một	người	khác	kể	với	Margot	Grey:
“Tôi	dường	như	thấy	mình	ở	trong	một	cái	gì	như	là	một	dinh	thự,	nhưng	tôi
không	thể	nhớ	được	có	tường	vách	nào.	Chỉ	có	một	ánh	sáng	vàng	ròng	lan
khắp...	Tôi	để	ý	quanh	tôi	nhiều	người	dường	như	đang	tản	bộ,	mỉm	cười;	họ
dường	như	không	phải	đang	đi,	mà	họ	đang	lướt	qua.	Tôi	không	cảm	thấy	có



gì	ngăn	cách	với	họ;	tất	cả	cảm	giác	tôi	nhớ	nhất	về	họ	là,	một	cảm	thức	toàn
triệt	về	nhất	thể;	tôi	là	một	phần	của	tất	cả	mọi	thứ	quanh	tôi”.

6.	Cảnh	tượng	địa	ngục

Nhưng	không	phải	tất	cả	mọi	người	chết	đi	sống	lại	đều	mô	tả	những	cảnh
tượng	 tích	cực	 lạc	quan,	vì	bạn	cũng	đã	 thấy	nói	 trong	Tử	Thư	Tây	Tạng.
Vài	người	kể	họ	đã	kinh	quá	những	nỗi	sợ	hãi	kinh	hoàng,	cô	độc,	buồn	sầu
ảm	đạm,	rất	giống	với	cảnh	tượng	mô	tả	trong	Trung	Ấm	tái	sanh.
Theo	báo	cáo	của	Margot	Grey,	một	người	đã	kể:	họ	“như	bị	hút	vào	trong
một	vực	nước	xoáy	rộng	lớn,	đen	ngòm”,	và	những	người	đã	làm	ác	thì	thấy
mình	đang	du	hành	xuống	phía	dưới	 thay	vì	hướng	lên	 trên,	giống	như	Tử
Thư	mô	 tả	 những	người	 sắp	bị	 rơi	 vào	những	đọa	xứ	 trong	Trung	Ấm	 tái
sanh:
Tôi	đang	di	chuyển	như	một	phần	của	một	dòng	sông	âm	thanh	-	tiếng	người
lải	nhải	bất	tận...	Tôi	thấy	mình	chìm	vào	trong	đó,	trở	thành	một	phần	của
dòng	nước	và	từ	từ	bị	chìm	ngập.	Một	nỗi	kinh	hoàng	tóm	lấy	tôi,	như	thể	tôi
biết	rằng	một	khi	bị	nuốt	chửng	bởi	cái	khối	lượng	tiếng	ồn	càng	lúc	càng
tăng	này,	thì	tôi	sẽ	chết	mất.
Tôi	đang	dòm	xuống	một	cái	hố	rộng	sâu,	đầy	những	sương	mù	cuồn	cuộn.
Từ	dưới	ấy	có	vô	số	những	bàn	tay	và	cánh	tay	vươn	lên	cố	chụp	bắt	lấy	tôi,
kéo	tôi	vào	đấy.	Có	tiếng	rên	siết	kinh	khủng,	đầy	tuyệt	vọng.
(Trở	về	từ	cõi	chết,	trang	32)
Những	người	khác	kinh	quá	những	điều	mà	ta	chỉ	có	thể	gọi	là	cảnh	tượng
địa	ngục,	với	hơi	nóng	ngột	ngạt	và	khí	 lạnh	kinh	hồn,	và	nghe	những	âm
thanh	của	sự	kêu	la	do	bị	hành	hạ,	hay	tiếng	gì	như	tiếng	thú	rừng.	Theo	báo
cáo	của	Margot	Grey,	một	phụ	nữ	đã	kể:
“Tôi	 thấy	mình	ở	một	nơi	xung	quanh	 toàn	 là	 sương	mù	mờ	mịt.	Tôi	cảm
thấy	mình	đang	ở	địa	ngục.	Có	một	cái	hố	thật	lớn	từ	trong	đó	hơi	nóng	tuôn
ra,	có	những	bàn	tay	và	cánh	tay	đưa	lên	cố	níu	lấy	tay	tôi...	Tôi	kinh	hoảng,
sợ	rằng	bàn	tay	ấy	sắp	sửa	tóm	lấy	tôi	mà	kéo	vào	trong	địa	ngục	với	họ...	Từ
phía	khác,	một	con	sư	tử	khổng	lồ	nhảy	chồm	về	phía	 tôi,	 tôi	 thét	 lên.	Tôi
không	sợ	con	sư	tử,	mà	sợ	nó	sẽ	làm	cho	tôi	mất	chân	đứng	và	xô	tôi	vào	cái
hố	sâu	kinh	khủng	ấy...	Dưới	đó	vô	cùng	nóng	và	luồng	hơi	dưới	ấy	tuôn	lên
cũng	nóng	khủng	khiếp”.
(Grey,	Trở	về	từ	cõi	chết,	trang	63)
Một	người	đàn	ông	bị	đứng	tim	đã	kể	lại:
“Tôi	đang	đi	xuống,	xuống	sâu	 trong	 lòng	đất.	Có	nỗi	giận	dữ,	và	 tôi	cảm
thấy	sợ	hãi	vô	cùng.	Mọi	sự	đều	một	màu	xám.	Có	tiếng	ồn	náo	khủng	khiếp
như	những	con	thú	điên	dại	đang	gầm	gừ	nghiến	răng”.
(Trở	về	từ	cõi	chết,	trang	70)



Raymond	Moody	 viết:	 Có	 nhiều	 người	 cho	 rằng	 họ	 đã	 thấy	 những	 người
dường	như	đã	bị	mắc	bẫy	do	không	thể	đầu	hàng	cái	khuynh	hướng	bám	víu
thế	giới	vật	lý:	tài	sản,	người,	tập	quán.	Một	phụ	nữ	nói	về	những	con	người
“lạc	loài”	ấy	như	sau:
“Ðầu	họ	cúi	xuống,	họ	có	những	vẻ	buồn	 thảm	 tuyệt	 vọng,	họ	dường	như
đang	lê	bước,	như	bị	xiềng	chung	lại	với	nhau,	không	biết	mình	đang	đi	đâu,
không	biết	 có	 ai	 để	 đi	 theo,	 hay	 có	 cái	 gì	 để	 tìm	 kiếm.	Khi	 tôi	 đi	 qua,	 họ
không	buồn	ngẩng	 lên	nhìn	xem	cái	gì.	Họ	dường	như	nghĩ:	“Thôi,	 thế	 là
xong.	Tôi	đang	làm	gì?	Tất	cả	chuyện	này	có	nghĩa	gì?”.	Chỉ	thuần	một	tư
thái	vô	vọng	như	thế,	không	biết	mình	phải	làm	gì,	phải	đi	đâu,	không	biết
mình	là	ai,	hay	gì	cả.	Họ	dường	như	đi	mãi,	đi	mãi	tới	trước,	chứ	không	phải
chỉ	ngồi	một	chỗ,	nhưng	không	có	một	hướng	đặc	biệt	nào.	Họ	cứ	đi	thẳng
tới,	quay	qua	trái	vài	bước,	rồi	lại	quay	qua	phải.	Và	tuyệt	đối	không	có	một
việc	gì	để	làm.	Họ	đang	tìm	kiếm,	nhưng	tìm	cái	gì	tôi	không	biết	được”.
(Moody,	Tư	duy,	trang	19)
Trong	 những	 tường	 thuật	mà	 ta	 có	 về	 kinh	 nghiệm	 cận	 tử,	 người	 ta	 thỉnh
thoảng	thấy	có	một	ranh	giới,	một	điểm	ở	đấy	không	thể	có	chuyện	trở	về.	Ở
ranh	giới	ấy,	đương	sự	chọn	lựa,	hay	được	ánh	sáng	hiện	diện	bảo	phải	chọn
lựa,	trở	về	đời	sống.	Dĩ	nhiên	trong	giáo	lý	Trung	Ấm	của	Tây	Tạng	không
có	điều	này,	vì	Tử	Thư	thì	mô	tả	về	những	người	đã	chết	thực	sự.	Tuy	nhiên
ở	Tây	Tạng	có	một	số	người	gọi	là	déloks,	cũng	có	cái	gì	gần	giống	với	kinh
nghiệm	cận	tử,	và	những	gì	họ	thuật	lại	giống	nhau	một	cách	lạ	lùng.

DÉLOK:	MỘT	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ	CỦA	TÂY
TẠNG

Một	hiện	tượng	lạ	lùng,	ít	được	biết	ở	Tây	phương,	nhưng	rất	quen	thuộc	ở
Tây	Tạng,	là	délok.	Tạng	ngữ	délok	có	nghĩa	“trở	về	từ	cõi	chết”,	và	truyền
thống	délok	là	những	người	dường	như	“chết”	do	hậu	quả	một	cơn	bệnh,	và
tự	thấy	mình	du	hành	trong	cõi	Trung	Ấm.	Họ	đi	thăm	các	cõi	địa	ngục,	ở
đấy	họ	chứng	kiến	sự	phán	xét	người	chết	và	những	thống	khổ	ở	địa	ngục,	và
đôi	khi	họ	 lên	 thiên	đường	hay	những	cõi	Phật.	Họ	có	 thể	được	một	 thiên
thần	mang	đi,	người	bảo	vệ	họ	và	giải	 thích	cho	họ	những	gì	xảy	đến.	Sau
một	tuần,	người	chết	trở	về	thân	xác	với	một	thông	điệp	của	Diêm	vương	gởi
cho	 những	 người	 sống,	 giục	 họ	 phải	 tu	 hành	 và	 có	một	 đời	 sống	 lợi	 lạc.
Thông	 thường,	 những	 người	 déloks	 này	 rất	 khó	mà	 làm	 cho	 người	 ta	 tin
được	những	gì	họ	kể,	và	họ	dành	suốt	đời	còn	lại	để	kể	cho	người	khác	nghe
những	kinh	nghiệm	của	mình,	để	làm	cho	người	ta	 tiến	đến	con	đường	tuệ
giác.	Có	vài	tiểu	sử	những	déloks	nổi	tiếng	được	ghi	lại	 thành	vè,	và	được
những	 người	 hát	 rong	 ca	 khắp	 xứ	 Tây	 Tạng.	Một	 số	 khía	 cạnh	 của	 kinh



nghiệm	 những	 déloks	 không	 những	 tương	 đương	 với	 giáo	 lý	 Trung	 Ấm
trong	Tử	Thư	Tây	Tạng,	mà	còn	tương	đương	với	kinh	nghiệm	cận	tử.
Lingza	Chokyi	là	một	délok	nổi	tiếng,	xuất	thân	từ	vùng	quê	tôi	ở	Tây	Tạng
và	sống	vào	 thế	kỷ	16.	Trong	tiểu	sử	của	bà,	bà	kể	rằng	bà	không	nhận	ra
mình	 đã	 chết,	 bà	 thấy	 mình	 thoát	 xác,	 thấy	 xác	 một	 con	 heo	 nằm	 trong
giường	bà,	mặc	áo	quần	của	bà.	Bà	cuống	cuồng	cố	một	cách	vô	vọng	để
liên	lạc	với	gia	đình,	khi	họ	đang	khởi	sự	công	việc	cầu	nguyện	cho	cái	chết
của	bà.	Bà	đâm	 ra	 tức	giận	họ,	khi	họ	 tỉnh	bơ	không	để	ý	gì	 tới	mình,	và
không	dọn	thức	ăn	cho	mình.	Khi	những	con	cái	bà	khóc	lóc,	bà	cảm	thấy
như	“một	trận	mưa	đá	đầy	cả	máu	mủ”	tuôn	xuống,	làm	cho	bà	đau	đớn	vô
cùng.	Bà	cho	chúng	ta	biết	bà	rất	vui	khi	thấy	làm	lễ	cầu	siêu	cho	bà,	và	cuối
cùng	một	niềm	hạnh	phúc	vô	lượng	dâng	lên	khi	bà	đến	trước	bậc	thầy	đang
làm	lễ	cho	bà,	đang	an	trú	trong	tự	tánh	tâm,	và	khi	ấy	tâm	bà	với	tâm	thầy
trở	thành	một.
Sau	một	lúc	bà	nghe	tiếng	gọi	của	người	mà	bà	nghĩ	là	thân	phụ	mình,	và	bà
đi	 theo	ông.	Bà	đến	cõi	Trung	Ấm,	mà	bà	 trông	giống	như	một	xứ	sở.	Từ
đấy,	bà	kể,	có	một	cây	cầu	dẫn	xuống	các	cõi	địa	ngục,	nơi	mà	Diêm	vương
đang	kể	những	hành	vi	thiện	ác	của	người	chết.	Trong	cõi	này,	bà	gặp	nhiều
người	kể	cho	bà	nghe	chuyện	của	họ,	và	bà	trông	thấy	một	thiền	giả	vĩ	đại	đã
xuống	địa	ngục	để	giải	cứu	các	chúng	sanh.
Cuối	cùng	Lingza	Chokyi	được	trả	về	thế	gian,	vì	có	sự	lầm	lẫn	về	lý	lịch,	bà
chưa	tới	số	chết.	Với	thông	điệp	từ	Diêm	vương	cho	những	người	sống,	bà
trở	về	nhập	xác	và	bình	phục.	Bà	đã	dành	cuộc	đời	còn	lại	để	kể	những	gì	bà
đã	học	được.	Hiện	tượng	délok	không	chỉ	có	trong	quá	khứ,	mà	vẫn	tiếp	diễn
đến	 rất	 gần	đây,	ở	Tây	Tạng.	Ðôi	 khi	một	 người	 như	vậy	 rời	 bỏ	 thân	xác
chừng	một	tuần,	gặp	những	người	đã	chết,	đôi	khi	là	những	người	họ	hoàn
toàn	không	quen	biết.	Những	người	này	gửi	gắm	những	thông	điệp	để	mang
về	trần	gian	cho	bà	con	họ,	bảo	bà	con	phải	làm	lễ	này,	lễ	nọ	nhân	danh	họ.
Người	 chết	 hụt	 khi	 trở	 về	 sẽ	 nói	 lại	 những	 thông	 điệp	 ấy	 cho	 những	 thân
quyến	 của	 người	 kia.	 Ở	 Tây	 Tạng,	 việc	 này	 được	 xem	 là	 thường,	 và	 có
những	phương	pháp	tinh	vi	để	thử	xem	nhữngn	gười	sống	lại	ấy	là	thật	hay
giả.	Con	gái	của	Dilgo	Khientse	Rinpoche	kể	cho	Francoise	Pommaret,	 tác
giả	một	quyển	sách	về	các	délok,	 rằng	ở	Tây	Tạng,	 trong	khi	người	délok
đang	trải	qua	cơn	hôn	mê,	thì	các	lỗ	trên	thân	xác	của	họ	được	bít	lại	bằng	bơ
và	 bột	 lúa	mạch	 trát	 lên	mặt	 họ.	Nếu	bơ	không	 chảy	 ra,	mặt	 nạ	 lúa	mạch
không	nứt	 ra	 thì	vị	délok	ấy	được	xác	nhận	 là	có	chết	 thực.	Truyền	 thống
déloks	vẫn	tiếp	tục	ở	Tây	Tạng	và	vùng	Hy	Mã	Lạp	Sơn	cho	đến	ngày	nay.
Những	déloks	là	những	người	hoàn	toàn	bình	thường,	thường	là	những	phụ
nữ	sùng	tín.	Họ	“chết”	vào	những	ngày	đặc	biệt	trong	lịch	Phật	giáo,	chết	đi
vài	giờ,	và	nhiệm	vụ	chính	của	họ	là	làm	những	sứ	giả	giữa	người	chết	với
người	sống.



THÔNG	ĐIỆP	CỦA	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ

Như	ta	đã	thấy,	có	những	giống	nhau	giữa	kinh	nghiệm	cận	tử	và	giáo	lý	về
cõi	 trung	gian,	nhưng	cũng	có	những	khác	nhau.	Sự	khác	nhau	lớn	nhất	dĩ
nhiên	 là	 người	 có	 kinh	 nghiệm	 cận	 tử	 chưa	 thực	 chết,	 trong	 khi	 giáo	 lý
Bardo	thì	nói	về	những	gì	xảy	ra	sau	khi	thân	xác	thực	sự	chết,	và	khi	họ	tái
sanh.	Sự	kiện	rằng	kinh	nghiệm	cận	tử	không	tiếp	tục	đi	cuộc	hành	trình	xa
hơn	vào	cõi	chết	-	vài	người	nói	họ	chỉ	“chết”	trong	một	phút	-	phần	nào	giải
thích	được	sự	khác	nhau	giữa	hai	bên.
Vài	 người	 cho	 rằng	 kinh	 nghiệm	 cận	 tử	 diễn	 tả	 những	 giai	 đoạn	 của	 tiến
trình	tan	rã	 trong	Bardo	cái	chết.	Tôi	nghĩ	còn	quá	sớm	để	cố	liên	hệ	kinh
nghiệm	cận	tử	một	cách	chính	xác	với	các	mô	tả	về	Trung	Ấm,	vì	người	kinh
quá	kinh	nghiệm	cận	tử	chỉ	có	“suýt”	chết	mà	thôi.	Tôi	thuật	cho	thầy	Dilgo
Khientse	Rinpoche	tính	chất	kinh	nghiệm	cận	tử,	và	thầy	gọi	đó	là	một	hiện
tượng	thuộc	về	cõi	trung	gian	tự	nhiên	của	cuộc	đời	này,	vì	tâm	thức	chỉ	tạm
rời	khỏi	thân	xác	của	người	“chết”	và	lang	thang	trong	các	cõi.
Dilgo	Khientse	Rinpoche	ngụ	ý	rằng	những	người	chết	đi	sống	lại	đang	kinh
quá	sự	chết	lâm	sàng	ở	trong	cõi	trung	gian	tự	nhiên	của	đời	này.	Có	lẽ	họ
đang	ở	ngưỡng	cửa	của	các	cõi	Trung	Ấm,	chứ	chưa	thực	sự	đi	vào	trong	ấy
rồi	 trở	 về.	Dù	 họ	 kinh	 quá	 những	 gì	 đi	 nữa,	 họ	 cũng	 vẫn	 đang	 còn	 trong
phạm	vi	Bardo	 tự	nhiên	của	đời	này.	Kinh	nghiệm	về	ánh	 sáng	của	họ	có
giống	với	sự	xuất	hiện	Ánh	sáng	Căn	bản	chăng?	Có	thể	chăng	ngay	trước
khi	mặt	 trời	 to	 rộng	ấy	mọc	 lên,	họ	đã	nhìn	 thấy	được	những	 tia	 sáng	đầu
tiên	của	bình	minh?
Dù	ý	nghĩa	tối	hậu	của	những	chi	tiết	kinh	nghiệm	cận	tử	ra	sao,	tôi	vẫn	rất
xúc	 động	 trước	 nhiều	 báo	 cáo	mà	 tôi	 đã	 đọc	 hoặc	 nghe	 nói,	 nhất	 là	 trước
những	 thái	độ	 tuôn	phát	 từ	những	kinh	nghiệm	ấy,	những	 thái	độ	đã	phản
ảnh	một	cách	phong	phú	nhân	sinh	quan	của	đạo	Phật.	Hai	thái	độ	tôi	đã	đề
cập	 là	 sự	 chuyển	 hóa	 sâu	 xa,	 sự	 bừng	 tỉnh	 về	 tâm	 linh	 xảy	 ra	 nơi	 những
người	chết	đi	sống	lại,	và	những	ý	nghĩa	mà	“toàn	cảnh	cuộc	đời”	đem	lại
cho	đời	sống	chúng	ta.	Tất	cả	những	người	chết	đi	sống	lại	đều	có	cái	kinh
nghiệm	này,	thấy	toàn	cảnh	cuộc	đời	mình	diễn	lại,	và	điều	ấy	chứng	minh
rõ	ràng	tính	cách	không	thể	trốn	tránh	của	nghiệp,	những	hậu	quả	lâu	xa	và
mãnh	liệt	của	tất	cả	hành	động,	lời	nói	và	ý	nghĩ	chúng	ta.	Thông	điệp	chính
mà	những	người	 chết	 đi	 sống	 lại	 đem	về	 cuộc	đời	 này,	 hay	hiện	diện	 của
“thực	thể	ánh	sáng”,	là	giống	hệt	như	thông	điệp	của	Phật	và	giáo	lý	Trung
Ấm:	những	đức	tính	cốt	yếu	và	quan	trọng	nhất	trong	đời	là	yêu	thương	và
hiểu	biết,	từ	bi	và	trí	tuệ.	Những	người	ấy	chắc	chắn	bắt	đầu	thấy	cái	mà	giáo
lý	Trung	Ấm	dạy	chúng	ta	rằng:	sống	và	chết	ở	ngay	trong	tâm.	Và	niềm	tin



mà	phần	nhiều	họ	có	được	sau	khi	chết	đi	sống	lại	cũng	phản	chiếu	phần	nào
cái	tri	kiến	sâu	xa	hơn	của	họ.
Còn	có	những	tương	đồng	lạ	lùng	giữa	kinh	nghiệm	cận	tử	và	hậu	quả	nó,
với	những	trạng	thái	thần	bí	và	tâm	thức	đổi	khác.	Chẳng	hạn,	một	số	hiện
tượng	 bất	 thường	 đã	 được	 những	 người	 chết	 đi	 sống	 lại	 báo	 cáo.	Một	 vài
người	sau	đó	đã	có	những	linh	kiến	tiên	tri,	nói	trước	nhiều	việc	xảy	ra	trong
đời	mà	về	sau	quả	đã	 thành	sự	 thực.	Sau	khi	chết	đi	sống	 lại,	nhiều	người
dường	như	kinh	quá	năng	lực	kundalini,	nhiều	người	cảm	thấy	họ	có	năng
lực	thần	thông	hoặc	chữa	lành	bệnh	tật.
Nhiều	người	sống	lại	đã	nói	một	cách	lưu	loát	về	vẻ	đẹp,	tình	yêu,	sự	bình
an,	hạnh	phúc	và	trí	tuệ	của	cái	mà	họ	đã	trải	qua	trong	giây	phút	chết.	Với
tôi,	điều	này	có	vẻ	như	họ	có	được	một	thoáng	nhìn	thấy	vẻ	sáng	chói	của	tự
tánh	tâm,	và	do	vậy	không	đáng	ngạc	nhiên	chút	nào	khi	cái	nhìn	ấy	đã	đem
lại	 sự	 chuyển	 hóa	 tâm	 linh	 nơi	 họ.	 Nhưng	 như	 Margot	 Grey	 nhận	 xét:
“Chúng	ta	không	cần	phải	đợi	suýt	chết	mới	kinh	quá	được	một	thực	tại	tâm
linh	cao	cả”.	Thực	tại	ấy	ở	ngay	đây,	vào	lúc	này,	trong	cuộc	đời,	nếu	ta	có
thể	khám	phá	và	thể	nhập.
Tôi	 lại	muốn	đưa	ra	một	đề	phòng	cốt	yếu:	Xin	bạn	đừng	để	những	 tường
thuật	về	kinh	nghiệm	cận	tử	-	dù	cũng	khá	hấp	dẫn	thật	đấy	-	ru	ngủ	bạn	đến
chỗ	tin	rằng	muốn	an	trú	trong	những	trạng	thái	thanh	bình	an	lạc	ấy,	bạn	chỉ
cần	chết	là	được.	Không	phải	và	không	thể	giản	dị	thế	đâu.
Ðôi	khi	người	ta	gặp	lúc	quá	đau	khổ,	tưởng	chừng	không	chịu	nổi	nữa,	mà
nghe	nói	về	những	kinh	nghiệm	cận	tử,	họ	có	thể	bị	cám	dỗ	chấm	dứt	mọi	sự
bằng	cách	tự	sát.	Ðiều	này	có	vẻ	là	một	cách	giải	quyết	đơn	giản,	nhưng	họ
quên	một	sự	kiện	rằng,	bất	cứ	cái	gìø	ta	trải	qua	đều	là	một	phần	của	cuộc
đời.	Không	thể	trốn	chạy.	Nếu	trốn	chạy	kiểu	đó,	bạn	sẽ	phải	đối	mặt	với	nỗi
đau	khổ	một	cách	sâu	đậm	hơn	về	sau.
Ngoài	ra,	trong	khi	quả	thực	đa	số	kinh	nghiệm	cận	tử	được	sưu	tập	đều	là
những	kinh	nghiệm	tốt	đẹp,	ta	vẫn	phải	còn	xét	lại	xem	điều	này	nó	có	nghĩa
là	 có	 rất	 hiếm	kinh	nghiệm	ghê	gớm,	 tiêu	 cực,	 hay	 chỉ	 có	nghĩa	 là	 những
kinh	nghiệm	này	khó	nhớ	 lại.	Có	 thể	người	 ta	không	muốn	nhớ	 lại	những
chuyện	đen	 tối	khủng	khiếp.	Lại	nữa,	những	người	có	kinh	nghiệm	cận	 tử
cũng	nhấn	mạnh	rằng,	điều	mà	họ	học	được	là	sự	quan	trọng	của	việc	cải	hóa
cuộc	đời	ngay	bây	giờ,	khi	ta	còn	sống,	vì	họ	bảo,	chúng	ta	“có	một	sứ	mạng
quan	trọng	hơn	trong	lúc	ta	ở	trên	đời”.
Sự	chuyển	hóa	cuộc	đời	ta	ngay	bây	giờ	là	điều	cấp	thiết	cốt	yếu.	Phải	chăng
thực	là	bi	đát	nếu	cái	thông	điệp	cốt	tủy	này	của	kinh	nghiệm	cận	tử	-	rằng
đời	sống	là	thiêng	liêng,	và	cần	phải	sống	một	cách	nhiệt	tình,	có	mục	đích	-
lại	bị	che	lấp,	bị	mất	hút	trong	thái	độ	hời	hợt	là	thi	vị	hóa	cái	chết?	Và	có
phải	càng	bi	đát	hơn,	nếu	thái	độ	lạc	quan	dễ	dãi	ấy	càng	đào	sâu	thêm	thói
xem	nhẹ	trách	nhiệm	đối	với	bản	thân	và	với	cuộc	đời,	một	thói	đang	đe	dọa



sự	sống	còn	của	hành	tinh	trái	đất?

Ý	NGHĨA	KINH	NGHIỆM	CẬN	TỬ

Dĩ	nhiên	vài	người	cố	tình	chứng	minh	rằng	những	chuyện	xảy	ra	trong	lúc
chết	đi	sống	lại	không	có	gì	là	kinh	nghiệm	tâm	linh	cả.	Những	nhà	khoa	học
cố	giải	thích	quấy	quá	những	kinh	nghiệm	ấy	là	do	những	ảnh	hưởng	vật	lý,
thần	 kinh,	 hóa	 học	 hay	 tâm	 lý.	 Tuy	 nhiên,	 những	 nhà	 nghiên	 cứu	 kinh
nghiệm	cận	tử,	cũng	là	bác	sĩ	và	khoa	học	gia,	thì	lại	bác	bỏ	từng	điểm	một
của	giải	thích	ấy	một	cách	minh	bạch,	và	nhấn	mạnh	rằng	họ	không	thể	giải
thích	toàn	thể	kinh	nghiệm	cận	tử.	Melvin	Morse	viết	cuốn	tác	phẩm	vĩ	đại
của	ông	“Gần	ánh	sáng	hơn”	,	học	từ	kinh	nghiệm	cận	tử	của	trẻ	em:
“Nhưng	kinh	nghiệm	cận	tử	có	vẻ	là	một	chùm	biến	cố	mà	người	ta	không
thể	hiểu	được	toàn	diện	bằng	cách	nhìn	từng	mảnh	vụn	khác	nhau	của	nó.	Ta
không	thể	hiểu	âm	nhạc	bằng	cách	nghiên	cứu	những	tần	số	âm	thanh	khác
nhau	đã	tạo	nên	mỗi	nốt	nhạc,	ta	cũng	không	cần	phải	thấu	hiểu	vật	lý	học	về
âm	thanh	mới	thưởng	thức	được	Mozart.	Kinh	nghiệm	cận	tử	vẫn	còn	là	một
sự	huyền	bí”.	(tr.40)
Melvin	Morse	còn	nói:
“Tôi	nghĩ	 rằng	 chỉ	 cốt	 hiểu	được	kinh	nghiệm	cận	 tử,	 đó	 là	bước	đầu	của
chúng	ta	để	hàn	gắn	sự	phân	chia	lớn	lao	giữa	khoa	học	và	tôn	giáo,	khởi	đầu
với	Isaac	Newton	gần	300	năm	trước.	Việc	giáo	dục	những	y	sĩ,	điều	dưỡng
viên,	và	chính	chúng	ta	về	những	gì	người	ta	kinh	quá	vào	những	giờ	phút
cuối	cùng	ấy,	sẽ	 lung	 lay	 tận	gốc	những	 thành	kiến	 ta	 trong	đường	 lối	suy
nghĩ	của	ta	về	y	học	và	đời	sống”.
Nói	 cách	 khác,	 tiến	 bộ	 thực	 sự	 của	 kỹ	 thuật	 y	 khoa	 đồng	 thời	 cung	 cấp
phương	tiện	cho	nó	tự	cách	mạng	chính	nó.	Melvin	Morse	nói:
“Tôi	 thấy	điều	thực	mỉa	mai	 là	chính	kỹ	thuật	y	khoa	của	chúng	ta	đã	đưa
đến	vô	số	những	kinh	nghiệm	cận	tử	như	thế...	Trải	hàng	thế	kỷ,	đã	có	nhiều
kinh	nghiệm	cận	tử,	nhưng	chỉ	có	20	năm	sau	này	ta	mới	có	được	kỹ	thuật	để
phục	 sinh	 bệnh	 nhân.	Bây	 giờ	 họ	 đang	 kể	 cho	 chúng	 ta	 nghe	 những	 kinh
nghiệm	của	họ,	 vậy	 ta	 hãy	 lắng	nghe	họ	nói.	Ðiều	này	 tôi	 cho	 là	một	 thử
thách	cho	xã	hội	ta...	Kinh	nghiệm	cận	tử,	theo	tôi	nghĩ,	là	tiến	trình	tâm	lý
tự	nhiên	liên	hệ	đến	cái	chết.	Tôi	dám	tiên	đoán	rằng,	nếu	ta	có	thể	hội	nhập
tri	kiến	này	vào	đời	sống	xã	hội	ta,	thì	không	những	nó	sẽ	giúp	cho	những
bệnh	nhân	sắp	chết,	mà	còn	giúp	cho	xã	hội	nói	chung.	Tôi	thấy	y	khoa	ngày
nay	thiếu	hẳn	tâm	hồn...	Không	có	lý	do	nào	kỹ	thuật	và	tâm	linh	không	thể
hiện	hữu	bên	nhau	được”.
Một	trong	những	lý	do	tôi	viết	sách	này	là	để	chứng	tỏ	tôi	tin	điều	Melvin
Morse	nói	là	có	thể	thực	hiện.	Kỹ	thuật	và	tâm	linh	có	thể,	và	cần	phải,	hiện



hữu	song	hành,	nếu	 ta	muốn	phát	 triển	 tiềm	năng	con	người	chúng	 ta	một
cách	toàn	vẹn.	Phải	chăng	một	nền	khoa	học	nhân	bản	hoàn	toàn	hữu	ích	sẽ
có	can	đảm	khám	phá	những	dữ	kiện	huyền	bí	về	cái	chết,	những	dữ	kiện
được	khải	thị	trong	kinh	nghiệm	cận	tử	và	trong	sách	này?
Bruce	Greyson,	một	trong	những	tác	giả	quan	trọng	trong	ngành	nghiên	cứu
kinh	nghiệm	cận	tử	đã	nói:
“Khoa	học	nên	cố	giải	 thích	kinh	nghiệm	cận	 tử,	vì	 trong	đó	có	chìa	khóa
của	 sự	 tăng	 tiến	 khoa	 học...	 Lịch	 sử	 đã	 cho	 ta	 thấy	 chỉ	 nhờ	 cố	 giải	 thích
những	 hiện	 tượng	 vượt	 ngoài	 tầm	 của	 ta	 mà	 khoa	 học	 đã	 phát	 huy	 được
những	phương	pháp	mới.	Tôi	tin	kinh	nghiệm	cận	tử	là	một	trong	những	nạn
để	có	thể	bắt	buộc	các	nhà	khoa	học	phải	phát	triển	một	phương	pháp	mới,
một	phương	pháp	bao	gồm	một	nguồn	tri	thức,	không	những	chỉ	tri	thức	lô-
gích	của	học	giả,	hay	quan	sát	thực	nghiệm	của	nhà	vật	lý,	mà	còn	cả	kinh
nghiệm	trực	giác	của	nhà	thần	bí	nữa”.
Bruce	Greyson	cũng	nói,	ông	 tin	kinh	nghiệm	cận	 tử	xảy	 ra	vì	một	 lý	do:
“Căn	cứ	trên	sự	canh	chừng	những	kinh	nghiệm	cận	tử	bao	năm	nay,	tôi	nghĩ
rằng	 chúng	 ta	 có	 những	 kinh	 nghiệm	 như	 thế	 là	 để	mà	 học	 cách	 giúp	 đỡ
người	khác”.
Kenneth	 Ring	 lại	 con	 thấy	 một	 khả	 năng	 và	 ý	 nghĩa	 kỳ	 diệu	 trong	 kinh
nghiệm	 cận	 tử.	 Ông	 ta	 hỏi	 tại	 sao	 ngày	 nay	 có	 quá	 nhiều	 người	 có	 kinh
nghiệm	ấy	như	vậy,	và	có	sự	chuyển	hóa	tâm	linh	vào	thời	đại	này.	Trong
nhiều	 năm	 làm	 một	 trong	 những	 tiên	 phong	 gan	 dạ	 nhất	 trong	 lĩnh	 vực
nghiên	cứu	kinh	nghiệm	cận	tử,	ông	đã	dần	dần	thấy	kinh	nghiệm	cận	tử	như
là	“sứ	giả	của	hy	vọng”,	nó	cho	 thấy	một	 thực	 tại	 tâm	 linh	cao	cả	hơn,	và
nhắc	nhở	chúng	ta	thay	đổi	một	cách	khẩn	thiết	mọi	khía	cạnh	của	lối	sống	ta
hiện	tại;	nhắc	ta	chấm	dứt	mọi	tranh	chấp,	chia	rẽ	giữa	những	tôn	giáo,	dân
tộc,	và	bảo	vệ,	cứu	lấy	sinh	môi.
“Tôi	tin	rằng	nhân	loại	nói	chung	đang	cùng	nhau	nỗ	lực	để	thức	dậy	một
hình	thái	tâm	thức	mới	mẻ	hơn	và	cao	cả	hơn,	và	kinh	nghiệm	cận	tử	có	thể
được	xem	như	một	phương	tiện	tiến	hóa	để	đem	lại	sự	thay	đổi	này,	qua	thời
gian	vài	năm,	trong	hàng	triệu	con	người”.
(Tiến	về	Omega,	tr.7)
Có	thể	rằng	điều	này	đúng	hay	không,	còn	tùy	ở	tất	cả	chúng	ta:	chúng	ta	có
thực	can	đảm	đối	diện	với	những	ý	nghĩa	hàm	ẩn	trong	kinh	nghiệm	cận	tử
và	 giáo	 lý	 về	 Trung	 Ấm	 hay	 không,	 và	 có	 thể	 nhờ	 sự	 cải	 hóa	mình,	 mà
chuyển	hóa	được	 thế	giới	xung	quanh	 ta,	 -	và	 lần	 lượt	qua	 từng	giai	đoạn,
chuyển	hóa	toàn	thể	tương	lai	nhân	loại	-	hay	không.

	



21.	TIẾN	TRÌNH	PHỔ	QUÁT

Bốn	mươi	năm	sau	khi	Trung	Quốc	chiếm	cứ	Tây	Tạng,	 thế	giới	vẫn	 còn
không	biết	gì	về	những	chuyện	xảy	ra,	không	biết	gì	về	tầm	mức	kinh	hoàng,
phá	hoại,	và	sự	diệt	chủng	có	hệ	thống	mà	dân	tộc	Tây	Tạng	đã	và	đang	chịu
đựng.	Trên	một	triệu	người	trong	số	6	triệu	dân	Tây	Tạng	đã	chết	dưới	bàn
tay	Trung	Quốc;	những	khu	rừng	rộng	lớn	của	xứ	Tây	Tạng,	cũng	cần	thiết
như	rừng	Amazon	đối	với	sinh	thái	quả	địa	cầu,	đã	bị	đốn	trụi,	đời	sống	thiên
nhiên	hầu	như	đã	bị	 tàn	phá	hoàn	 toàn,	bình	nguyên	và	 sông	ngòi	đã	bị	ô
nhiễm	vì	phế	thải	hạt	nhân,	đại	đa	số	tu	viện	trong	số	sáu	ngàn	rưỡi	ngôi	tu
viện	đã	bị	phá	hủy,	dân	tộc	Tây	Tạng	đang	đối	diện	họa	diệt	vong,	và	vẻ	huy
hoàng	của	nền	văn	hóa	Tây	Tạng	trên	đất	mẹ	hầu	như	hoàn	toàn	bị	xóa	sạch.
Ngay	 từ	 đầu,	 lúc	 Trung	Quốc	 chiếm	 đóng	 Tây	 Tạng	 vào	 thập	 niên	 1950,
nhiều	 sự	 tàn	 bạo	 dã	man	 đã	 xảy	 ra.	Những	 bậc	 thầy	 tâm	 linh,	 tăng	 ni,	 là
những	mục	 tiêu	 trước	hết,	 vì	Trung	Cọng	muốn	 trước	 tiên	 là	 làm	cho	dân
mất	tinh	thần	bằng	cách	xóa	sạch	mọi	dấu	vết	đời	sống	tôn	giáo.	Nhiều,	thật
nhiều	câu	chuyện	đã	đến	nơi	tôi	trải	qua	bao	năm	nay,	về	những	cái	chết	phi
thường,	cảm	động,	trong	những	hoàn	cảnh	tệ	hại	nhất.	Những	cái	chết	này	đã
làm	chứng	cho	vẻ	sáng	chói	của	sự	thật	mà	người	Trung	Quốc	lấy	làm	tức
tối	đã	không	phá	nổi.
Ở	phần	đất	tỉnh	Kham	của	Tây	Tạng,	nơi	tôi	xuất	thân,	có	một	vị	khenpo(trú
trì)	già,	đã	trải	nhiều	năm	nhập	thất	trong	núi.	Người	Trung	Quốc	tuyên	bố
họ	sắp	“trừng	phạt”	ngài	-	mà	ai	cũng	hiểu	có	nghĩa	là	tra	tấn	và	giết	chết	-
và	gửi	đến	nơi	ẩn	cư	một	tiểu	đội	để	bắt.	Vị	trú	trì	quá	yếu,	không	thể	đi	bộ,
nên	người	Trung	Quốc	tìm	cho	ngài	một	con	ngựa	già	gầy	để	đi	cuộc	hành
trình	cuối	của	ngài.	Họ	trói	ngài	ngồi	trên	lưng	ngựa	và	dắt	ngựa	đi	xuống
con	 đường	 để	 đến	 trại	 quân.	Ngài	 khởi	 sự	 hát.	Người	 Trung	Quốc	 không
hiểu	được	lời	ca,	nhưng	những	tu	sĩ	cùng	bị	bắt	với	ngài	về	sau	đã	kể	ngài
hát	“bài	ca	chứng	đạo”,	những	bài	ca	tuyệt	đẹp	tuôn	phát	tự	nhiên	từ	những
chiều	 sâu	 và	 niềm	 hỷ	 lạc	 của	 sự	 đắc	 đạo.	 Từ	 từ	 đoàn	 người	 đi	 theo	 con
đường	ngoằn	ngoèo	xuống	núi,	những	người	lính	lầm	lũi	đi	trong	sự	im	lặng
như	đá,	nhiều	tu	sĩ	khóc,	nhưng	vị	trú	trì	vẫn	hát	suốt	quảng	đường.
Chẳng	bao	lâu	trước	khi	đoàn	người	đến	trại	binh,	ngài	ngưng	hát	và	nhắm
mắt.	Toán	người	lại	tiếp	tục	đi	trong	im	lặng.	Khi	đi	qua	cổng	để	vào	trại,	họ
mới	biết	ngài	đã	viên	tịch.	Ngài	đã	lặng	lẽ	từ	giã	nhục	thân.
Ngài	đã	biết	cái	gì	để	làm	cho	ngài	bình	an	đến	thế,	khi	đối	diện	cái	chết?
Cái	gì	đã	đem	lại	cho	ngài	niềm	vui	và	vô	úy	để	ca	hát	vào	những	giây	phút
cuối	cùng?	Có	lẽ	ngài	đã	hát	một	bài	kiểu	như	những	câu	thơ	từ	“Tia	sáng
Vô	nhiễm”,	di	bút	của	Longchenpa,	bậc	thầy	Dzogchen	vào	thế	kỷ	14:



Trong	bầu	trời	đêm	không	mây,	mảnh	trăng	đầy
“Vua	của	các	vì	sao”	sắp	sửa	lên…
Gương	mặt	đấng	từ	bi	của	con,	Liên	Hoa	Sanh
Dẫn	con	đi,	tỏa	ra	niềm	đón	chào	đôn	hậu
Niềm	hỷ	lạc	của	tôi	trước	cái	chết
Còn	vô	vàn	lớn	hơn	thương	gia	được	của
Hơn	các	vị	vua	trời	khi	thắng	trận
Hơn	các	bậc	hiền	nhân	được	hỷ	lạc	trong	thiền
Nhu	du	khách	khởi	hành	khi	đến	thời
Tôi	sẽ	không	ở	lại	trong	trần	gian
Mà	sẽ	an	trú	trong	thành	trì	đại	lạc	bất	tử
Cuộc	đời	tôi	đã	xong,	nghiệp	tôi	đã	tận
Những	lợi	ích	do	cầu	nguyện	đem	lại	cũng	không	còn
Mọi	việc	thế	gian	đã	chấm	dứt,	màn	kịch	cuộc	đời	đã	buông
Trong	nháy	mắt,	tôi	sẽ	nhận	ra	tinh	hoa	của	đời	tôi
Trong	không	gian	thuần	tịnh	bao	la	của	trung	giới
Bây	giờ	tôi	sắp	an	vị	trong	nền	tảng	sự	Toàn	vẹn	tối	sơ
Nội	tài	trong	tôi	đã	làm	cho	tâm	người	hạnh	phúc
Tôi	đã	dùng	ân	phước	đời	này	để	thực	hiện	tất	cả	lợi	lạc	của	giải	thoát
Hỡi	các	đệ	tử	cao	quý,	qua	bao	năm	chung	sống
Niềm	vui	san	sẻ	chân	lý	đã	làm	thầy	mãn	nguyện
Giờ	đây	nhân	duyên	với	đời	đang	chấm	dứt
Thầy	như	kẻ	ăn	xin	hài	lòng	với	cái	chết
Đừng	buồn	cho	thầy,	mà	hãy	tiếp	tục	nguyện	cầu
Đây	là	những	lời	tâm	huyết	để	giúp	các	con
Như	hoa	sen	nở,	và	các	con	trong	niềm	sùng	tín
Như	ong	sà	vào	hút	mật	ngọt	của	niềm	hỷ	lạc	siêu	trần
Nguyện	nhờ	công	đức	những	lời	này
Khiến	cho	hữu	tình	các	cõi	sinh	tử
Đạt	Niết-bàn	trong	nền	tảng	sự	toàn	vẹn	tối	sơ.
Đây	chắc	hẳn	là	lời	của	một	người	đã	thành	tựu	sự	chứng	ngộ	cao	nhất,	cùng
với	những	gì	mà	sự	chứng	ngộ	ấy	mang	lại:	niềm	vui,	giải	thoát	và	trí	tuệ	-
mục	tiêu	của	giáo	lý	này	và	của	đời	người.	Tôi	nghĩ	đến	những	bậc	thầy	như
Longchenpa,	và	các	bậc	thầy	tôi	Jamjang	Khientse,	Dilgo	Khientse,	Dudjom
Rinpoche,	 và	 tôi	 tưởng	 tượng	 những	 người	 đã	 tu	 chứng	 giống	 như	 những
cánh	đại	bàng	bay	 lượn	vươn	 lên	khỏi	sinh	 tử,	nhìn	 thấy	sinh	 tử	đúng	như
bản	chất,	nghĩa	là	trong	một	hỗ	tương	duyên	sinh	chằng	chịt	nhiệm	mầu.
Nhìn	bằng	con	mắt	của	chim	đại	bàng,	con	mắt	của	thực	chứng,	là	nhìn	từ
trên	cao	xuống	một	phong	cảnh	trong	đó	những	ranh	giới	do	ta	tưởng	tượng
giữa	sống	và	chết	bây	giờ	hòa	 lẫn	vào	nhau	và	 tan	biến.	Nhà	vật	 lý	David
Bohm	đã	mô	 tả	 thực	 tại	 như	 là	 “sự	 toàn	 vẹn	 không	gián	 đoạn	 trong	 dòng



biến	dịch”.	Những	gì	được	các	bậc	thầy	thấy	bằng	trực	giác	toàn	vẹn	chính	là
dòng	biến	dịch	ấy,	cái	toàn	vẹn	không	gián	đoạn	ấy.	Những	gì	mà	trong	vô
minh	chúng	ta	gọi	là	“sống”,	và	trong	vô	minh	ta	gọi	là	“chết”,	chỉ	là	những
phương	diện	khác	nhau	của	cái	toàn	vẹn	ấy.	Đây	là	cái	thấy	rộng	lớn	có	năng
lực	chuyển	hóa,	mà	giáo	lý	Trung	Ấm	đã	mở	ra	cho	chúng	ta,	và	được	thể
hiện	bởi	các	bậc	thầy	tối	thượng.

NHỮNG	MẶC	KHẢI	CỦA	CÁC	TRUNG	ẤM

Như	vậy,	nhìn	sự	chết	qua	con	mắt	thực	chứng,	chính	là	nhìn	nó	trong	bối
cảnh	của	sự	toàn	vẹn	này,	như	một	phần	nhỏ	của	dòng	biến	dịch	vô	thủy	vô
chung.	Tính	độc	nhất	vô	nhị,	năng	 lực	của	giáo	 lý	Trung	Ấm	nằm	ở	chỗ	-
qua	sự	chỉ	rõ	tiến	trình	cái	chết	-	nó	còn	gợi	cho	ta	cả	tiến	trình	sự	sống.
Bây	giờ	ta	hãy	nhìn	vào	những	gì	xảy	đến	cho	một	người	chết,	vào	từng	mỗi
giai	đoạn	trong	3	giai	đoạn	cao	điểm	của	cái	chết:
1.	Ở	cao	điểm	của	 tiến	 trình	chết,	khi	mà	 tứ	đại,	 cảm	giác	và	 tư	 tưởng	đã
chấm	dứt	hoạt	động,	thì	bản	chất	tối	hậu	của	tâm	-	Ánh	sáng	Căn	bản	-	được
hiển	lộ	trong	giây	lát.
2.	Rồi,	 chỉ	một	 thoáng,	 tia	 sáng	 của	 bản	 tâm	 ấy	 được	 trình	 diễn,	 chiếu	 ra
dưới	dạng	âm	thanh,	màu	sắc	và	ánh	sáng.
3.	Kế	tiếp,	 tâm	thức	người	chết	 tỉnh	dậy	và	đi	vào	Trung	Ấm	tái	sinh;	 tâm
phàm	tình	của	y	trở	về,	khoác	một	hình	dạng	gọi	là	“thân	ý	sanh”	chịu	sự	sai
khiến	của	nghiệp	và	thói	quen	quá	khứ.	Những	nghiệp	này	lèo	lái	tâm	phàm
tình,	bám	lấy	những	kinh	nghiệm	huyễn	hóa	trong	cõi	Trung	Ấm,	xem	như
cái	gì	rất	thực	và	chắc	chắn.
Vậy,	 theo	giáo	 lý	Trung	Ấm	chỉ	cho	chúng	 ta,	 chết	nghĩa	 là	gì?	Không	gì
khác	ngoài	3	giai	đoạn	của	tiến	trình	tuần	tự	thể	hiện	của	tâm	thức:	từ	tự	tính
thuần	 tịnh	của	bản	 tâm,	qua	ánh	sáng	và	năng	 lượng	 (tia	 tự	chiếu	của	bản
tâm),	rồi	đi	vào	sự	kết	tinh	càng	vững	chắc	thêm	của	một	hình	dạng	tâm	thức
(thân	ý	sanh).	Những	gì	mở	ra	một	cách	rõ	rệt	trong	Trung	Ấm	chết,	Trung
Ấm	pháp	tánh,	và	Trung	Ấm	tái	sanh	là	một	tiến	trình	gồm	3	giai	đoạn:
-	Đầu	tiên,	sự	chấm	dứt	hoàn	toàn	hoạt	động	tâm	vật	lý	đưa	đến	sự	phô	bày
tinh	chất	tâm.
-	Thứ	hai,	tia	chiếu	tự	nhiên	của	nó.
và:
-	Thứ	ba	là	kết	tinh	của	thân	ý	sanh.
Giáo	lý	còn	cho	ta	biết	thêm	rằng:	3	giai	đoạn	ấy	không	chỉ	diễn	ra	trong	tiến
trình	chết,	mà	còn	diễn	ra	ngay	trong	tâm	ta	vào	lúc	này,	vào	mọi	lúc	-	trong
những	tư	tưởng	và	cảm	xúc	của	ta,	và	ở	mọi	tầng	lớp	kinh	nghiệm	tâm	lý.
Theo	tôi,	đấy	là	một	tri	kiến	thực	cách	mạng,	thay	đổi	cái	thấy	của	ta	về	mọi



sự,	nếu	ta	hiểu	được.
Một	cách	khác	nữa	để	hiểu	tiến	trình	này	là	nhìn	vào	những	gì	được	hiển	bày
vào	mỗi	giai	đoạn	của	sự	chết.	Giáo	lý	nói	đến	3	mức	độ	của	hiện	hữu,	từ	đó
có	ra	Phạn	ngữ	kaya	(thân).	Kaya	ở	đây	nghĩa	là	chiều	hướng,	phạm	vi	hay
căn	bản.
Ta	hãy	nhìn	vào	tiến	trình	3	giai	đoạn	đó:
1.	Bản	chất	tuyệt	đối,	hiển	bày	dưới	dạng	Ánh	sáng	Căn	bản	hay	Điểm	linh
quang	 vào	 lúc	 chết,	 và	 được	 gọi	 là	 Pháp	 thân	 (Dharmakaya),	 chiều	 “chân
không”,	 chân	 lý	vô	điều	kiện,	 trong	đó	ảo	 tưởng,	vô	minh	hay	bất	 cứ	 loại
khái	niệm	nào,	đều	chưa	từng	xâm	nhập	được.
2.	Tia	năng	lực	và	ánh	sáng	nội	tại	được	trưng	bày	một	cách	tự	nhiên	trong
Bardo	pháp	tánh,	gọi	là	Báo	thân	(Sambhogakaya),	chiều	phúc	lạc	toàn	vẹn,
phạm	vi	của	“pháp	hỷ	sung	mãn”	vượt	ngoài	mọi	giới	hạn	nhị	nguyên,	ngoài
thời	-	không.
3.	Phạm	vi	ngưng	đọng	thành	hình	dáng	được	hiển	thị	trong	Bardo	tái	sanh,
gọi	là	Ứng	thân	(Nirmanakaya),	chiều	biến	hóa	không	ngừng.
Hãy	nhớ	bây	giờ	rằng	khi	ta	nhìn	vào	bản	chất	của	tâm,	ta	cũng	thấy	nó	có	3
phương	diện	ấy:	thể	của	nó	là	chân	không,	như	bầu	trời;	tướng	hay	bản	chất
của	nó	là	tỏa	sáng;	và	dụng	hay	năng	lực	của	nó	là	đại	bi	vô	ngại;	cả	3	đều
hiện	diện	đồng	 thời	và	hòa	nhập	 làm	một	 trong	 tính	giác	Rigpa.	Đức	Liên
Hoa	Sanh	(Padmasambhava)	mô	tả	nó	như	sau:
Trong	tính	giác	này,	3	thân	không	rời	nhau	và	hiện	diện	viên	mãn	như	một:
-	Vì	Nó	trống	rỗng,	vô	sanh	nên	là	Pháp	thân.
-	Sự	sáng	suốt	của	Nó	biểu	trưng	tia	chiếu	tự	nội	của	chân	không	ấy,	nên	là
Báo	thân.
-	Nó	khởi	lên	không	bị	chướng	ngại,	không	gián	đoạn,	nên	là	Ứng	hóa	thân.
Ba	thân	đầy	đủ	và	hoàn	toàn	hiện	diện	này,	chính	là	tinh	chất	của	Nó.
Như	vậy,	ba	thân	ám	chỉ	ba	khía	cạnh	nội	tại	của	tâm	giác	ngộ,	và	dĩ	nhiên
chúng	cũng	ám	chỉ	những	khả	năng	khác	nhau	của	nhận	thức	chúng	ta.	Phần
đông	chúng	ta	đều	bị	giới	hạn	trong	cái	thấy	của	mình,	và	chỉ	nhận	thức	theo
chiều	Ứng	hóa	thân	gồm	những	hình	sắc	và	biểu	hiện.	Đấy	là	lý	do	tại	sao
đối	với	phần	đông	chúng	ta,	giây	phút	chết	là	một	khoảng	trống,	một	trạng
thái	quên	lãng,	vì	chúng	ta	chưa	bao	giờ	gặp,	cũng	chưa	bao	giờ	phát	triển
một	phương	pháp	để	nhận	ra	thực	tại	Pháp	thân,	khi	nó	khởi	lên	dưới	dạng
Ánh	sáng	Căn	bản	hay	Điểm	linh	quang.	Chúng	ta	cũng	không	hy	vọng	gì
nhận	ra	lĩnh	vực	Báo	thân	khi	chúng	xuất	hiện	trong	Bardo	pháp	tánh.	Bởi	vì
toàn	 thể	 cuộc	 đời	 ta	 đã	 được	 sống	 trong	 phạm	 vi	 nhận	 thức	 bất	 tịnh	 của
những	biểu	hiện	Ứng	hóa	thân,	nên	vào	lúc	chết	ta	được	chuyển	thẳng	về	lại
trong	 chiều	 không	gian	 ấy;	 chúng	 ta	 thức	 dậy,	 kinh	 hãi	 và	 tán	 loạn,	 trong
Trung	Ấm	tái	sanh,	 trong	một	 thân	ý	sanh,	xem	những	kinh	nghiệm	huyễn
hóa	là	chắc	thực,	cũng	như	trải	nhiều	đời	trước	ta	đã	xem	chúng	là	thực.	Bị



thúc	đẩy	bởi	nghiệp	cũ	một	cách	đáng	thương,	chúng	ta	loạng	choạng	tiến	về
phía	tái	sanh.
Tuy	nhiên,	những	vị	tu	chứng	thì	đã	khởi	lên	một	nhận	thức	hoàn	toàn	khác
với	chúng	ta,	một	nhận	thức	 trong	suốt,	 tiến	hóa,	 thanh	tịnh	đến	nỗi	dù	họ
vẫn	còn	mang	một	thân	xác	con	người,	họ	đã	thấy	được	thực	tại	dưới	hình
thức	hoàn	toàn	thanh	tịnh,	trong	suốt,	ở	trong	một	chiều	không	gian	vô	biên.
Và	đối	với	họ,	như	ta	đã	thấy,	kinh	nghiệm	về	cái	chết	không	đem	lại	sợ	hãi
hay	bất	ngờ;	trái	lại	còn	được	tóm	lấy	như	một	cơ	hội	để	giải	thoát	rốt	ráo.

TIẾN	TRÌNH	TRONG	GIẤC	NGỦ

Ba	 giai	 đoạn	 của	 tiến	 trình	 mà	 chúng	 ta	 thấy	 mở	 ra	 trong	 các	 trạng	 thái
Trung	Ấm	cũng	có	thể	thấy	được	trong	các	mức	độ	tâm	thức	trong	đời	sống.
Hãy	xét	chúng	dưới	sánh	sáng	những	gì	xảy	đến	trong	giấc	ngủ:
1.	Khi	ta	ngủ,	các	giác	quan	và	tầng	thô	của	tâm	thức	tan	rã,	và	dần	dần	bản
chất	tuyệt	đối	của	tâm,	có	thể	nói	là	Ánh	sáng	Căn	bản,	lộ	ra	trong	chốc	lát.
2.	Kế	tiếp	có	một	chiều	tâm	thức,	có	thể	so	sánh	với	Bardo	pháp	tánh,	vi	tế
đến	nỗi	ta	thường	hoàn	toàn	không	ý	thức	ngay	cả	hiện	hữu	của	nó.	Có	bao
nhiêu	 người	 trong	 chúng	 ta	 khi	 ngủ,	 ý	 thức	 được	 cái	 lúc	 trước	 khi	 nằm
mộng?
3.	Đối	với	phần	đông	chúng	ta,	tất	cả	những	gì	ta	biết	được	chỉ	là	giai	đoạn
kế	tiếp,	khi	tâm	trở	nên	hoạt	động	trở	lại,	và	ta	thấy	mình	trong	một	thế	giới
chiêm	bao	tương	tự	Trung	Ấm	tái	sanh.	Ở	đây	ta	có	một	thân	mộng	và	kinh
quá	những	cảnh	mộng	mà	phần	lớn	chịu	ảnh	hưởng	thói	quen	và	hoạt	động
của	ta	lúc	thức,	 tất	cả	ta	đều	tin	là	chắc	thực,	không	hề	nhận	ra	mình	đang
chiêm	bao.

TIẾN	TRÌNH	TRONG	TƯ	TƯỞNG	VÀ	CẢM	XÚC

Cũng	chính	tiến	trình	ấy	có	thể	nhận	thấy	trong	sự	vận	hành	của	tư	tưởng	và
cảm	xúc,	và	cái	cách	chúng	khởi	lên:
1.	Ánh	sáng	Căn	bản,	bản	chất	tuyệt	đối	của	tâm,	là	trạng	thái	tối	sơ	của	Tính
giác	Rigpa,	hiện	hữu	trước	khi	bất	cứ	ý	nghĩ	hay	cảm	xúc	nào	khởi	lên.
2.	Trong	không	gian	vô	điều	kiện	của	nó,	một	năng	lực	căn	để	dấy	động,	tia
chiếu	 tự	 nhiên	 của	Tính	 giác	 bắt	 đầu	 khởi	 lên	 như	 nền	 tảng,	 khả	 năng	 và
nhiên	liệu	cho	cảm	xúc	sống	sít.
3.	Năng	lực	này	lúc	ấy	có	thể	khoác	lấy	hình	dạng	của	ý	nghĩ	và	cảm	xúc,
mà	cuối	cùng	đẩy	chúng	ta	vào	hành	động	để	tích	lũy	nghiệp.
Chỉ	khi	hành	thiền	thật	quen	thộc,	ta	mới	có	thể	thấy	rõ	tiến	trình	này:



1.	Khi	 ý	 tưởng	 và	 cảm	xúc	 tuần	 tự	 im	bặt,	 tan	 vào	 tự	 tánh	 tâm,	 ta	 có	 thể
thoáng	thấy	Tính	giác	trong	phút	chốc:	đó	là	trạng	thái	tối	sơ.
2.	Rồi	 ta	 để	 ý	 rằng,	 từ	 sự	 vắng	 lặng	yên	 tĩnh	 của	 tự	 tánh	 tâm,	mở	 ra	một
chuyển	động	(Chuyển	tướng,	nói	trong	kinh	Lăng	Già	-	DG)	và	một	năng	lực
sống	sít	đơn	thuần:	đó	là	tia	tự	chiếu	của	tính	giác.
3.	Nếu	có	một	chấp	thủ	kèm	theo	sự	sinh	khởi	của	năng	lực	ấy,	thì	năng	lực
ấy	đương	nhiên	kết	tinh	thành	ý	tưởng,	ý	tưởng	này	lại	đưa	chúng	ta	trở	về
hoạt	động	tâm	thức	và	khái	niệm.

TIẾN	TRÌNH	TRONG	ĐỜI	SỐNG	HÀNG	NGÀY

Ta	đã	thấy	cái	cách	tiến	trình	này	xảy	ra	trong	ngủ	và	mộng,	và	trong	sự	hình
thành	ý	tưởng	cảm	xúc.	Bây	giờ	ta	hãy	nhìn	nó	xảy	ra	trong	kinh	nghiệm	đời
sống	hàng	ngày.
Điều	này	dễ	thấy	nhất	khi	ta	nhìn	kỹ	một	động	tác	mừng	hay	giận.	Hãy	xem
xét	 nó,	 bạn	 sẽ	 thấy	 luôn	 luôn	 có	một	 khe	 hở	 trước	 khi	một	 cảm	xúc	 khởi
sinh.	Cái	giây	phút	dạt	dào	trước	khi	năng	lực	của	cảm	xúc	có	cơ	hội	khởi
lên,	là	một	giây	phút	của	tỉnh	thức	thuần	túy,	trong	đó	ta	có	thể	thoáng	thấy
Tính	giác	chân	thực.	Trong	một	thoáng	chốc,	bùa	lực	của	vô	minh	bị	đánh
tan,	chúng	ta	hoàn	toàn	tự	do	thoát	khỏi	nhu	cầu	hay	khả	năng	chấp	thủ,	và
cả	đến	khái	niệm	“bám	víu”	cũng	trởi	thành	dư	thừa	ở	đây.	Tuy	nhiên,	thay
vì	ôm	lấy	“tánh	không”	của	khe	hở	ấy,	trong	đó	ta	có	thể	tìm	thấy	phúc	lạc
của	sự	giải	thoát,	không	vướng	bận	một	ý	tưởng,	khái	niệm	nào,	chúng	ta	lại
tóm	lấy	sự	bảo	đảm	khả	nghi	của	cái	màn	kịch	cảm	xúc	quen	thuộc	dễ	chịu
của	chúng	ta,	được	điều	khiển	bởi	những	khuynh	hướng	tập	quán	của	ta.	Đấy
là	cái	cách	mà	một	năng	lực	nội	tại	-	vô	điều	kiện,	khởi	lên	từ	tự	tánh	-	đã
được	kết	 tinh	 thành	một	 cảm	xúc,	 cái	 cách	mà	 sự	 thanh	 tịnh	 nguyên	 thủy
bỗng	bị	nhuốm	màu	và	vặn	vẹo	bởi	cái	thấy	theo	kiểu	luân	hồi	sinh	tử	của
chúng	 ta,	để	đem	lại	một	nguồn	 tương	 tục	cho	những	vọng	 tưởng	 tán	 loạn
hàng	ngày.
Khi	xét	mọi	khía	cạnh	của	đời	sống,	ta	sẽ	thấy	rằng	chúng	ta	liên	tục	trải	qua
-	trong	ngủ	và	mộng,	trong	ý	tưởng	và	cảm	xúc	-	cũng	một	tiến	trình	ấy	như
trong	các	cõi	Trung	Ấm.	Và	giáo	 lý	Trung	Ấm	cho	ta	 thấy	chính	điều	này
mang	lại	cho	ta	vô	vàn	cơ	hội	để	giải	thoát,	bây	giờ	cũng	như	khi	chết.	Giáo
lý	chỉ	cho	ta	thấy	chính	tính	chất,	hình	dạng	và	sự	độc	đáo	của	tiến	trình	này
đã	đem	 lại	hoặc	cơ	hội	giải	 thoát,	 hoặc	khả	năng	 tiếp	 tục	mê	 lầm.	Vì	mỗi
khía	cạnh	của	toàn	thể	tiến	trình	đều	đồng	thời	trao	cho	ta	cơ	hội	giải	thoát,
hoặc	cơ	hội	trầm	luân.
Giáo	lý	Trung	Ấm	mở	ra	cho	ta	một	cánh	cửa,	chỉ	cho	chúng	ta	làm	thế	nào
ta	có	thể	bước	ra	khỏi	chu	kỳ	chết	và	tái	sinh	bất	 tận	ngoài	 tầm	kiểm	soát.



Giáo	lý	ấy	nói	với	ta	rằng,	suốt	quá	trình	các	Trung	Ấm	của	cuộc	đời	và	của
sự	chết,	mỗi	khi	ta	có	thể	nhận	ra	và	duy	trì	một	ý	thức	bền	bỉ	về	Tính	giác
Rigpa	hay	tự	tánh	tâm,	hoặc	khi	ta	có	thể	kiểm	soát	tâm	ý	được	phần	nào,	thì
ta	 có	 thể	 đi	 qua	 cái	 cửa	 đó	 để	 tiến	 đến	 giải	 thoát.	Tùy	 theo	 giai	 đoạn	 của
Trung	Ấm,	tùy	theo	mức	độ	quen	thuộc	của	bạn	đối	với	cái	Thấy	về	tự	tánh
tâm,	và	tùy	theo	chiều	sâu	của	sự	hiểu	biết	về	tâm,	ý	nghĩ	và	cảm	xúc	bạn,
mà	sự	nhận	ra	này	sẽ	sai	khác.
Điều	mà	giáo	lý	Trung	Ấm	cũng	dạy	cho	ta	là	những	gì	xảy	ra	trong	tâm	ta
bây	giờ	trong	đời	cũng	giống	hệt	như	cái	gì	sẽ	xảy	đến	trong	các	Trung	Ấm
sau	khi	chết	vì	cốt	tủy	vốn	không	có	khác	nhau;	sống	và	chết	là	một,	ở	trong
cái	“toàn	thể	không	gián	đoạn”	và	“dòng	biến	dịch”.	Chính	vì	vậy	mà	một
bậc	thầy	Tây	Tạng	vào	thể	kỷ	17,	Tsele	Natsok	Rangdrol	giải	thích	những	tu
tập	căn	để	cho	mỗi	giai	đoạn	Trung	Ấm	-	đời	này,	chết,	pháp	tánh	và	tái	sanh
-	theo	kiểu	tình	trạng	hiểu	biết	hiện	tại	của	ta	về	bản	chất	của	ý	nghĩ	và	cảm
xúc,	về	tâm	và	nhận	thức	của	nó:
Hãy	nhận	chân	hết	thảy	tướng	xuất	hiện	đều	như	mộng
Chỉ	do	tâm	ngươi	chiếu	ra,	như	huyễn,	không	thật
Không	bám	víu	gì,	an	trú	Tính	giác	vượt	ngoài	mọi	khái	niệm
Đây	là	tinh	yếu	của	tu	tập	trong	Bardo	đời	này
Ngươi	rồi	sẽ	chết,	không	gì	thực	sự	hữu	ích	lúc	đó
Những	gì	ngươi	kinh	quá	lúc	chết	chỉ	do	tâm	thức	biến	ra.
Không	tạo	ý	tưởng,	để	chúng	tan	biến	trong	Tính	giác	bao	la
Đây	là	trọng	tâm	của	tu	tập	trong	Bardo	cái	chết.
Bất	cứ	chấp	thủ	gì	vào	sinh	hay	diệt,	thiện	hay	ác,	đều	là	tâm	ngươi
Và	tâm	này	là	tia	tự	chiếu	của	Pháp	thân,	dù	bất	cứ	gì	sinh	khởi
Không	bám	vào	các	 sinh	 khởi	ấy,	 hay	 lập	 khái	niệm	về	 chúng,	 chấp	nhận
hoặc	chối	bỏ:
Đây	là	cốt	tủy	sự	tu	tập	cho	Bardo	pháp	tánh
Sinh	tử	cũng	tâm	ngươi,	niết-bàn	cũng	tâm	ngươi
Mọi	lạc	khổ,	vọng	tưởng	không	ở	đâu	ngoài	tâm
Vậy	hãy	đạt	đến	sự	tự	chế	tâm	ngươi
Đây	là	trọng	tâm	của	Bardo	tái	sinh.
Bây	giờ	ta	có	thể	nhìn	vào	một	Bardo	đặc	biệt	để	thấy	sự	tu	tập	thiền	định
của	 ta,	 sự	 hiểu	 thấu	 cảm	 xúc	 ý	 tưởng	 ta,	 và	 những	 kinh	 nghiệm	 của	 ta
trongBardo	ấy	tương	quan	mật	thiết	với	nhau	như	thế	nào,	và	thế	nào	những
kinh	nghiệm	của	ta	trong	Bardo	ấy	phản	chiếu	trở	lại	trong	cuộc	đời	thường
của	 ta.	Có	 lẽ	Bardo	hữu	 ích	nhất	 để	khảo	 sát	 là	Bardo	 pháp	 tánh,	 nơi	mà
năng	lực	thuần	túy	-	sẽ	trở	thành	cảm	xúc	-	bắt	đầu	sanh	khởi	tự	nhiên	như
tia	 tự	 chiếu	 của	Tính	giác	Rigpa;	và	 cảm	xúc	 là	mối	bận	 tâm	ám	ảnh	con
người	trong	thế	giới	hiện	tại.	Thực	sự	hiểu	được	bản	chất	cảm	xúc	là	đã	tiến
rất	xa	trên	đường	đến	giải	thoát.



Mục	đích	sâu	xa	nhất	của	thiền	là	có	thể	an	trú	không	tán	loạn	vào	trạng	thái
Rigpa,	tự	tính	giác,	và	an	trú	cái	Thấy	(kiến)	để	nhận	ra	rằng	bất	cứ	gì	khởi
lên	trong	tâm	chỉ	là	sự	hiển	bày	của	tính	giác	ấy,	cũng	như	mặt	trời	và	muôn
ngàn	 tia	 sáng	 nó	 chiếu	 ra	 chỉ	 là	 một,	 bất	 khả	 phân.	 Như	 Tsele	 Natsok
Rangdrol	nói	trong	câu	thơ	của	ông	về	pháp	tánh:	“Bất	cứ	cái	gì	chấp	thủ	vào
sinh	hay	diệt,	tốt	hay	xấu,	đều	là	tâm	ngươi.	Và	chính	cái	tâm	ấy	là	tia	chiếu
của	Pháp	thân…”
Như	vậy,	khi	bạn	ở	trong	tự	tánh	giác,	và	khi	cảm	xúc	tư	tưởng	khởi	lên,	bạn
nhận	ra	ngay	chúng	là	gì,	từ	đâu	chúng	tuôn	phát:	khi	ấy	bất	cứ	gì	khởi	lên
đều	trở	thành	tia	 tự	chiếu	của	tuệ	giác	ấy.	Nhưng	nếu	bạn	mất	dấu	sự	hiện
diện	của	ý	thức	trong	suốt	thuần	tịnh	ấy	về	Tính	giác,	thì	bạn	không	nhận	ra
được	bất	cứ	gì	khởi	lên,	và	khi	ấy	nó	trở	nên	tách	biệt	với	bạn.	Nó	tiếp	tục	để
hình	thành	cái	mà	ta	gọi	là	một	“ý	tưởng”,	hay	một	cảm	xúc,	và	đấy	là	sự	tạo
tác	 của	 nhị	 nguyên.	 Để	 tránh	 điều	 này	 và	 những	 hậu	 quả	 của	 nó,	 Tsele
Natsok	Rangdrol	nói:	 “Đừng	bám	vào	những	 sự	 sanh	khởi,	 lập	 thành	khái
niệm	về	chúng,	chấp	nhận	hoặc	chối	bỏ	chúng:	đây	là	trọng	tâm	của	tu	tập
cho	Trung	Ấm	cuộc	đời”.
Sự	 phân	 cách	 giữa	 bạn	 và	 những	 sanh	 khởi	 trong	 tâm	 bạn,	 -	 và	 tính	 nhị
nguyên	mà	nó	gây	ra	-	được	phóng	đại	một	cách	ghê	gớm	sau	khi	chết.	Điều
này	giải	thích	làm	thế	nào	-	nếu	bạn	không	có	sự	trực	nhận	cốt	yếu	này	về
thực	chất	những	gì	sinh	khởi	trong	tâm	-	trong	Bardo	pháp	tánh,	những	âm
thanh,	 ánh	 sáng	 và	 quang	 sắc	 xuất	 hiện	 có	 thể	 khoác	một	 thực	 tại	 khách
quan,	như	thể	là	thực	có	những	hiện	tượng	ngoại	giới	kinh	hoàng	đang	xảy
đến	với	bạn.	Trong	một	tình	huống	như	vậy,	bạn	chỉ	còn	nước	là	chạy	trốn
tia	sáng	chói	lọi	của	chư	thần	an	lạc	và	phẫn	nộ	ấy,	để	hướng	đến	những	ánh
sáng	mờ	quen	thuộc	quyến	rũ	của	lục	đạo.	Vậy,	sự	trực	nhận	cốt	yếu	trong
Bardo	pháp	tánh	là,	“đây	là	năng	lực	trí	giác	của	tâm	ta	đang	xuất	hiện”:	Chư
Phật	và	ánh	sáng	trí	tuệ	cũng	không	ngoài	tâm	bạn,	mà	chính	là	năng	lực	tính
giác	của	bạn.	Nhận	ra	điều	ấy	là	một	kinh	nghiệm	bất	nhị,	và	thể	nhập	vào
đó	là	giải	thoát.
Những	gì	xảy	ra	trong	Bardo	pháp	tánh	vào	lúc	chết,	và	bất	cứ	khi	nào	một
cảm	xúc	bắt	đầu	sanh	khởi	trong	tâm	ta	lúc	sống,	đều	đi	theo	cùng	một	tiến
trình	tự	nhiên	ấy.	Vấn	đề	là	chúng	ta	có	nhận	ra	được	thực	chất	sự	sinh	khởi
ấy	hay	không.	Nếu	 ta	 có	 thể	nhận	 ra	 sự	 sinh	khởi	một	 cảm	xúc	đúng	như
thực	chất	của	nó	-	nghĩa	là	năng	lực	tự	nhiên	của	bản	tâm	-	thì	ta	có	thể	tự
giải	thoát	khỏi	những	hậu	quả	tiêu	cực,	những	nguy	hiểm	có	thể	có	của	cảm
xúc	ấy,	và	để	cho	nó	tan	trở	lại	vào	trong	tính	sáng	suốt	thuần	tịnh	của	Tính
giác	vô	biên.
Sự	nhận	 ra	này,	 và	 sự	giải	 thoát	mà	nó	đem	 lại,	 chỉ	 có	 thể	 là	 kết	 quả	 của
nhiều,	rất	nhiều	năm	tu	tập	thiền	quán	nghiêm	chỉnh	nhất,	vì	nó	đòi	hỏi	một
sự	quen	thuộc	lâu	dài	và	an	trú	vững	chãi	trong	tự	tánh	tâm.	Ngoài	sự	tu	tập



ấy	ra,	không	gì	có	thể	đem	lại	cho	ta	niềm	an	tịnh	và	giải	thoát	khỏi	những
khuynh	 hướng	 tập	 quán,	 những	 cảm	 xúc	mâu	 thuẫn	 trong	 ta,	một	 sự	 giải
thoát	mà	tất	cả	chúng	ta	đều	khát	khao	có	được.	Mặc	dù	theo	giáo	lý,	sự	giải
thoát	ấy	rất	khó,	nhưng	sự	biết	rằng	có	thể	giải	thoát,	cũng	đủ	là	một	nguồn
cảm	hứng	và	hy	vọng	lớn	lao	cho	chúng	ta.	Có	một	cách	để	hiểu	ý	tưởng	và
cảm	xúc,	tâm	và	bản	chất	nó,	sống	và	chết,	một	cách	trọn	vẹn,	cách	đó	là	đạt
đến	thực	chứng.	Các	bậc	đã	giác	ngộ	nhìn	sống	chết	như	nhìn	vào	lòng	bàn
tay,	vì	họ	biết	như	Tsele	Natsok	Rangdrol	viết:	“Sinh	tử	là	tâm	ngươi,	niết
bàn	cũng	là	tâm	ngươi;	tất	cả	lạc	và	khổ,	tất	cả	vọng	tưởng	không	hiện	hữu
tách	biệt	với	tâm	ngươi”	.	Và	tri	kiến	sáng	suốt	này,	được	an	trú	vững	vàng
qua	tu	luyện	dài	lâu,	được	thể	nhập	trong	từng	cử	động,	ý	nghĩ	và	cảm	xúc	-
để	thấy	được	chúng	chỉ	có	thực	một	cách	tương	đối,	chính	tri	kiến	ấy	đã	giải
tỏa	được	chúng.	Dudjom	Rinpoche	nói:	“Khi	đã	tịnh	hóa	ảo	tưởng	lớn,	bóng
tối	của	tâm,	thì	ánh	sáng	rực	rỡ	của	mặt	trời	không	bị	ngăn	che	khởi	lên	liên
tục”.

NĂNG	LỰC	HỶ	LẠC

Tôi	 thường	nghĩ	đến	câu	Dudjom	Rinpoche	viết:	“Bản	tính	của	 tâm	là	bản
tính	của	mọi	sự”.	Tôi	 tự	hỏi	cái	 tiến	 trình	ba	giai	đoạn	của	các	Trung	Ấm
(Bardo)	có	phải	chăng	không	những	đúng	cho	mọi	mức	độ	tâm	lý,	mọi	kinh
nghiệm	của	tâm	ở	trong	đời	cũng	như	lúc	chết,	mà	có	lẽ	còn	là	bản	chất	thực
sự	của	chính	vũ	trụ.
Càng	tư	duy	về	ba	thân	và	tiến	trình	ba	giai	đoạn	của	các	Trung	Ấm,	tôi	càng
tìm	 thấy	 những	 tương	 ứng	 lạ	 lùng	 phong	 phú	 với	 tri	 kiến	 sâu	 xa	 của	 các
truyền	thống	tâm	linh	khác,	và	với	nhiều	lĩnh	vực	có	vẻ	rất	khác	nhau	của	nỗ
lực	con	người.	Tôi	nghĩ	tới	tri	kiến	Ki-tô	giáo	về	bản	chất	và	mọi	hoạt	động
của	Thượng	đế	như	Chúa	ba	ngôi,	về	Ki-tô	hiện	 thân	 từ	nền	 tảng	của	đức
chúa	Cha	qua	trung	gian	vi	mật	của	Thánh	thần.	Phải	chăng	ít	nhất	nó	cũng
soi	sáng	cho	ta	vài	điều,	nếu	ta	xem	Ki-tô	cũng	tương	tự	như	Ứng	hóa	thân,
đấng	Thánh	 linh	 cũng	 như	Báo	 thân,	 và	 nền	 tảng	 của	 cả	 hai	 như	 là	 Pháp
thân?	Trong	Phật	giáo	Tây	Tạng,	danh	từ	tulku,	nhập	thể,	thực	sự	có	nghĩa	là
Ứng	hóa	thân,	sự	nhập	thể	liên	tục	tái	xuất	hiện,	hoạt	động	của	năng	lực	đại
bi	và	giác	ngộ.	Phải	chăng	cách	hiểu	này	 rất	giống	quan	niệm	ba	 thân	của
Ki-tô	giáo?
Tôi	 cũng	 nghĩ	 về	 tri	 kiến	Thượng	 đế	 gồm	ba	 đức	 của	Ấn	 giáo,	 Phạn	 ngữ
làsatcitananda,	 dịch	 là	 “hiện	 thể,	 tâm	 và	 phúc	 lạc”.	 Với	 người	 Ấn	 giáo,
Thượng	đế	là	sự	bùng	vỡ	xuất	thần	của	tất	cả	những	năng	lực	ấy	cùng	một
lúc.	Ở	đây	ta	có	thể	thấy	những	tương	đồng	kỳ	lạ	với	ba	thân:	Báo	thân	như
ananda	-	năng	lực	phúc	lạc	của	Thượng	đế;	Ứng	hóa	thân	như	biểu	hiện	của



Thượng	 đế;	 và	 Pháp	 thân	 như	 tâm	 của	Thượng	 đế.	Bất	 cứ	 ai	 đã	 thấy	 pho
tượng	 Shiva	 lớn	 trong	 động	Voi	 ở	Ấn,	 với	 ba	mặt	 biểu	 trưng	 ba	mặt	 của
tuyệt	đối,	sẽ	có	được	vài	ý	niệm	về	tính	vĩ	đại	của	tri	kiến	về	thiêng	liêng.
Cả	hai	tri	kiến	huyền	học	này	về	tinh	túy,	bản	chất	và	hoạt	động	(thể,	tướng,
dụng)	của	yếu	tố	thiêng	liêng	làm	cho	người	Phật	tử	hiểu	rõ	một	trong	những
tầng	mức	khác	của	thực	tại,	tuy	khác	nhau	mà	tương	nhập	vào	nhau.	Có	phải
ít	 nhất,	 điều	đáng	chú	ý	 là	một	 tiến	 trình	gồm	ba	khía	 cạnh	ấy	cũng	được
thấy	ở	cốt	 lõi	của	mỗi	 truyền	 thống,	mặc	dù	họ	có	nhìn	 thực	 tại	 theo	quan
điểm	riêng	của	họ?
Khi	nghĩ	về	bản	chất	của	sự	biểu	hiện	có	thể	như	thế	nào,	và	những	cách	thế
khác	nhau	nhưng	có	liên	quan	nhau	để	hiểu	những	biểu	hiện	ấy,	tôi	tự	nhiên
nghĩ	tới	tính	sáng	tạo	của	con	người	khi	biểu	hiện	ra	hình	thể	cái	thế	giới	nội
tâm	của	nhân	loại.	Tôi	vẫn	thường	tự	hỏi	hàng	bao	năm	nay,	làm	thế	nào	sự
trình	bày	ba	 thân	và	Trung	Ấm	có	 thể	 rọi	ánh	sáng	vào	 toàn	 thể	 tiến	 trình
diễn	đạt	nghệ	thuật,	và	ám	chỉ	đến	bản	chất	thực	và	mục	tiêu	ẩn	khuất	của
nó.	Mỗi	hành	vi	cá	nhân,	mỗi	biểu	hiện	của	óc	sáng	tạo,	dù	trong	địa	hạt	âm
nhạc,	nghệ	thuật,	thi	ca,	hay	trong	những	giai	đoạn	của	phát	minh	khoa	học,
như	nhiều	nhà	khoa	học	đã	nói,	đều	tuôn	phát	từ	một	nền	tảng	huyền	bí	của
một	 nguồn	 cảm	 hứng	 ốp	 vào	 hình	 dạng	 nhờ	 một	 năng	 lực	 trung	 gian	 để
phiên	 dịch,	 truyền	 thông.	Có	 phải	 chúng	 ta	 đang	 gặp	 ở	 đây	một	 tác	 động
khác	của	cái	tiến	trình	hỗ	tương	ba	thứ	mà	ta	đã	thấy	hoạt	động	trong	các	cõi
Trung	Ấm?	Phải	chăng	đấy	là	lý	do	khiến	cho	một	vài	công	trình	âm	nhạc	và
thi	ca,	và	một	vài	phát	minh	khoa	học,	dường	như	có	một	ý	nghĩa	hầu	như	vô
tận?	Và	 có	phải	 điều	này	giải	 thích	 cái	 năng	 lực	 của	 chúng	để	hướng	dẫn
chúng	ta	đi	vào	một	trạng	thái	quán	tưởng	và	phúc	lạc,	ở	đấy	một	bí	ẩn	cốt
yếu	của	bản	chất	ta	và	bản	chất	thực	tại	được	hiển	lộ?	Từ	đâu	những	dòng
thơ	của	Blake	đến?:
Nhìn	thấy	vũ	trụ	trong	một	hạt	cát
Thấy	thiên	đường	trong	một	đóa	hoa
Nắm	Vô	biên	trong	lòng	bàn	tay	Và	vĩnh	cửu	rút	lại	trong	một	giờ.
Trong	Phật	giáo	Tây	Tạng,	Ứng	hóa	thân	được	thấy	như	biểu	hiện	của	giác
ngộ,	trong	vô	số	hình	dạng	và	cách	thức,	ở	trong	thế	giới	vật	lý.	Theo	truyền
thống,	nó	được	định	nghĩa	 theo	ba	cách:	Một	 là	Ứng	thân	của	một	vị	Phật
toàn	giác,	như	Thích	Ca	Tất	Đạt	Đa,	người	được	sinh	ra	trong	thế	giới	này	và
giảng	dạy	trong	đó.	Loại	Ứng	thân	thứ	hai	là	một	người	có	vẻ	bình	thường
nhưng	được	cái	phước	có	khả	năng	đặc	biệt	làm	lợi	lạc	cho	kẻ	khác:	một	hóa
thân	hay	tulku.	Và	thứ	ba	là	một	người	qua	đó	một	mức	giác	ngộ	được	thể
hiện	để	làm	lợi	lạc	và	cảm	hứng	cho	người	khác	qua	những	nghệ	thuật	khoa
học	công	việc	khác	nhau.	Trường	hợp	những	người	sau	này	bản	năng	giác
ngộ	“tự	nhiên	như	ánh	sáng	mặt	trời	phải	ra	lệnh	hay	có	ý	thực	nào	về	việc
ấy,	 có	mặt	 trời	 thì	 tự	 nhiên	 có	 ánh	 sáng”	 .	 Kalu	 Rinpoche	 nói.	 Vậy	 phải



chăng	ta	có	thể	nói	rằng,	năng	lực	và	bản	chất	của	thiên	tài	nghệ	thuật	cũng
có	nguồn	cảm	hứng	tối	hậu	của	nó	từ	trọng	tâm	này	của	chân	lý?”.
Điều	này	không	có	nghĩa	là	những	nghệ	sĩ	vĩ	đại	có	thể	nói	là	đã	giác	ngộ,	từ
cuộc	sống	của	họ	rõ	ràng	là	họ	chưa	giác	ngộ.	Nhưng	một	điều	cũng	rõ	nữa
là	 trong	vài	giai	đoạn	cao	điểm	và	tình	huống	đặc	biệt,	họ	có	thể	 là	những
khí	 cụ,	 những	 “kênh”	 của	 năng	 lực	 giác	 ngộ.	Ai	 khi	 đã	 lắng	 nghe	 những
tuyệt	tác	của	Beethoven	hay	Mozart,	có	thể	chối	cãi	rằng	không	có	một	cõi
nào	khác	đã	 thể	hiện	 trong	 tác	 phẩm	họ?	Và	 có	 ai	 ngắm	nhìn	những	ngôi
giáo	 đường	 của	Âu	 châu	 thời	Trung	 cổ	 như	Chartres	 hay	 Isfahan	 của	Hồi
giáo,	 hay	Đế	 thiên	Đế	 thích,	 hay	Ellora	 của	Ấn	giáo,	mà	không	 thấy	 rằng
những	nghệ	 sĩ	 tạo	 ra	 chúng	đã	được	cảm	hứng	 trực	 tiếp	bởi	một	năng	 lực
tuôn	phát	từ	nền	tảng,	suối	nguồn	của	mọi	sự?
Tôi	 nghĩ	một	 tác	 phẩm	 nghệ	 thuật	 vĩ	 đại	 cũng	 như	một	 vầng	 trăng	 chiếu
trong	bầu	trời	đêm,	nó	chiếu	sáng	thế	gian,	nhưng	ánh	sáng	ấy	không	là	của
riêng	nó,	mà	mượn	từ	mặt	trời,	cái	“tuyệt	đối”	đang	bị	ẩn	khuất.	Nghệ	thuật
đã	giúp	cho	nhiều	người	thoáng	nhìn	thấy	bản	chất	của	tâm	linh.	Phải	chăng
một	trong	những	lý	do	nghệ	thuật	tân	tiến	bị	hạn	cuộc	là	vì	nó	đã	mất	đi	cái
tri	kiến	về	nguồn	gốc	vô	hình	thiêng	liêng	của	nghệ	thuật,	và	mục	đích	cao
cả	của	nó:	đem	lại	cho	người	thưởng	thức	một	tri	kiến	về	bản	chất	thực	của
họ,	địa	vị	của	họ	trong	vũ	trụ,	làm	cho	họ	thấy	được	giá	trị,	ý	nghĩa	và	những
khả	tính	vô	biên	của	đời	sống.	Vậy	phải	chăng	ý	nghĩa	đích	thực	của	kiệt	tác
nghệ	thuật	là	nó	cũng	tương	tự	như	Báo	thân,	cái	năng	lực	bất	tận	đầy	phúc
lạc	mà	Rilke	gọi	là	“năng	lực	chắp	cánh	của	niềm	vui”,	tia	sáng	truyền	đạt,
truyền	thông	tính	thuần	tịnh,	ý	nghĩa	vô	biên	của	cái	tuyệt	đối	cho	thế	giới
hữu	hạn	và	tương	đối,	-	nói	cách	khác	là	từ	Pháp	thân	đến	Ứng	hóa	thân?

MỞ	RA	CÁI	THẤY	TOÀN	DIỆN

Một	trong	nhiều	phương	diện	mà	tấm	gương	của	đức	Dalai	Lama	đã	gây	cho
tôi	nguồn	cảm	hứng	là,	ngài	rất	quan	tâm	và	có	thái	độ	phóng	khoáng	đối	với
các	khám	phá	mới	của	khoa	học	tân	tiến.	Chung	quy,	Phật	giáo	được	xem	là
“một	khoa	học	về	tâm	thức”,	và	khi	tôi	quán	xét	giáo	lý	Trung	Ấm,	thì	tính
minh	bạch	và	sự	soi	sáng	rộng	lớn	của	giáo	lý	này	càng	ngày	càng	gây	cho
tôi	niềm	tri	ân	và	úy	phục.	Nếu	Phật	giáo	là	khoa	học	về	tâm	linh	thì	theo	tôi,
Dzogchen	 và	 giáo	 lýBardo	 chính	 là	 trọng	 tâm	 của	 nền	 khoa	 học	 ấy,	 hạt
giống	thực	tiễn	và	thấu	thị	nhất,	từ	đó	một	cây	lớn	-	những	thực	chứng	tương
quan	lẫn	nhau	-	đã	phát	triển	và	sẽ	tiếp	tục	phát	triển	theo	nhiều	cách	mà	nay
ta	chưa	thể	tưởng	tượng	nổi,	vì	nhân	loại	hãy	còn	đang	trên	đà	tiến	hóa.
Trải	nhiềug	năm	gặp	gỡ	với	những	khoa	học	gia	đủ	mọi	ngành,	càng	ngày	tôi
càng	kinh	ngạc	trước	tính	phong	phú	của	những	tương	đồng	giữa	lời	dạy	của



đức	Phật	với	những	khám	phá	mới	của	vật	lý	học	hiện	nay.	Nhiều	nhà	tiên
phong	về	triết	học	và	khoa	học	Tây	phương	may	thay	cũng	đã	ý	thức	đến	sự
tương	đồng	 ấy,	 và	 đang	hăng	 say	 thám	hiểm	với	một	 ý	 thức	 tế	 nhị;	 để	 từ
cuộc	đối	thoại	giữa	huyền	học	-	khoa	học	về	tâm	thức	-	với	các	ngành	khoa
học	vật	chất,	có	thể	phát	khởi	một	tri	kiến	mới	về	vũ	trụ	và	trách	nhiệm	con
người	 trước	 vũ	 trụ.	 Càng	 lúc	 tôi	 càng	 có	 niềm	 xác	 tín	 rằng	 chính	 giáo	 lý
Trung	Ấm	với	tiến	trình	mở	ra	ba	giai	đoạn	ấy,	sẽ	là	một	đóng	góp	độc	đáo
cho	cuộc	đối	thoại	này.	Tôi	muốn	chú	ý	đến	một	trong	những	tri	kiến	khoa
học	đã	đặc	biệt	khiến	tôi	nghiền	ngẫm,	là	tri	kiến	của	nhà	vật	lý	David	Bohm
đã	nghĩ	đến	một	phưong	thức	mới	để	tiếp	cận	thực	tại	mà,	mặc	dù	còn	đang
gây	nhiều	tranh	chấp,	đã	được	phản	ứng	đầy	thiện	cảm	của	nhiều	nhà	nghiên
cứu	thuộc	đủ	mọi	ngành:	vật	lý,	y	học,	sinh	vật	học,	toán	học,	thần	kinh	học,
tâm	bệnh	học,	và	một	số	nghệ	sĩ,	triết	gia.	David	Bohm	đã	nghĩ	đến	một	cách
nghiên	cứu	thực	tại	mới,	căn	cứ	trên	một	sự	thấu	hiểu	toàn	diện	và	tính	nhất
thể	của	hiện	hữu	kể	như	một	Toàn	thể	không	gián	đoạn,	không	chấp	nối	-	và
đây	chính	là	lối	nhìn	của	giáo	lý	Trung	Ấm.
Cái	 trật	 tự	năng	động,	nhiều	chiều	mà	Bohm	thấy	đang	vận	hành	 trong	vũ
trụ,	cốt	yếu	gồm	ba	phương	diện.	Phương	diện	rõ	rệt	nhất	là	thế	giới	vật	thể
thời	-	không	của	chúng	ta	với	không	gian	ba	chiều,	mà	ông	gọi	là	cái	trật	tự
rõ	rệt	hay	mở.	Từ	đâu	mà	ông	tin	cái	trật	tự	này	mở	ra?	Chính	từ	một	lĩnh
vực	phổ	quát,	không	gián	đoạn,	“một	nền	tảng	ngoài	 thời	gian”,	cái	 trật	 tự
hàm	ẩn	hay	kín,	như	ông	gọi,	vốn	là	nền	tảng	bao	quát	 tất	cả	kinh	nghiệm
chúng	ta.	Ông	thấy	tương	quan	giữa	hai	trật	tự	này	như	là	một	tiến	trình	liên
tục,	trong	đó	cái	gì	mở	ra	trong	trật	tự	rõ	rệt	lại	được	khép	vào	lại	trong	trật
tự	hàm	ẩn.	Cái	nguồn	gốc	tổ	chức	nên	tiến	trình	này	thành	ra	những	cơ	cấu
khác	nhau	 thiên	hình	vạn	 trạng,	 thì	ông	đề	nghị	đặt	 tên	 là	cái	 trật	 tự	“siêu
ẩn”,	một	chiều	không	gian	tinh	vi	hơn	nhiều,	và	có	tiềm	năng	vô	hạn.
Có	thể	chăng	có	một	tương	đồng	giữa	ba	trật	tự	này	với	ba	thân	và	tiến	trình
Trung	Ấm?	Như	David	Bohm	nói:	“Toàn	thể	khái	niệm	về	trật	tự	hàm	ẩn	là
một	cách	thể	để	bàn	về	nguồn	gốc	của	hình	sắc	xuất	phát	từ	vô	sắc,	qua	trung
gian	tiến	trình	mở	ra”.	(Renée	Weber,	ed.	Đối	thoại	giữa	các	khoa	học	gia	và
hiền	giả:	Đi	tìm	Nhất	thể,	London,	1986)
Tôi	cũng	được	cảm	hứng	từ	việc	David	Bohm	đã	khai	triển	lối	hiểu	vật	chất	-
theo	đó,	vật	chất	khởi	lên	từ	vật	lý	học	lượng	tử	-	để	hiểu	chính	tâm	thức.
Đó	là	một	bước	nhảy	mà	theo	tôi	sẽ	được	xem	càng	ngày	càng	cần	thiết,	khi
khoa	học	mở	rộng	tầm	nhìn,	và	tiến	hóa.	Bohm	nói:	“Tâm	thức	có	thể	có	một
cơ	cấu	giống	như	vũ	 trụ,	và	 trong	 sự	vận	chuyển	ở	nền	 tảng,	mà	 ta	gọi	 là
chân	không	ấy	kỳ	thực	có	một	năng	lực	ghê	gớm,	một	sự	biến	dịch.	Những
hình	ảnh	đặc	biệt	xuất	hiện	trong	tâm	có	thể	giống	như	những	phân	tử,	và	sự
đạt	đến	nền	tảng	của	tâm	có	thể	được	cảm	thấy	như	là	ánh	sáng”	.	(Sđd,	48)
Cùng	với	khái	niệm	về	 trật	 tự	hàm	ẩn	và	 trật	 tự	rõ	rệt	ấy,	David	Bohm	đã



tưởng	tượng	ra	một	lối	nhìn	mối	tương	quan	giữa	tâm	lý	vật	lý,	giữa	tâm	và
vật	chất,	gọi	là	ý	nghĩa	tâm-vật-lý.	Ông	viết:	“Quan	niệm	về	ý	nghĩa	tâm	vật
lý	có	nghĩa	rằng	vật	lý	và	ý	nghĩa	của	nó,	tức	tâm	lý,	không	phải	là	hai	thực
thể	biệt	lập,	đúng	hơn	đó	là	hai	phương	diện	của	một	thực	tại	duy	nhất	bao
trùm	cả	hai”.	(Sđd,	73)
David	Bohm	cho	rằng	vũ	trụ	biểu	hiện	ba	phương	diện	liên	kết	với	nhau:	vật
chất,	năng	lượng	và	ý	nghĩa.
Từ	quan	điểm	trật	tự	hàm	ẩn,	thì	năng	lượng	và	vật	chất	thấm	nhuần	một	loại
ý	nghĩa	nào	đó,	đem	lại	hình	dạng	cho	hoạt	động	bao	quát	của	nó	và	cho	vật
chất	sinh	khởi	 trong	hoạt	động	ấy.	Năng	lực	của	tâm	và	của	vật	chất	 trong
não	bộ	cũng	thấm	nhuần	một	loại	ý	nghĩa	đem	lại	hình	dạng	cho	hoạt	động
bao	 quát	 của	 nó.	Như	 vậy,	một	 điều	 khá	 thông	 thường	 là	 năng	 lượng	 bao
gồm	vật	 chất	 và	 ý	 nghĩa,	 trong	khi	 vật	 chất	 thì	 bao	 gồm	năng	 lượng	và	 ý
nghĩa…	Nhưng	ý	nghĩa	cũng	bao	gồm	vật	chất	và	năng	lượng…
Vậy,	mỗi	một	khái	niệm	trong	ba	khái	niệm	căn	bản	ấy	bao	hàm	hai	cái	kia.
(Bohm,	Unfolding	Meaning,	90)
Giản	dị	hóa	một	tri	kiến	vô	cùng	tinh	vi,	tế	nhị,	bạn	có	thể	bảo	rằng	đối	với
David	Bohm	“ý	nghĩa”	có	tầm	quan	trọng	đặc	biệt	rộng	rãi.	Ông	nói:	“Điều
này	bao	hàm	-	trái	với	quan	điểm	thông	thường	-	rằng	ý	nghĩa	là	một	phần
cốt	yếu	nội	tại	trong	hoạt	động	tổng	quát	của	chúng	ta,	chứ	không	phải	chỉ	là
một	tính	chất	thuần	túy	trừu	tượng	chỉ	hiện	hữu	trong	tâm	mà	thôi.	Hay	nói
cách	khác,	trong	đời	người,	thông	thường,	ý	nghĩa	là	sống…”	.	Chính	trong
hành	vi	giải	thích	vũ	trụ,	ta	đang	sáng	tạo	vũ	trụ:	Có	thể	nói	rằng	chúng	ta	là
tổng	thể	của	những	ý	nghĩa	chúng	ta”.	(Bohm,	93)
Phải	chăng	sẽ	có	 ích	nếu	 ta	khởi	 sự	 tưởng	đến	những	 tương	đồng	giữa	ba
phương	diện	của	vũ	trụ	mà	Bohm	nói,	với	ba	thân?	Một	khai	thác	sâu	hơn	ý
của	Bohm	có	lẽ	sẽ	cho	thấy	rằng	ý	nghĩa,	năng	lượng	và	vật	chất	có	tương
quan	lẫn	nhau	như	ba	thân.	Phải	chăng	điều	này	có	thể	gợi	ý	rằng	vai	trò	của
ý	nghĩa,	như	Bohm	giải	thích,	có	phần	nào	tương	tự	với	Pháp	thân,	cái	tổng
thể	vô	điều	kiện,	luôn	luôn	sáng	tạo,	từ	đó	mọi	sự	sinh	khởi?	Công	việc	của
năng	lượng,	qua	đó	ý	nghĩa	và	vật	chất	tác	động	lẫn	nhau,	có	phần	nào	giống
với	Báo	thân.	Sự	tuôn	phát	tự	nhiên,	liên	tục	của	năng	lượng	từ	cái	nền	tảng
chân	không,	và	sự	tạo	ra	vật	chất,	theo	tri	kiến	của	Bohm,	có	phần	giống	như
Ứng	hóa	thân,	sự	kết	tinh	liên	tục	của	năng	lượng	ấy	thành	ra	hình	dạng	và
biểu	hiện.
Khi	nghĩ	về	David	Bohm	và	cách	giải	thích	đặc	biệt	của	ông	về	thực	tại,	tôi
có	khuynh	hướng	tự	hỏi,	một	nhà	vật	lý	học	vĩ	đại	sẽ	khám	phá	được	những
gì,	nếu	đồng	thời	họ	cũng	là	một	hành	giả	đã	được	một	bậc	đại	sư	hướng	dẫn
và	 thực	 sự	 tu	 chứng?	 Cái	 gì	 một	 nhà	 khoa	 học	 và	 một	 hiền	 nhân,	 như
Longchenpa	và	Einstein	hợp	chung	lại,	sẽ	nói	với	ta	về	bản	chất	thực	tại	nhỉ?
Có	thể	một	trong	những	hoa	trái	tương	lai	của	cây	giáo	lý	Trung	Ấm	này	sẽ



là	một	cuộc	đối	thoại	giữa	khoa	học	và	huyền	học	chăng?	Và	điều	ấy	sẽ	có	ý
nghĩa	gì	cho	nhân	loại?
Sự	tương	đồng	sâu	xa	nhất	giữa	ý	tưởng	của	David	Bohm	và	giáo	lý	Trung
Ấm	là	cả	hai	đều	tuôn	phát	từ	một	tri	kiến	về	một	nhất	thể	toàn	vẹn.	Tri	kiến
này,	nếu	nó	có	thể	thêm	sức	cho	cá	nhân	để	chuyển	hóa	tâm	thức	họ,	và	nhờ
vậy	ảnh	hưởng	đến	xã	hội,	thì	sẽ	phục	hồi	cho	thế	giới	chúng	ta	một	ý	thức
cấp	thiết	về	tương	quan	sinh	tồn	và	ý	nghĩa	đời	sống.
Điều	tôi	đề	nghị	ở	đây	là	đường	lối	con	người	suy	nghĩ	về	cái	toàn	thể,	hay
thế	giới	quan	của	họ,	là	điều	quan	yếu	nhất	cho	trật	tự	của	chính	nhân	tâm.
Nếu	con	người	nghĩ	về	cái	toàn	thể	như	là	sự	ráp	nối	những	mảnh	vụn	biệt
lập,	 thì	 tâm	thức	họ	cũng	có	khuynh	hướng	vận	hành	 theo	kiểu	ấy.	Nhưng
nếu	họ	có	thể	bao	gồm	mọi	sự	liên	kết	hòa	hợp	nhau	trong	một	toàn	thể	bất
khả	phân,	không	gián	đoạn,	không	biên	giới	 (vì	mỗi	biên	giới	 là	một	phân
chia,	một	gián	đoạn)	thì	khi	ấy	tâm	họ	sẽ	có	khuynh	hướng	di	chuyển	theo
cách	ấy,	và	từ	đó	sẽ	có	một	hành	động	có	trật	tự	nằm	trong	cái	toàn	thể.
(David	Bohm,	Tòan	vẹn	và	trật	tự	hàm	ẩn,	1988,	xi.)
Tất	cả	các	bậc	thầy	vĩ	đại	sẽ	hoàn	toàn	đồng	ý	với	Bohm	khi	ông	viết:
Một	 sự	 thay	đổi	ý	nghĩa	 là	cần	 thiết	để	 thay	đổi	 thế	giới	này	về	chính	 trị,
kinh	tế	và	xã	hội.	Nhưng	sự	thay	đổi	này	phải	khởi	sự	với	từng	cá	nhân,	nó
phải	thay	đổi	cho	cá	nhân…	Nếu	ý	nghĩa	là	một	phần	then	chốt	của	thực	tại
thì	một	thay	đổi	căn	để	đã	xảy	ra	khi	xã	hội,	cá	nhân	và	những	tương	quan
được	thấy	là	có	ý	nghĩa	gì	khác.	(Unfolding	Meaning,	107)
Cuối	 cùng	 tri	 kiến	 của	 giáo	 lý	Trung	Ấm	và	 sự	 thấu	 hiểu	 sâu	 xa	 về	 nghệ
thuật	và	khoa	học	đều	hội	tụ	ở	một	sự	kiện:	đó	là	trách	nhiệm	chúng	ta	đối
với	chính	mình	và	cho	chính	mình;	và	sự	cần	thiết	phải	xử	dụng	trách	nhiệm
ấy	một	cách	cấp	bách	để	tự	chuyển	hóa	chúng	ta,	ý	nghĩa	cuộc	đời	ta	và	thế
giới	xung	quanh	ta.
Như	 đức	 Phật	 dạy:	 “Ta	 chỉ	 cho	 ngươi	 con	 đường	 giải	 thoát,	 nhưng	 chính
ngươi	phải	bước	đi”.

	



PHẦN	BỐN:	TỔNG	KẾT
	



22.	SỨ	GIẢ	HÒA	BÌNH

Một	trong	những	học	viện	lâu	nhất	đã	theo	dõi	sự	hình	thành	quyển	sách	này
trong	bao	nhiêu	năm,	mới	đây	đã	hỏi	tôi:	“Thầy	thực	sự	mong	muốn	điều	gì
sâu	xa	nhất	qua	quyển	sách	này,	khi	nó	được	xuất	bản?”	.	Khi	đó	trong	tâm
tôi	hiện	lên	hình	ảnh	Lama	Tseten,	mà	lúc	còn	bé	tôi	đã	chứng	kiến	cái	chết
của	ngài	trong	tư	thái	hài	hòa	an	tịnh.	Tôi	buộc	miệng	nói:	“Tôi	muốn	mọi
người	đừng	sợ	chết,	hay	cũng	đừng	sợ	sống.	Tôi	muốn	mọi	người	chết	trong
thanh	thản,	được	vây	quanh	bởi	sự	chăm	sóc	thông	minh	sáng	suốt	nhất,	nhẹ
nhàng	nhất,	và	tìm	được	niềm	hạnh	phúc	tối	hậu	nhờ	thấu	hiểu	thực	chất,	tự
tánh	của	tâm	và	của	thực	tại”.
Thomas	Merton	viết:	“Chúng	ta	có	được	cái	gì,	dù	có	thể	lên	đến	cung	trăng,
nếu	ta	không	vượt	qua	được	hố	thẳm	ngăn	cách	giữa	chúng	ta?	Đây	mới	là
cuộc	du	hành	quan	trọng	nhất	trong	các	cuộc	du	hành	để	khám	phá,	mà	nếu
không	 có	 nó,	 thì	 tất	 cả	mọi	 chuyện	 khác	 không	 những	 vô	 ích,	mà	 còn	 tai
hại”.(Minh	triết	của	Sa	mạc,	90).
Chúng	ta	dùng	hàng	triệu	Mỹ	kim	mỗi	phút	vào	việc	huấn	luyện	con	người
giết	nhau	và	phá	hoại,	vào	bom	đạn	và	phi	cơ	chiến	đấu.	Nhưng	trong	khi	ấy
chúng	ta	gần	như	không	tốn	đồng	nào	vào	việc	giáo	dục	con	người	về	bản
chất	cuộc	đời	và	cái	chết,	vào	việc	giúp	đỡ	họ	đối	mặt	và	hiểu	thấu	những	gì
xảy	ra	khi	họ	chết.	Tình	huống	này	thực	đáng	buồn,	đáng	kinh	hãi	xiết	bao,
và	 nó	 thực	 đã	 cho	 ta	 thấy	 chúng	 ta	 vô	 minh	 đến	 mức	 nào,	 ta	 thiếu	 tình
thương	chân	thật	đối	với	chính	mình	và	người	khác	đến	mức	nào.	Hơn	bất	cứ
gì	khác,	tôi	cầu	nguyện	rằng	sánh	này	có	thể	góp	một	phần	nhỏ	vào	sự	thay
đổi	tình	trạng	này	trên	thế	giới,	có	thể	thức	tỉnh	càng	nhiều	người	càng	tốt,
làm	cho	họ	chú	ý	tính	cấp	thiết	của	nhu	cầu	chuyển	hóa	tâm	linh,	 tính	cấp
thiết	của	trách	nhiệm	đối	với	tự	thân	và	tha	nhân.	Tất	cả	chúng	ta	đều	có	tiềm
năng	thành	Phật,	và	đều	mong	muốn	sống	an	ổn	và	chết	an	ổn.	Khi	nào	thì
nhân	loại	mới	thực	sự	thấu	hiểu	điều	này,	thực	sự	kiến	tạo	một	xã	hội	phản
ảnh	được	trí	tuệ	đơn	giản	mà	thiêng	liêng	ấy	trong	tất	cả	lĩnh	vực	hoạt	động
của	nó?	Nếu	không	có	điều	ấy,	thì	cuộc	đời	có	giá	trị	gì?	Nếu	không	có	điều
ấy,	làm	sao	ta	chết	thoải	mái	được?
Điều	tối	quan	trọng	bây	giờ	là	một	tri	kiến	sáng	suốt	về	sự	chết	cần	được	đưa
vào	 trong	 thế	giới	ở	mọi	 tầng	 lớp	giáo	dục.	Trẻ	con	không	nên	được	“che
chở”	cho	khỏi	thấy	chết	chóc,	mà	phải	được	khai	thị,	lúc	chúng	còn	nhỏ,	cho
thấy	bản	chất	thực	của	cái	chết	và	những	gì	họ	có	thể	học	được	từ	cái	chết.
Tại	sao	ta	không	khải	thị	 tri	kiến	này	trong	những	hình	thức	đơn	giản	nhất
của	nó,	cho	tất	cả	mọi	nhóm	tuổi?	Tri	kiến	về	cái	chết,	về	sự	làm	thế	nào	để
giúp	đỡ	người	sắp	chết,	về	bản	chất	 tâm	linh	của	sự	chết,	cần	được	truyền



thông	cho	tất	cả	tầng	lớp	xã	hội;	tri	kiến	ấy	cần	được	dạy	tại	các	trường	và
phân	 khoa	 đại	 học	 đủ	 loại;	 và	 quan	 trọng	 nhất,	 tại	 các	 bệnh	 viện	 có	 huấn
luyện	 cho	 bác	 sĩ	 và	 y	 tá	 điều	 dưỡng	 bệnh	 nhân	 sắp	 chết,	 những	 người	 có
trách	nhiệm	đối	với	bệnh	nhân.
Làm	sao	bạn	có	thể	là	một	bác	sĩ	giỏi	thực	sự,	khi	bạn	không	có	ít	nhất	vài	tri
kiến	về	sự	thật	của	cái	chết?	Làm	sao	bạn	có	thể	thực	sự	giúp	đỡ	tâm	linh
người	bệnh	sắp	chết	của	bạn?	Làm	sao	bạn	có	thể	là	một	y	tá	giỏi,	nếu	bạn
không	khởi	sự	đối	diện	với	chính	nỗi	sợ	chết	của	mình,	và	do	đó	không	có	gì
để	nói	với	những	người	hấp	hối	khi	họ	hỏi	bạn,	nhờ	bạn	chỉ	dẫn?	Tôi	biết	có
nhiều	bác	sĩ,	y	tá	có	thiện	ý,	những	người	có	tính	phóng	khoáng	chân	thành
mở	lòng	ra	mà	đón	nhận	những	tư	tưởng	mới,	cách	làm	mới.	Tôi	cầu	nguyện
cách	này	sẽ	đem	lại	cho	họ	can	đảm	và	sức	mạnh	mà	họ	cần	có	để	giúp	các
cơ	 sở	 của	 họ	 thẩm	 thấu	 những	 bài	 học	 của	 giáo	 lý	 Trung	Ấm	 này,	 và	 áp
dụng.	Phải	 chăng	đã	đến	 lúc	nghề	nghiệp	y	khoa	nên	hiểu	 rằng	 sự	 tìm	 tòi
chân	 lý	về	sống	chết,	và	việc	chữa	bệnh	vốn	 là	hai	chuyện	không	 thể	 tách
rời?	Điều	tôi	hy	vọng	từ	quyển	sách	này	là	nó	sẽ	giúp	mọi	người	khắp	nơi,
thảo	 luận	về	những	gì	có	 thể	 làm	được	cho	người	sắp	chết,	và	những	điều
kiện	tốt	nhất	để	làm	việc	ấy.	Một	cuộc	cách	mạng	tâm	linh	và	thực	tiễn	trong
việc	huấn	luyện	bác	sĩ	và	y	tá,	để	chăm	sóc	bệnh	nhân	và	đối	xử	với	cái	chết
của	họ,	là	điều	quan	yếu	cấp	thiết.	Tôi	hy	vọng	sách	này	sẽ	là	một	đóng	góp
nhỏ	mọn	cho	công	việc	ấy.
Tôi	đã	nhiều	 lần	ca	 tụng	công	 trình	 tiên	phong	đang	được	 thực	hiện	 trong
phong	trào	Tiếp	dẫn	đường.	Ít	nhất	tại	đấy	chúng	ta	thấy	người	chết	được	đối
xử	với	sự	kính	trọng	mà	họ	đáng	được.	Tôi	muốn	nói	lên	ở	đây	một	lời	thỉnh
cầu	tha	thiết	đến	tất	cả	các	nền	cai	trị	trên	thế	giới,	rằng	họ	nên	khuyến	khích
sự	tạo	lập	những	Tiếp	dẫn	đường,	tài	trợ	cho	công	trình	này	càng	nhiều	càng
tốt.
Tôi	có	ý	định	cống	hiến	quyển	sách	này	làm	nền	tảng	cho	nhiều	loại	chương
trình	huấn	luyện	khác	nhau,	những	người	thuộc	đủ	loại	ngành	nghề,	mà	nhất
là	những	người	quan	hệ	mật	thiết	đến	việc	săn	sóc	người	chết:	gia	đình,	bác
sĩ,	y	tá,	tu	sĩ	thuộc	mọi	giáo	phái,	cố	vấn	tinh	thần,	các	nhà	chữa	bệnh	tâm	lý
và	những	nhà	tâm	lý	học.
Có	 cả	một	 kho	 tàng	 tuệ	 giác	 y	 khoa	 trong	 Phật	 giáo	 Tây	 Tạng	 cũng	 như
những	 tiên	 tri	 của	Padmasambhava	 liên	hệ	 chi	 tiết	 đến	những	 chứng	bệnh
của	thời	đại	này.	Tôi	cực	lực	kêu	gọi	nên	đổ	tiền	bạc	vào	công	trình	nghiên
cứu	 nghiêm	 túc	 về	 những	 lời	 dạy	 đáng	 ngạc	 nhiên	 ấy.	 Biết	 đâu	 người	 ta
không	tìm	ra	được	từ	đấy	những	phương	pháp	chữa	những	bệnh	ngặt	nghèo,
như	Sida	và	ung	thư,	và	những	chứng	chưa	xuất	hiện,	và	làm	giảm	thiểu	tính
chất	kinh	khủng	của	nó?
Tôi	 hy	 vọng	gì	 từ	 quyển	 sách	 này?	Hy	vọng	gợi	 cảm	hứng	 cho	một	 cuộc
cách	mạng	 êm	 thấm	 trong	 toàn	 thể	 lối	 nhìn	 của	 ta	 về	 sự	 chết	 và	 săn	 sóc



người	sắp	chết,	cũng	như	lối	nhìn	của	chúng	ta	về	sự	sống	và	săn	sóc	người
sống.
Trong	 khi	 quyển	 sách	 này	 đang	 được	 viết	 ra,	 thì	 bậc	 thầy	 vĩ	 đại	 của	 tôi,
Dilgo	Khientse	Rinpoche	từ	giã	thân	xác	vào	thứ	sáu,	ngày	27	tháng	9	năm
1991,	ở	Thimphu,	Bhutan.	Ngài	đã	82	tuổi,	và	đã	dành	suốt	đời	giúp	đỡ	tất
cả	mọi	người.	Ai	đã	từng	trông	thấy	ngài	mà	quên	ngài	được?	Ngài	như	núi
tuyết	sáng	chói,	sự	hùng	vĩ	của	ngài	đã	lan	tràn	nếu	không	có	niềm	an	tịnh
sâu	xa	luôn	tỏa	ra	từ	nơi	ngài,	cùng	với	tính	hài	hước	tự	nhiên	và	tâm	hỷ	lạc,
những	dấu	hiệu	 của	 thực	 chứng.	Với	 tôi	 và	nhiều	người	 khác,	 ngài	 là	 bậc
thầy	 có	 tầm	 cỡ	 của	 Milarepa,	 của	 Longchenpa,	 của	 Padmasambhava,	 và
ngay	cả	của	đức	Phật.	Khi	ngài	qua	đời,	thì	như	mặt	trời	lặn	mất,	để	lại	đêm
tối	đen	dày,	và	cả	một	thời	đại	huy	hoàng	của	nền	học	tâm	linh	Tây	Tạng	đã
cáo	chung.	Dù	tương	lai	có	đem	gì	lại	cho	chúng	ta,	tôi	chắc	chắn	không	ai
trong	chúng	ta	sẽ	còn	gặp	được	người	nào	như	ngài.	Chỉ	cần	nhìn	thấy	ngài
một	lần	dù	trong	giây	lát,	là	cũng	đã	gieo	trong	bạn	một	hạt	giống	giải	thoát
mà	không	có	gì	sẽ	phá	hủy	được,	và	sẽ	có	ngày	hạt	giống	ấy	đi	đến	kết	nhụy
đơm	bông.
Có	 nhiều	 dấu	 hiệu	 kỳ	 lạ	 trước	 và	 sau	 khi	 Dilgo	 Khientse	 Rinpoche	 chết,
chứng	tỏ	tầm	mức	vĩ	đại	của	ngài,	nhưng	cái	điềm	làm	cho	tôi	kinh	hãi	nhất
thì	xảy	ra	cách	xa	bốn	ngàn	dặm	Anh,	ở	miền	Nam	nước	Pháp,	tại	một	nơi
gọi	là	Lerab	Ling,	gần	Montpellier,	nơi	này	sẽ	được	hiến	cúng	để	thành	lập
một	trung	tâm	nhập	thất	dưới	ân	đức	của	ngài.	Xin	để	cho	một	trong	những
học	trò	tôi	đang	sống	và	làm	việc	tại	trung	tâm	kể	cho	bạn	nghe	những	gì	đã
xảy	đến:
“Sáng	hôm	ấy	bầu	trời	tối	lâu	hơn	thường	lệ,	và	dấu	hiệu	đầu	tiên	của	bình
minh	là	một	đường	dài	màu	đỏ	thật	sâu	ở	chân	trời	xa.	Chúng	tôi	sắp	xuống
phố,	và	khi	đến	gần	chót	đỉnh	con	đường	của	chúng	tôi,	cái	lều	vải	dựng	tạm
làm	chỗ	thờ,	nơi	sẽ	xây	chánh	điện,	hiện	ra	trên	đỉnh	đồi	bên	phải	chúng	tôi.
Thình	lình	một	chùm	tia	sáng	mặt	trời	thật	sắc,	xoáy	vào	ánh	sáng	mờ	ban
mai	và	chiếu	ngay	vào	cái	lều	trắng,	làm	nó	sáng	lên	rực	rỡ.	Chúng	tôi	vẫn
tiếp	 tục	 đi,	 và	 khi	 tới	 gần	 khúc	 quanh	 để	 xuống	 phố,	một	 cái	 gì	 thúc	 đẩy
chúng	tôi	nhìn	lại	ngôi	lều.	Bây	giờ	trời	đã	sáng.	Chúng	tôi	kinh	ngạc.	Một
ráng	cầu	vồng	trải	dài	khắp	thung	lũng,	màu	sắc	nó	sáng	chói,	sống	động,
đến	nỗi	ta	như	có	thể	với	tay	ra	mà	sờ	được.	Nó	vươn	lên	từ	chân	trời	phía
trái	 chúng	 tôi,	 làm	 thành	 một	 vòng	 cung	 bắc	 ngang	 bầu	 trời.	 Điều	 mầu
nhiệm	là	không	có	dấu	hiệu	gì	là	sắp	mưa	cả,	chỉ	có	cái	ráng	cầu	vồng	xuất
hiện	linh	động,	rực	rỡ	nổi	bật	trên	nền	trời	trống	trải	mênh	mông.	Chỉ	đến
chiều	 hôm	 sau	 đó	 chúng	 tôi	 mới	 biết	 tin	 đấy	 chính	 là	 ngày	 mà	 Dilgo
Khientse	Rinpoche	 từ	 trần	 ở	Bhutan.	 Tất	 cả	 chúng	 tôi	 đều	 cảm	 thấy	 chắc
chắn	rằng	cầu	vồng	ấy	là	dấu	hiệu	ngài	đã	ban	phước	xuống	cho	tất	cả,	và
cho	vùng	đất	Lerab	Ling”.



Khi	đức	Phật	nằm	niết	bàn	trong	một	khu	rừng	ở	Kushinagara	(Câu	thi	na)
xung	quanh	có	500	đệ	 tử,	Ngài	đã	dạy	những	 lời	 cuối	 cùng:	 “Tất	 cả	pháp
hữu	vi	đã	sinh	thành	đều	sẽ	phải	hoại	diệt,	 tan	rã.	Các	con	hãy	nỗ	lực	tinh
tiến	đạt	đến	sự	toàn	thiện”	.	Những	lời	dạy	ấy	vẫn	thường	trở	lại	với	tôi	từ
khi	thầy	Dilgo	tôi	từ	trần.	Có	lời	dạy	nào	sâu	sắc	về	vô	thường	hơn	cái	chết
của	một	bậc	đạo	sư	tối	thượng,	đã	từng	như	là	cột	trụ	của	thế	gian?	Cái	chết
ấy	làm	cho	chúng	tôi,	những	người	biết	ngài,	những	đệ	tử	của	ngài,	cảm	thấy
bơ	vơ,	bị	ném	trở	lại	chính	mình.	Bây	giờ	chúng	ta	phải	tự	mình	tiếp	tục	tiến
lên	và	cố	hết	sức	mình	để	thể	hiện	truyền	thống	giáo	lý	mà	ngài	đã	đại	diện
một	cách	cao	cả.	Chúng	ta	phải	tự	mình	làm	những	gì	mà	đệ	tử	Phật	đã	làm,
khi	bị	bỏ	lại	trên	thế	gian	này,	không	còn	được	ánh	sáng	trí	tuệ	của	ngài	dìu
dắt:	đó	là	“hãy	nỗ	lực	tinh	tiến	để	đạt	đến	toàn	thiện”.
Cái	cầu	vồng	bắc	qua	bầu	trời	nước	Pháp,	ở	thung	lũng	Lerab	Ling	là	một
điềm	 triệu	 Dilgo	 Khientse	 Rinpoche	 đang	 ban	 phước	 và	 sẽ	 tiếp	 tục	 ban
phước	cho	toàn	thế	giới.	Khi	đã	thoát	khỏi	thân	xác,	ngài	sống	trong	thế	giới
huy	hoàng	vượt	ngoài	 thời	 -	không	của	Pháp	 thân,	có	năng	 lực	như	những
bậc	đã	giác	ngộ,	là	có	thể	giúp	đỡ	chúng	sanh	không	hạn	cuộc.	Hãy	tin	tưởng
ở	sự	chứng	đắc	của	ngài,	và	kêu	cầu	ngài	với	 tất	cả	 lòng	 thành,	 thì	bạn	sẽ
thấy	ngài	ở	bên	bạn	tức	khắc.	Làm	sao	ngài,	người	yêu	thương	tất	cả	chúng
sanh	với	tình	yêu	toàn	hảo	như	vậy,	có	thể	bỏ	rơi	chúng	ta	được?	Và	ngài	sẽ
đi	đâu,	con	người	đã	nhập	làm	một	với	tất	cả	ấy?
Thật	may	mắn	cho	chúng	ta,	rằng	một	bậc	thầy	như	ngài,	nhập	thể	của	truyền
thống	Tây	Tạng,	đã	ở	với	chúng	ta	30	năm	nay	sau	khi	xứ	sở	Tây	Tạng	bị
diệt	vong.	Ngài	đã	giảng	dạy	trong	vùng	Hy	Mã	Lạp	Sơn,	Ấn	Độ,	Âu	châu,
Á	châu	và	Hoa	Kỳ.	Chúng	ta	thực	may	mắn	làm	sao	đã	có	được	hàng	trăm
giờ	thu	băng	giọng	nói	và	lời	dạy	của	ngài,	nhiều	băng	hình	ghi	lại	vài	nét
hùng	vĩ	của	sự	hiện	diện	ngài,	một	vài	phần	của	dòng	thác	từ	tâm	giác	ngộ
của	 ngài,	 đã	 được	 dịch	 ra	Anh	ngữ	và	 nhiều	 ngôn	ngữ	khác.	Tôi	 đặc	 biệt
nghĩ	tới	những	giáo	lý	ngài	dạy	ở	miền	Nam	nước	Pháp,	gần	Grenoble	vào
năm	cuối	 của	đời	ngài.	Lúc	đó,	 nhìn	 ra	 thung	 lũng	và	đồi	núi,	một	khung
cảnh	gần	như	có	cái	hùng	vĩ	của	Tây	Tạng,	ngài	đã	ban	ân	sủng	 là	 truyền
giáo	lý	Dzogchen,	một	giáo	lý	quan	trọng	nhất,	cho	một	ngàn	rưỡi	học	viên,
nhiều	người	 trong	đó	 là	học	 trò	 tôi	 từ	khắp	 thế	giới,	một	điều	 làm	cho	 tôi
sung	sướng	vô	cùng.	Những	bậc	thầy	hiện	diện	có	cảm	tưởng	rằng	qua	hành
vi	 cuối	 của	 đời	 ngài,	 Dilgo	 Khientse	 Rinpoche	 đang	 ban	 ấn	 tín	 cho	 việc
giảng	dạy	những	giáo	 lý	 này	ở	Tây	phương,	 và	đã	ban	phước	 cho	 sự	đón
nhận	của	họ	bằng	năng	lực	của	nhiều	đời	thiền	định	nơi	ngài.	Về	phần	tôi,	tôi
cũng	đang	ban	phước	cho	tất	cả	những	gì	tôi	đã	cố	thực	hiện	cho	nền	giáo	lý
ấy	từ	bao	năm	ở	Tây	phương.
Nghĩ	về	Dilgo	Khientse	Rinpoche	và	những	gì	ngài	đã	làm	cho	nhân	loại	là



nghĩ	về	tính	vĩ	đại	của	món	quà	tặng	mà	Tây	Tạng	hiến	cho	thế	giới,	được
tập	trung	và	được	hiển	lộ	nơi	một	con	người	duy	nhất.
Tôi	luôn	nghĩ	rằng,	không	phải	là	chuyện	tình	cờ	khi	xứ	sở	Tây	Tạng	cuối
cùng	 đã	mất,	 đúng	 vào	 lúc	 Tây	 phương	 sắp	mở	 tâm	mở	 trí	 để	 đón	 nhận
những	truyền	thông	của	trí	tuệ	phương	Đông.	Vậy,	ngay	vào	lúc	Tây	phương
trở	nên	sẵn	sàng	đón	nhận,	 thì	một	vài	giáo	lý	sâu	xa	của	truyền	thống	ấy,
vốn	từ	lâu	được	bảo	trì	trong	niềm	cô	tịch	của	núi	Tuyết	Tây	Tạng,	bây	giờ
có	thể	ban	bố	cho	nhân	loại.	Điều	thiết	yếu	hiện	nay	của	chúng	ta	là	cố	gắng
duy	trì	bằng	mọi	giá,	truyền	thống	tuệ	giác	sống	động	ấy,	mà	người	dân	Tây
Tạng	đã	chịu	vô	lượng	khổ	đau	để	làm	cho	chúng	ta	có	được.	Hãy	nhớ	đến
họ	luôn	luôn	trong	tim	chúng	ta,	và	chúng	ta	hãy	làm	việc	để	thấy	có	ngày
xứ	sở	Tây	Tạng	và	những	truyền	thống	của	xứ	sở	ấy	được	phục	hồi.	Những
giáo	lý	vĩ	đại	mà	tôi	đã	san	sẻ	với	bạn	hiện	giờ	không	được	phép	tu	tập	công
khai	 trên	 đất	 Tây	 Tạng	 bởi	 chính	 những	 người	 đã	 có	 công	 bảo	 trì	 chúng.
Mong	sao	sẽ	có	ngày	các	Tăng	viện	và	Ni	viện	của	Tây	Tạng	sẽ	vươn	lên	từ
đống	tro	tàn	đổ	nát,	và	những	khoảng	trống	bao	la	của	xứ	Tây	Tạng	sẽ	được
hiến	cho	nền	hòa	bình	thế	giới	và	sự	theo	đuổi	giác	ngộ	của	tất	cả	mọi	người.
Một	phần	lớn	của	tương	lai	nhân	loại	có	thể	tùy	thuộc	vào	sự	tái	lập	một	xứ
Tây	Tạng	 tự	do,	một	xứ	Tây	Tạng	sẽ	đóng	vai	 trò	của	một	Thánh	địa	cho
những	người	tìm	chân	lý	thuộc	mọi	truyền	thống	tín	ngưỡng,	vai	trò	trái	tim
tuệ	giác	của	một	nhân	loại	tiến	hóa,	vai	trò	phòng	thí	nghiệm	để	thử	nghiệm
những	 tuệ	giác	cao	nhất,	những	kỹ	 thuật	 thiêng	 liêng	nhất,	để	nó	 sẽ	 thành
một	nguồn	cảm	hứng	giúp	toàn	nhân	loại	trong	giờ	phút	lâm	nguy.	Thật	khó
tìm	được	khung	cảnh	toàn	hảo	cho	việc	tu	tập	tuệ	giác	ấy	trong	một	thế	giới
như	thế	giới	Tây	phương	chúng	ta.	Một	xứ	Tây	Tạng	được	hồi	phục,	được
tịnh	hóa	bởi	bi	kịch	đau	thương	sẽ	là	khung	cảnh	lý	tưởng,	và	điều	này	thực
cấp	thiết	cho	sự	tiến	hóa	của	loài	người.
Tôi	muốn	hiến	tặng	sách	này	cho	hàng	trăm	ngàn	người	chết	trong	sự	khủng
bố	ở	Tây	Tạng,	chết	với	đức	tin	của	họ	và	với	tri	kiến	kỳ	tuyệt	của	giáo	lý
Phật.	Tôi	cũng	muốn	hiến	tặng	cho	những	người	đã	chết	ở	thế	kỷ	này	trong
những	tình	huống	tương	tự:	người	Do	Thái,	người	Cao	Mên,	người	Nga;	cho
những	nạn	nhân	hai	cuộc	thế	chiến,	cho	tất	cả	những	người	chết	bị	bỏ	rơi,	bị
quên	lãng,	và	cho	tất	cả	những	người	đang	tiếp	tục	bị	tước	hết	cơ	hội	tu	tập
con	đường	tâm	linh	của	họ.
Nhiều	bậc	thầy	tin	rằng	giáo	lý	Tây	Tạng	đang	bước	vào	một	thời	đại	mới.
Có	những	lời	tiên	tri	của	Padmasambhava	và	nhiều	bậc	thầy	thấu	thị	khác	đã
nói	 trước	về	việc	giáo	 lý	 truyền	đến	Tây	phương.	Bây	giờ	 thời	gian	ấy	đã
đến,	và	tôi	biết	rằng	giáo	lý	sẽ	khoác	một	đời	sống	mới.	Đời	sống	mới	này
cần	 thay	đổi,	nhưng	 tôi	 tin	 rằng	bất	 cứ	một	mô	phỏng	nào	cũng	phải	 tuôn
phát	 từ	một	tri	kiến	sâu	xa,	để	tránh	phản	bội	sự	thuần	tịnh	trong	sáng	của
truyền	thống	hay	năng	lực	của	nó,	hay	tính	“phi	thời	gian”	của	chân	lý.



Nếu	có	sự	hiểu	biết	sâu	xa	về	truyền	thống	phối	hợp	với	ý	 thức	thực	tế	về
những	vấn	đề	và	thử	thách	của	thời	đại,	thì	sự	mô	phỏng	có	thể	tăng	cường,
mở	rộng,	làm	phong	phú	thêm	truyền	thống,	làm	hiển	lộ	những	tầng	lớp	sâu
xa	của	giáo	lý,	và	giúp	cho	việc	ứng	dụng	giáo	lý	được	hiệu	quả	hơn,	trong
việc	đối	phó	với	những	khó	khăn	ngày	nay.
Nhiều	bậc	thầy	vĩ	đại	của	Tây	Tạng	đã	viếng	thăm	Tây	phương	trong	30	năm
sau	này,	bây	giờ	đã	viên	tịch,	và	tôi	tin	chắc	họ	đã	cầu	nguyện	cho	giáo	lý
này	sẽ	 lợi	 lạc	không	những	cho	người	Tây	Tạng,	 cho	Phật	 tử	mà	 thôi,	mà
còn	cho	cả	toàn	thế	giới.	Tôi	nghĩ	người	Tây	phương	biết	rõ	tầm	giá	trị	của
giáo	 lý	 này	 khi	 họ	 đâm	 ra	 sẵn	 sàng	 đón	 nhận.	 Tôi	 nghĩ	 đến	 Dudjom
Rinpoche	và	Karpama,	những	bậc	thầy	vĩ	đại	đã	chọn	để	chết	ngay	trên	đất
Tây	phương,	như	thể	cốt	ban	phúc	cho	Tây	phương	bằng	năng	lực	giác	ngộ
của	các	ngài.	Mong	 sao	những	 lời	 cầu	nguyện	của	các	ngài	 -	 cho	 thế	giới
được	chuyển	hóa,	cho	tâm	trí	nhân	loại	được	soi	sáng	-	được	ứng	nghiệm!
Mong	sao	cho	chúng	ta,	những	người	hấp	thụ	giáo	lý	các	ngài	sẽ	ý	thức	trách
nhiệm	đối	với	giáo	lý	ấy,	và	nỗ	lực	thể	hiện	giáo	lý.
Thử	thách	lớn	nhất	mà	một	truyền	thống	tâm	linh	như	Phật	giáo	phải	đương
đầu	trong	giai	đoạn	chuyển	tiếp	này	từ	khung	trời	cũ	đến	Tây	phương	là,	làm
thế	nào	trong	một	thế	giới	quay	cuồng	lăng	xăng	siêu	tốc	này,	những	người
học	giáo	 lý	có	 thể	 tìm	phương	thức	để	 thực	hành	giáo	 lý	với	một	 tâm	linh
bình	thản	và	tính	kiên	trì	mà	họ	cần,	để	có	thể	chứng	ngộ	sự	thật	của	giáo	lý.
Sự	huấn	luyện	tâm	linh	chung	quy	là	hình	thái	giáo	dục	cao	thượng	nhất,	đòi
hỏi	nhiều	điều	kiện	nhất,	và	phải	được	theo	đuổi	với	sự	dấn	thân,	chuyên	cần
có	hệ	thống	như	bất	cứ	sự	huấn	luyện	nghiêm	túc	nào	khác.	Làm	sao	có	thể
chấp	nhận	rằng,	muốn	thành	một	bác	sĩ	phải	trải	nhiều	năm	học	và	thực	tập,
thế	mà	với	con	đường	tâm	linh	để	sống	ở	đời,	chúng	ta	lại	chỉ	cần	một	sự	ban
phép	tình	cờ,	những	lễ	quán	đảnh	điểm	đạo	qua	loa,	và	lâu	lâu	mới	gặp	vài
bậc	thầy	chỉ	để	chào	hỏi?	Trong	quá	khứ,	người	ta	ở	lại	luôn	một	nơi	để	theo
thầy	 suốt	 cả	 đời.	Hãy	 nghĩ	 đến	Milarepa,	 đã	 phụng	 sự	Marpa	 hàng	 nhiều
năm	trước	khi	đủ	 trưởng	 thành	 tâm	 linh	để	 rời	 thầy	mà	 tự	 tu	 tập.	Sự	huấn
luyện	tâm	linh	cần	một	sự	truyền	trao	liên	tục,	làm	việc	và	học	với	thầy,	theo
thầy	với	niềm	hăng	say	và	sự	thiện	xảo	tinh	tế.	Vấn	đề	chính	của	việc	giảng
dạy	tương	lai	ở	trong	thế	giới	tân	tiến	là	làm	sao	để	giúp	cho	những	người
theo	giáo	lý	tìm	được	môi	trường	nội	tâm	và	ngoại	cảnh	thích	hợp	để	thực
hành	giáo	lý,	chứng	ngộ	và	thể	nhập	tinh	yếu	của	nó.
Giáo	lý	của	mọi	con	đường	huyền	học	trên	thế	giới	cho	thấy	rõ	rằng	trong	ta
có	một	bình	chứa	năng	lực	khổng	lồ,	năng	lực	từ	bi	và	trí	giác,	năng	lực	mà
Ki-tô	giáo	gọi	 là	Cung	điện	nhà	 trời,	 hay	Nước	 chúa.	Nếu	 ta	 biết	 cách	 sử
dụng	-	và	đây	là	mục	đích	con	đường	đi	tìm	tuệ	giác	-	thì	năng	lực	ấy	không
những	có	thể	chuyển	hóa	bản	thân	ta,	mà	cả	thế	giới	quanh	ta.	Có	thời	nào
cấp	thiết	hơn	bây	giờ,	để	có	được	sự	xử	dụng	sáng	suốt	năng	lực	thiêng	liêng



ấy?	Có	 thời	nào	cấp	 thiết	hơn	bây	giờ	để	hiểu	 thấu	bản	chất	 của	năng	 lực
thuần	 túy	 ấy,	 hiểu	 cách	 điều	 hướng	 nó	 để	 lợi	 lạc	 cho	 thế	 giới?	 Tôi	 cầu
nguyện	tất	cả	những	ai	đọc	sách	này	sẽ	có	thể	hiểu	thấu	và	tin	tưởng	năng
lực	của	giác	ngộ,	và	trực	nhận	bản	chất	của	tâm;	vì	nhận	ra	bản	chất	tâm	bạn
cũng	có	nghĩa	là	làm	phát	sinh	một	tri	kiến	sẽ	thay	đổi	toàn	bộ	thế	giới	quan
của	 bạn,	 giúp	 bạn	 tự	 nhiên	 khám	phá	 và	 phát	 triển	một	 ước	muốn	 đầy	 bi
mẫn,	mong	giúp	đỡ	tất	cả	mọi	hữu	tình,	đồng	thời	cũng	phát	triển	được	một
cái	 biết	 về	 cách	 giúp	 đỡ	 tốt	 nhất,	 trong	 bất	 cứ	 tình	 huống	 nào.	 Tôi	 cầu
nguyện	cho	các	bạn	sẽ	thấm	được	vào	tâm	khảm	chân	lý	sống	động	trong	lời
này	của	Nyoshul	Khenpo:
Một	lòng	bi	mẫn	tự	nhiên	có	thể	phát	sinh	đối	với	những	người	chưa	nhận	ra
chân	tánh	của	mình.	Lòng	bi	mẫn	ấy	rào	rạt	bao	la	đến	độ	nếu	nước	mắt	có
thể	bộc	lộ	được	thì	bạn	sẽ	khóc	không	bao	giờ	ngưng.	Không	những	tâm	đại
bi,	mà	còn	phương	tiện	thiện	xảo	cũng	sẽ	phát	sinh	khi	bạn	đã	trực	ngộ	bản
tâm.	Hơn	nữa,	bạn	còn	tự	nhiên	giải	thoát	khỏi	mọi	khổ	đau	sợ	hãi,	như	sợ
sự	sanh	ra,	sợ	cái	chết	và	giai	đoạn	Trung	Ấm.	Khi	ấy,	nếu	bạn	phải	nói	lên
niềm	vui	và	phúc	 lạc	do	sự	chứng	ngộ	mang	 lại,	 thì	dù	bạn	có	đem	 tất	cả
vinh	quang,	hưởng	thụ,	khoái	lạc,	và	hạnh	phúc	trên	đời	gom	lại,	cũng	không
thể	diễn	 tả	được	một	nhần	nhỏ	xíu	của	niềm	phúc	 lạc	mà	bạn	có	được	khi
trực	ngộ	bản	tâm.
Phụng	 sự	 thế	giới	 bằng	năng	 lực	 trí	 tuệ	và	 từ	bi	 có	nghĩa	 là	 tham	dự	một
phần	 tích	 cực	 vào	 việc	 bảo	 trì	 hành	 tinh	 này.	 Những	 bậc	 thầy	 thuộc	 các
truyền	 thống	 tôn	 giáo	 bây	 giờ	 đã	 hiểu	 rằng	 tu	 tập	 là	 điều	 thiết	 yếu	 không
những	chỉ	dành	cho	Tăng	Ni,	mà	cho	tất	cả	mọi	người,	thuộc	mọi	tôn	giáo,
mọi	 lối	 sống.	Những	gì	 tôi	 cố	 chứng	minh	 trong	 sách	này	 là	 tính	vô	 cùng
thiết	thực,	năng	động	và	hiệu	nghiệm	của	sự	phát	triển	tâm	linh.	Một	lời	dạy
nổi	tiếng	của	Tây	Tạng	là:	“Khi	thế	giới	đầy	những	sự	ác,	thì	mọi	tai	ương
cần	phải	được	chuyển	hóa	thành	con	đường	giác	ngộ”.	Mối	nguy	mà	tất	cả
chúng	ta	đang	vướng	phải	đã	khiến	cho	việc	tu	tập	trở	nên	cấp	thiết,	đến	nỗi
ta	không	còn	xem	sự	phát	triển	tâm	linh	như	là	một	xa	xí	phẩm,	mà	như	một
điều	kiện	cần	thiết	để	sống	còn.
Ta	 hãy	 tưởng	 tượng	 rằng	 thế	 giới	 sẽ	 như	 thế	 nào	 nếu	 trong	 đó	 có	một	 số
lượng	đáng	kể	những	người	tóm	lấy	cơ	hội	mà	giáo	lý	đã	chỉ,	để	dành	một
phần	của	đời	họ	cho	việc	tu	hành	nghiêm	chỉnh,	để	trực	nhận	bản	tâm,	và	do
vậy	xử	dụng	cơ	hội	cái	chết	của	mình	để	 tiến	gần	hơn	 tới	Phật	quả,	và	 tái
sanh	với	một	mục	đích	duy	nhất	là	phụng	sự	và	làm	lợi	lạc	mọi	người.
Quyển	 sách	 này	 đang	 đem	 lại	 cho	 bạn	một	 kỹ	 thuật	 thiêng	 liêng,	 nhờ	 đó
không	những	bạn	có	thể	chuyển	hóa	cuộc	đời	hiện	tại	của	bạn,	chuyển	hóa
sự	hấp	hối	và	cái	chết	của	bạn,	mà	còn	chuyển	hóa	cả	những	đời	sau	của	bạn,
và	do	đó	chuyển	hóa	cả	tương	lai	nhân	loại.	Những	gì	mà	những	bậc	thầy	tôi
và	tôi	hy	vọng	khơi	nguồn	nơi	đây,	là	một	bước	nhảy	tiến	tới	sự	thăng	tiến



có	ý	thức	của	con	người.	Học	cách	thế	nào	để	chết	cũng	là	học	cách	sống;
học	cách	sống	cũng	là	học	làm	thế	nào	để	hành	động	không	những	trong	đời
này	mà	cả	 trong	những	đời	 sắp	đến.	Thực	sự	chuyển	hóa	bản	 thân	và	học
làm	sao	để	tái	sinh	như	một	ứng	hóa	thân	để	giúp	người	khác,	chính	là	giúp
đỡ	nhân	loại	bằng	cách	hữu	hiệu	nhất.
Tuệ	giác	đầy	bi	mẫn	của	truyền	thống	chúng	tôi	và	sự	đóng	góp	cao	quý	nhất
của	nó	cho	trí	tuệ	tâm	linh	của	nhân	loại	là	sự	hiểu	và	hành	lý	tưởng	Bồ-tát,
con	 người	 nhận	 lãnh	 hết	 đau	 khổ	 cho	mọi	 hữu	 tình,	 người	 khởi	 hành	 lên
đường	giải	thoát	không	những	cho	một	mình	mình,	mà	còn	để	giúp	đỡ	người
khác,	người	mà	cuối	cùng,	sau	khi	đạt	giải	thoát	tối	hậu,	không	tan	biến	vào
trong	 bầu	 trời	 tuyệt	 đối	 hay	 trốn	 khỏi	 nỗi	 thống	 khổ	 của	 sinh	 tử,	 mà	 tự
nguyện	trở	lại	nhiều	lần	để	hiến	mình	phụng	sự	toàn	thế	giới	bằng	năng	lực
từ	bi	và	trí	tuệ.	Điều	mà	thế	giới	cần	hơn	bất	cứ	gì,	đó	là	những	sứ	giả	tích
cực	của	hòa	bình	như	vậy,	những	sứ	giả	“mặc	áo	giáp	nhẫn	nhục”,	những
người	sống	cho	lý	tưởng	Bồ-tát	và	sống	để	gieo	rắc	trí	tuệ	vào	mọi	lĩnh	vực
kinh	nghiệm	chúng	 ta.	Chúng	 ta	 cần	những	Bồ-tát	 luật	 sư,	Bồ-tát	 nghệ	 sĩ,
Bồ-tát	chính	trị	gia,	Bồ-tát	bác	sĩ,	Bồ-tát	kỹ	sư	và	chuyên	viên,	những	Bồ-tát
ở	khắp	nơi	đang	làm	việc	một	cách	tận	tâm	như	những	kênh	truyền	của	trí
tuệ	và	đại	bi	ở	mọi	tầng	lớp	và	hoàn	cảnh	xã	hội,	đang	hoạt	động	để	chuyển
hóa	bản	thân	và	người	khác,	làm	việc	không	mệt	mỏi	vì	biết	chắc	có	sự	nâng
đỡ	của	chư	Phật	và	những	bậc	giác	ngộ,	để	giữ	gìn	thế	giới	và	tiến	đến	một
tương	lai	khá	hơn.	Teillard	de	Chardin	nói:	“Một	ngày	kia,	sau	khi	chúng	ta
đã	 làm	 chủ	 được	 những	 cơn	 gió,	 những	 ngọn	 sóng,	 thủy	 triều	 và	 lực	 hấp
dẫn…	chúng	ta	sẽ	khởi	động	năng	lực	của	tình	yêu.	Khi	ấy,	lần	thứ	hai	trong
lịch	sử	loài	người,	con	người	sẽ	tìm	ra	ngọn	lửa”.
Một	trong	những	hy	vọng	sâu	xa	nhất	của	tôi	khi	viết	sách	này	là	nó	sẽ	làm
một	người	bạn	trung	thành	cho	bất	cứ	ai	chon	con	đường	trở	thành	một	Bồ-
tát,	một	nguồn	dìu	dắt	và	cảm	hứng	cho	những	người	 thực	sự	đối	mặt	với
những	thử	thách	của	thời	đại,	và	vì	lòng	bi	mẫn	mà	khởi	hành	lên	đường	tuệ
giác.	Mong	sao	họ	không	bao	giờ	mệt	mỏi	hay	 thất	vọng,	vỡ	mộng;	mong
cho	 họ	 đừng	 bao	 giờ	 hết	 hy	 vọng	 dù	 có	 gặp	 bao	 nhiêu	 gian	 khó,	 chướng
ngại,	 hãi	 hùng.	Mong	 sao	những	 chướng	ngại	 ấy	 chỉ	 làm	 tăng	 thêm	quyết
tâm	nơi	họ.	Mong	sao	họ	vững	lòng	tin	ở	tình	yêu	và	năng	lực	của	các	đấng
giác	ngộ	đã	và	đang	gia	trì	cho	trái	đất	bằng	hiện	diện	của	các	ngài;	mong
sao	họ	noi	gương	những	bậc	 thầy	vĩ	đại	đã	y	 theo	 lời	di	giáo	của	Phật	mà
suốt	 đời	 nỗ	 lực	 tinh	 tiến	 để	 đạt	 đến	 toàn	 thiện.	Mong	 sao	 cái	 thế	 giới	mà
nhiều	bậc	thầy	huyền	học	thuộc	mọi	truyền	thống	đã	tiên	đoán,	nhờ	nỗ	lực
của	tất	cả	chúng	ta	mà	sẽ	thành	hiện	thực:	một	thế	giới	tương	lai	không	còn
bạo	hành,	khủng	bố,	ở	đấy	nhân	loại	có	thể	sống	trong	hạnh	phúc	vì	đã	trực
nhận	bản	tâm.	Tất	cả	chúng	ta	hãy	cầu	nguyện	cho	được	thế	giới	tốt	đẹp	ấy,
cùng	với	Shantideva	và	thánh	Francis:



“Hư	không	còn	tồn	tại,	hữu	tình	còn	tồn	tại,	thì	nguyện	của	tôi	vẫn	còn.
Đó	là	cái	ước	nguyện	xóa	tan	thống	khổ	của	cuộc	đời”.
“Xin	Cha	hãy	biến	con	thành	khí	cụ	hòa	bình	của	ngài.
Nơi	nào	có	thù	hận,	cho	con	gieo	rắc	tình	yêu.
Nơi	nào	có	tổn	thương,	mang	lại	tha	thứ.
Nơi	nào	có	hoài	nghi,	mang	lại	niềm	tin.
Nơi	nào	tuyệt	vọng,	mang	lại	hy	vọng.
Nơi	nào	có	bóng	tối,	mang	lại	ánh	sáng.
Nơi	nào	có	buồn	khổ,	mang	lại	niềm	vui.
Lạy	Cha,
Xin	cho	con	an	ủi	người	khác	hơn	là	được	an	ủi;
Cho	con	cảm	thông	người	khác	hơn	là	được	cảm	thông;
Cho	con	yêu	thương	người	khác	hơn	là	được	yêu	thương;
Vì	chính	trong	khi	cho,	là	ta	được	nhận;
Khi	tha	thứ,	là	ta	được	tha	thứ;
Và	chính	khi	chết,	là	ta	sinh	vào	đời	sống	vĩnh	cửu”.
Xin	dâng	hiến	sách	này	lên	những	bậc	thầy	tôi:	với	những	bậc	thầy	đã	quá
vãng,	mong	ước	nguyện	các	ngài	được	 thành	 tựu;	với	những	bậc	 thầy	còn
sinh	 tiền,	mong	các	ngài	 trường	 thọ,	công	 trình	 thiêng	 liêng	vĩ	đại	của	các
ngài	 sẽ	gặp	 thành	công	 sáng	chói,	mong	 sự	giảng	dạy	của	các	ngài	 sẽ	gợi
cảm	 hứng	 cho	 tất	 cả	 hữu	 tình.	 Tôi	 thiết	 tha	 thành	 khẩn	 cầu	 nguyện	 cho
Dudjom	Rinpoche	và	Dilgo	Khientse	Rinpoche	sẽ	chóng	tái	sanh	trong	một
nhập	thể	đầy	năng	lực	giác	ngộ	để	cứu	giúp	chúng	ta	qua	những	hiểm	nguy
của	thời	đại	này.
Xin	 hiến	 tặng	 sách	 này	 cho	 tất	 cả	 những	 người	 đã	 chết	 có	 nhắc	 tới	 trong
sách:	 Lama	 Tseten,	 Lama	 Chokden,	 Samten,	 Ani	 Pelu,	 Ani	 Rilu	 và	 A-pé
Dorje.	Xin	bạn	nhớ	tới	họ	mỗi	khi	cầu	nguyện,	và	nhớ	cả	những	học	trò	của
tôi	đã	chết	và	đang	chết,	những	người	mà	lòng	sùng	tín	và	can	đảm	đã	gây
cho	tôi	nhiều	cảm	khái.
Xin	hiến	tặng	quyển	sách	này	cho	tất	cả	hữu	tình	đang	sống,	đang	chết	hay
đã	 chết.	 Đối	 với	 những	 người	 vào	 giờ	 này	 đang	 kinh	 quá	 tiến	 trình	 chết,
mong	 rằng	 họ	 chết	 được	 an	 ổn,	 không	 đau	 đớn	 hãi	 sợ.	Mong	 rằng	 tất	 cả
những	người	đang	sinh	ra	trong	lúc	này,	và	những	người	đang	vật	lộn	với	sự
sống,	hãy	được	nuôi	dưỡng	bằng	ân	phước	chư	Phật,	mong	họ	gặp	được	giáo
lý	và	đi	theo	con	đường	trí	tuệ.	Mong	đời	họ	được	hạnh	phúc	hữu	hiệu,	thoát
khỏi	mọi	lo	buồn.	Mong	bất	cứ	ai	đọc	sách	này	sẽ	rút	được	nhiều	lợi	lạc	bất
tận	từ	đấy,	và	mong	cho	giáo	lý	trong	này	chuyển	hóa	tâm	trí	họ.	Đây	là	lời
cầu	nguyện	của	tôi.
Mong	sao	mỗi	một	chúng	sanh	trong	sáu	cõi	luân	hồi	cùng	đạt	đến	nền	tảng
của	sự	toàn	hảo	tối	sơ!
	





PHỤ	LỤC	MỘT	-	NHỮNG	CÂU	HỎI	VỀ	CÁI	CHẾT

Những	tiến	bộ	trong	ngành	y	khoa	đã	cứu	được	vô	số	sinh	mạng	và	làm	giảm
thiểu	vô	số	đau	khổ.	Nhưng	đồng	 thời	chúng	cũng	đưa	 ra	nhiều	ngõ	bí	về
đạo	 đức	 tâm	 linh	 cho	 người	 hấp	 hối,	 gia	 đình	 và	 những	 bác	 sĩ	 điều	 trị,	 -
những	vấn	đề	phức	tạp	mà	họ	rất	khó	giải	quyết.	Chẳng	hạn,	ta	có	nên	tiếp
tục	gắn	dụng	cụ	duy	trì	sự	sống	cho	thân	nhân	sắp	chết,	hay	nên	bỏ	ra?	Nên
để	cho	bác	sĩ	có	quyền	chấm	dứt	sinh	mạng	một	người	sắp	chết	để	họ	khỏi
đau	đớn	hay	không?	Với	những	người	đang	kéo	dài	cơn	đau	đớn	của	sự	chết,
có	 nên	 khuyên	 họ,	 ngay	 cả	 giúp	 họ,	 chấm	 dứt	 cuộc	 đời	 không?	Người	 ta
thường	hỏi	tôi	những	câu	như	vậy,	và	sau	đây	tôi	sẽ	nêu	lên	vài	điều:

GIỮ	CHO	SỐNG

Bốn	mươi	năm	trước,	phần	đông	ngời	chết	tại	nhà,	nhưng	bây	giờ	đa	số	chết
ở	bệnh	viện	và	những	nhà	điều	dưỡng.	Cái	viễn	tượng	bị	giữ	cho	sống	bằng
một	cái	máy	quả	 là	một	chuyện	hãi	hùng.	Người	 ta	đang	 tự	hỏi,	họ	có	 thể
làm	gì	để	bảo	đảm	một	cái	chết	đầy	đủ	tư	cách	và	nhân	phẩm,	không	để	cho
đời	sống	họ	kéo	dài	một	cách	không	cần	thiết.	Điều	này	đã	thành	một	vấn	đề
rất	phức	tạp.	Làm	sao	ta	quyết	định	nên	hay	không	nên	bắt	đầu	tiếp	sức	sống
cho	một	người,	ví	dụ	sau	một	tai	nạn	trầm	trọng?	Và	làm	sao	nếu	người	ấy	bị
hôn	mê	không	nói	được,	hoặc	bệnh	quá	nặng	đã	mất	hết	khả	năng	tinh	thần?
Một	trẻ	em	bị	dị	tật	bẩm	sinh	trầm	trọng,	hoặc	não	bộ	đã	hỏng,	thì	sao?
Không	có	giải	đáp	dễ	dàng	cho	những	vấn	đề	ấy,	nhưng	có	vài	nguyên	tắc
căn	 bản	 có	 thể	 hướng	 dẫn	 chúng	 ta.	 Theo	 giáo	 lý	 Phật,	 mọi	 đời	 sống	 là
thiêng	liêng,	mọi	chúng	sanh	đều	có	Phật	tính,	và	sự	sống	cống	hiến	cho	họ
cơ	hội	giác	ngộ.	Tránh	sát	sinh	là	một	trong	những	nguyên	tắc	đầu	tiên	của
đạo	đức	con	người.	Nhưng	Phật	cũng	mạnh	mẽ	bác	bỏ	tính	cách	độc	đoán,
giáo	điều,	và	ở	đây	tôi	nghĩ	chúng	ta	cũng	không	thể	có	quan	điểm	cố	định
được,	 không	 thể	 có	một	 “lập	 trường	 chính	 thức”	 hay	 lập	 nên	 quy	 luật	 về
những	vấn	đề	như	thế.	Chúng	ta	chỉ	có	thể	hành	động	với	trí	tuệ	của	ta	lúc
đó,	tùy	theo	từng	tình	huống.	Và	luôn	luôn	nhớ	rằng	mọi	sự	tùy	thuộc	vào
động	cơ	và	lòng	bi	mẫn	của	chúng	ta	ở	đằng	sau	hành	động.
Có	 nghĩa	 lý	 gì	 để	 giữ	 cho	 người	 ta	 sống	 giả	 tạo	 trong	 khi	 họ	 sẽ	 chết	 nếu
không	có	máy	móc	ấy?	Đức	Dalai	Lama	đã	nêu	lên	một	yếu	tố	cốt	tủy,	đó	là
tâm	trạng	của	người	hấp	hối.	“Theo	quan	điểm	Phật	giáo,	thì	nếu	một	người
hấp	hối	có	thể	có	tư	tưởng	tích	cực,	phước	đức,	và	có	một	mục	đích,	thì	điều
quan	trọng	là	nên	để	cho	họ	sống	thêm	dù	chỉ	vài	phút”	.	Ngài	nhấn	mạnh
yếu	tố	gia	đình	trong	tình	huống	ấy:	“Nếu	không	có	dịp	cho	họ	có	tư	tưởng



tích	cực,	và	hơn	nữa,	gia	đình	đang	tốn	rất	nhiều	tiền	chỉ	để	giữ	cho	họ	sống
thêm	thì	dường	như	là	không	đáng	Nhưng	mỗi	trường	hợp	cần	phải	xét	theo
cá	nhân,	không	thể	quy	nạp	được”.
Những	phương	pháp	phục	hồi	sự	sống	có	thể	gây	bực	bội,	phiền	nhiễu	và	tán
loạn	vào	giờ	phút	cao	điểm	của	cái	chết.	Giáo	lý	Phật	cũng	như	kinh	nghiệm
cận	tử	đều	cho	thấy	ngay	cả	những	người	hôn	mê	cũng	vẫn	hoàn	toàn	biết
mọi	sự	xảy	ra	xung	quanh	họ.	Những	gì	xảy	ra	trước	khi	chết,	vào	lúc	chết,
và	cho	đến	cái	 lúc	 thần	 thức	rời	khỏi	xác	 là	những	giây	phút	hết	sức	quan
trọng	đối	với	bất	cứ	người	nào,	mà	nhất	là	với	một	hành	giả	tâm	linh	đang	cố
tu	tập	an	trú	trong	tự	tánh	tâm.
Nói	chung,	cách	cứu	chữa	chỉ	để	mà	kéo	dài	tiến	trình	chết,	có	nguy	cơ	là	nó
chỉ	 nhen	nhúm	 thêm	 sự	bám	víu	 không	 cần	 thiết,	 giận	 dữ	và	 bất	mãn	nơi
người	hấp	hối,	 nhất	 là	khi	đấy	không	phải	 là	ý	muốn	của	họ.	Những	 thân
quyến	gặp	phải	khó	khăn	trong	lúc	quyết	định,	và	cảm	thấy	tràn	ngập	trách
nhiệm	về	cái	chết	của	người	thân,	cần	nên	nhớ	rằng	nếu	không	có	hy	vọng	gì
qua	 khỏi,	 thì	 phẩm	chất	 những	giờ	 phút	 cuối	 cùng	 của	 người	 thân	 họ	 còn
quan	trọng	hơn	là	chỉ	giữ	cho	họ	còn	sống.	Ngoài	ra,	vì	ta	không	bao	giờ	biết
được	thần	thức	còn	ở	trong	thân	xác	hay	không,	 làm	như	vậy	ta	chỉ	có	bắt
buộc	thần	thức	họ	bị	giam	giữ	trong	một	thể	xác	vô	dụng.
Dilgo	Khientse	Rinpoche	nói:
Dùng	máy	móc	để	giữ	sự	sống	khi	một	người	không	hy	vọng	bình	phục,	là
chuyện	vô	nghĩa.	Tốt	hơn	nhiều	nếu	để	họ	chết	tự	nhiên	trong	bầu	không	khí
thanh	tịnh,	và	làm	những	việc	thiện	nhân	danh	họ.	Khi	những	máy	móc	duy
trì	sự	sống	còn	đó,	mà	không	còn	hy	vọng,	thì	rút	máy	ra	không	là	một	tội
lỗi,	vì	không	có	cách	nào	người	ấy	sống	được,	bạn	chỉ	đang	cố	níu	kéo	sự
sống	của	họ	một	cách	giả	tạo	mà	thôi.
Những	nỗ	lực	để	duy	trì	sự	sống	đôi	khi	có	thể	là	vô	ích	và	quấy	rầy	người
hấp	hối	một	cách	không	cần	thiết.	Một	bác	sĩ	đã	viết:
Toàn	bệnh	viện	lăn	xả	vào	một	hoạt	động	cuồng	nhiệt.	Hàng	tá	người	đổ	xô
tới	giường	bệnh	 trong	một	nỗ	 lực	cuối	cùng	để	phục	hồi	con	bệnh.	Người
bệnh	sắp	chết	được	bơm	đầy	cả	các	thứ	thuốc,	bị	đâm	hàng	tá	mũi	kim,	bị	co
giật	vì	những	dòng	điện	kích	thích.	Những	giây	phút	chết	của	chúng	ta	bị	ghi
hồ	 sơ	 kỹ	 lưỡng	 về	 nhịp	 tim,	 lượng	 dưỡng	 khí	 trong	 máu,	 điện	 não	 đồ,
v.v.Rồi,	 khi	 bác	 sĩ	 cuối	 cùng	đã	đo	đạc	 thỏa	 thích,	 cơn	cuồng	nhiệt	 về	kỹ
thuật	này	mới	chịu	chấm	dứt.
Bạn	có	thể	không	muốn	có	những	máy	móc	cứu	chữa	ấy,	không	muốn	được
cứu	sống	lại,	và	muốn	để	cho	bạn	yên	một	lúc	sau	cái	chết	lâm	sàng.	Nhưng
làm	 sao	bạn	 có	 thể	bảo	đảm	ý	muốn	 của	bạn	được	 tôn	 trọng	 -	muốn	 chết
trong	môi	trường	thanh	bình	như	các	bậc	thầy	đã	khuyên?
Ngay	cả	khi	bạn	nói	rõ	ý	muốn	của	bạn,	hay	không	muốn	một	loại	chữa	trị
nào	 đó	 trong	 bệnh	 viện,	 thì	 yêu	 cầu	 của	 bạn	 cũng	 có	 thể	 không	 được	 tôn



trọng,	Nếu	người	thân	ruột	của	bạn	không	đồng	ý	với	ước	muốn	của	bạn,	họ
có	thể	yêu	cầu	chữa	trị	một	cách	trái	ý	bạn,	ngay	cả	khi	bạn	còn	có	ý	thức,
còn	nói	được.	Một	điều	không	may	là	các	bác	sĩ	lại	thường	thể	theo	ý	muốn
của	gia	đình	hơn	 là	của	người	sắp	chết.	Do	dó,	dĩ	nhiên	muốn	có	được	sự
kiểm	soát	trong	việc	săn	sóc	về	y	dược,	thì	bạn	nên	chết	tại	nhà.
Ở	vài	nơi	trên	thế	giới,	có	những	văn	kiện	gọi	là	Di	chúc	sống,	trong	đó	bạn
có	 thể	 nói	 rõ	 ước	muốn	 của	 bạn	 về	 sự	 chữa	 trị	 để	 phòng	 trường	 hợp	 bạn
không	còn	có	thể	làm	quyết	định	cho	tương	lai	bạn.	Đây	là	những	đề	phòng
khôn	ngoan,	giúp	cho	bác	sĩ	nếu	họ	gặp	phải	trường	hợp	khó	xử.	Tuy	nhiên,
những	giấy	tờ	này	không	ràng	buộc	về	mặt	pháp	lý,	và	không	thể	biết	trước
tính	chất	phức	tạp	của	cơn	bệnh	nơi	bạn.	Ở	Hoa	Kỳ,	bạn	có	thể	nhờ	Luật	sư
làm	một	tờ	gọi	là	“Quyền	ủy	nhiệm	Săn	sóc	y	tế	dài	hạn”.	Đấy	là	cách	hữu
hiệu	nhất	để	nói	rõ	ý	bạn	muốn,	và	bảo	đảm	nó	được	tôn	trọng.	Trong	tờ	ấy,
bạn	nêu	tên	một	người	đại	diện	hợp	pháp	cho	bạn,	hiểu	được	thái	độ	và	ước
muốn	của	bạn,	người	có	thể	làm	những	quyết	định	quan	trọng	thay	cho	bạn
khi	bạn	gặp	trường	hợp	đặc	biệt	của	bệnh	tật.

ĐỂ	CHO	CHẾT

Năm	 1986,	 hội	 Y	 khoa	 Hoa	 Kỳ	 có	 điều	 luật	 cho	 phép	 bác	 sĩ	 cởi	 bỏ	 các
phương	pháp	cứu	sống,	kể	cả	dưỡng	chất	và	nước	uống,	từ	những	bệnh	nhân
bị	bạo	bệnh	gần	chết,	và	 từ	những	người	có	 thể	kéo	dài	 cơn	hôn	mê.	Bốn
năm	sau,	một	trưng	cầu	ý	kiến	của	viện	Gallup	chứng	tỏ	có	84%	người	Mỹ
muốn	ngưng	chữa	trị	nếu	họ	chỉ	còn	sống	nhờ	máy	móc	duy	trì,	và	không	có
hy	vọng	nào	bình	phục.
Quyết	định	giới	hạn	hay	ngưng	hẳn	dưỡng	chất	và	chữa	trị	thường	được	gọi
là	“phép	an	 tử	 thụ	động”.	Sự	chết	được	để	cho	xảy	ra	 tự	nhiên,	bằng	cách
không	dùng	thuốc	hay	những	biện	pháp	y	học	chỉ	để	kéo	dài	mạng	sống	một
người	 thêm	vài	giờ,	hay	vài	ngày	nữa,	khi	 tình	 trạng	họ	đã	vô	phương	hồi
phục.
Hình	thức	an	tử	thụ	động	này	cũng	xảy	ra	khi	gia	đình	và	bác	sĩ	quyết	định
không	chữa	một	chứng	bệnh	phụ	thuộc	mà	sẽ	kết	thúc	bằng	cái	chết.	Chẳng
hạn,	một	người	đang	ở	giai	đoạn	cuối	của	ung	thư	xương	có	thể	phát	ra	bệnh
phổi	có	nước,	mà	nếu	đừng	chữa	thì	có	thể	đưa	tới	một	cái	chết	an	ổn	hơn,
không	kéo	dài	và	ít	đau	đớn	hơn.
Còn	những	người	bệnh	nặng	gần	chết,	tự	quyết	định	bỏ	ăn	uống	thuốc	men
thì	 sao?	 Tự	 chấm	 dứt	 đời	mình	 như	 vậy,	 họ	 có	 phạm	 tội	 sát	 sinh	 không?
Kalu	Rinpoche	đã	trả	lời	vấn	đề	này	rất	rõ	ràng:
Con	người	nào	thấy	rằng	mình	đã	đau	đớn	quá	đủ,	muốn	được	chết,	là	đang
ở	trong	một	tình	huống	mà	ta	không	thể	gọi	là	có	phước	hay	có	tội.	Đương



nhiên	ta	không	thể	trách	cứ	họ	vì	đã	làm	môït	quyết	định	như	thế.	Đó	không
phải	 là	một	nghiệp	ác.	Đó	chỉ	 là	 lòng	mong	muốn	 tránh	đau	khổ,	một	ước
muốn	tự	nhiên	căn	bản	của	 tất	cả	mọi	sinh	 loài.	Nhưng	mặt	khác,	đó	cũng
không	là	một	hành	vi	có	công	đức	gì,	hay	phước	thiện	gì…	Thay	vì	nói	họ
muốn	chấm	dứt	mạng	sống,	đúng	hơn	nên	nói	họ	muốn	chấm	dứt	đau	khổ.
Bởi	thế,	đấy	là	một	hành	vi	vô	thưởng	vô	phạt	về	phương	diện	nghiệp.
Nếu	 ta	 đang	 săn	 sóc	 cho	một	 người	 bệnh	 sắp	 chết,	mà	 họ	 yêu	 cầu	 ngưng
cung	cấp	dưỡng	chất	thuốc	men	cho	họ	thì	sao?	Kalu	Rinpoche	nói:
Chúng	ta	không	thể	cứu	được	mạng	sống	của	họ.	Ta	cũng	không	thể	làm	cho
họ	bớt	đau.	Nhưng	ta	đang	cố	hết	sức	mình,	được	điều	động	bởi	một	động
lực	 trong	 sạch	 nhất.	 Bất	 cứ	 gì	 ta	 làm,	 dù	 cuối	 cùng	 không	 kết	 quả,	 cũng
không	thể	bảo	là	gây	nghiệp	xấu	hay	có	hại.
Khi	một	người	chữa	bệnh	được	con	bệnh	yêu	cầu	ngưng	hệ	thống	duy	trì	sự
sống,	thì	điều	ấy	đặt	người	chữa	bệnh	vào	một	vị	trí	rất	khó	xử,	vì	bản	năng
bảo	họ:	“Nếu	cứ	để	họ	tiếp	tục	thuốc	men	ăn	uống,	họ	sẽ	sống.	Nếu	không,
họ	sẽ	chết”.	Hậu	quả	nghiệp	này	thuộc	vào	ý	định	của	người	chữa,	vì	chính
người	này	đang	lấy	mất	phương	tiện	của	bệnh	nhân	để	sống,	dù	việc	ấy	do
bệnh	nhân	yêu	cầu.	Nếu	động	cơ	chính	yếu	là	muốn	giúp	đỡ	cho	người	bệnh
hết	đau	đớn,	thì	trong	tâm	trạng	ấy	có	lẽ	không	gây	nghiệp	xấu	nào.

CHỌN	GIẢI	PHÁP	CHẾT

Cuộc	trưng	cầu	ý	kiến	nói	trên	vào	năm	1990	chứng	tỏ	có	66%	người	ở	Mỹ
tin	rằng	một	người	quá	đau	đớn	không	hy	vọng	khỏi	bệnh,	thì	có	quyền	tự
sát.	Trong	một	xứ	sở	như	Hòa	Lan,	mỗi	năm	có	10.000	người	chọn	phương
pháp	an	tử	để	chấm	dứt	đời	mình.	Nhưng	bác	sĩ	nào	giúp	cho	bệnh	nhân	chết
phải	chứng	minh	được	rằng	con	bệnh	bằng	lòng,	rằng	con	bệnh	đã	thảo	luận
kỹ	vấn	đề	với	bác	sĩ,	và	bác	sĩ	cũng	đã	bàn	bạc	vấn	đề	với	một	đồng	nghiệp
để	thêm	ý	kiến.	Ở	Mỹ,	vấn	đề	đã	đi	tới	chỗ	có	một	quyển	sách	bán	rất	chạy
mô	tả	rõ	ràng	những	phương	pháp	tự	sát	cho	những	người	gặp	chứng	bệnh
hiểm	nghèo,	và	có	những	phong	trào	khởi	sự	hợp	pháp	hóa	việc	“an	tử	có	tác
động”,	hay	“giúp	cho	chết”.
Nhưng	cái	gì	sẽ	xảy	ra	nếu	pháp	an	tử	trở	thành	hợp	pháp?	Nhiều	người	sợ
rằng	những	con	bệnh	được	xem	là	đến	thời	kỳ	chót,	nhất	là	những	người	rất
đau	đớn,	có	thể	chọn	cái	chết	mặc	dù	cơn	đau	của	họ	còn	có	thể	chữa	trị,	và
đời	sống	còn	có	thể	kéo	dài.	Nhiều	người	khác	sợ	rằng	những	người	già	cả
có	thể	cho	rằng	bổn	phận	mình	là	phải	chết,	hoặc	chọn	cách	tự	sát	chỉ	để	cứu
mạng	sống	và	tiền	bạc	của	gia	quyến	họ.
Nhiều	người	làm	việc	với	người	sắp	chết	cảm	thấy	rằng	tiêu	chuẩn	cao	hơn
trong	việc	chăm	sóc	bệnh	sắp	chết	là	giải	đáp	cho	những	yêu	cầu	an	tử.	Khi



được	hỏi	 về	 chuyện	hợp	pháp	 cho	việc	 làm	pháp	 an	 tử,	Elizabeth	Kubler-
Ross	 trả	 lời:	“Tôi	nhận	 thấy	 thực	buồn	khi	chúng	 ta	phải	 làm	ra	 luật	 lệ	về
những	vấn	đề	như	thế.	Tôi	nghĩ	chúng	ta	nên	xử	dụng	sự	phán	đoán	của	con
người	và	khởi	sự	nghĩ	đến	nỗi	sợ	chết	của	chính	chúng	ta.	Khi	ấy	ta	có	thể
tôn	trọng	nhu	cầu	của	người	bệnh,	lắng	nghe	họ,	và	sẽ	không	đi	đến	một	vấn
đề	như	vấn	đề	này”.
Người	ta	sợ	rằng	chết	sẽ	không	chị	nổi,	sợ	thình	lình	bị	bại	liệt	nằm	một	chỗ,
hoặc	bị	điên	loạn,	và	những	đau	đớn	khốc	liệt,	vô	nghĩa.	Giáo	lý	Phật	cho	ta
một	 thái	độ	khác	để	nhìn	nỗi	đau	khổ,	đem	lại	cho	nó	một	mục	đích.	Đức
Dalai	Lama	nói:
Nỗi	đau	khổ	của	bạn	là	do	nghiệp	của	chính	bạn,	và	bạn	phải	gặt	hái	hậu	quả
của	 nghiệp	 ấy	 trong	 đời	 này	 hay	 đời	 khác,	 trừ	 phi	 bạn	 tìm	 cách	 tịnh	 hóa
nghiệp	chướng.	Muốn	tịnh	hóa	thì	tốt	hơn	nên	kinh	quá	nghiệp	ấy	trong	đời
người	này,	ở	đấy	bạn	có	nhiều	khả	năng	để	chịu	đựng	đau	khổ	hơn,	nếu	làm
một	con	thú	chẳng	hạn.
Theo	giáo	lý	Phật,	ta	nên	làm	bất	cứ	gì	có	thể	để	giúp	người	sắp	chết	đối	phó
với	sự	xuống	tinh	thần,	nỗi	đau	đớn	sợ	hãi	của	họ,	đem	lại	cho	họ	sự	nâng	đỡ
đầy	 tình	 thương,	 làm	cho	đời	họ	kết	 thúc	có	ý	nghĩa.	Bà	Cicely	Saunders,
người	sáng	lập	Tiếp	dẫn	đường	ở	Luân	Đôn,	nói:	“Nếu	một	bệnh	nhân	của
chúng	ta	đòi	được	làm	pháp	an	tử,	điều	đó	có	nghĩa	rằng	chúng	ta	không	làm
bổn	phận	mình”.	Bà	cực	lực	phản	đối	sự	hợp	pháp	hóa	giúp	cho	người	bệnh
chết	theo	yêu	cầu	họ.	Bà	nói:
Xã	hội	chúng	ta	không	đến	nỗi	quá	nghèo	đến	độ	không	đủ	thì	giờ	và	tiền
bạc	để	giúp	cho	người	 ta	sống	cho	đến	khi	họ	chết.	Chúng	ta	có	bổn	phận
phải	giúp	họ	diệt	cơn	đau	đớn	đã	khiến	họ	sợ	hãi	và	chua	chát.	Muốn	làm
vậy,	ta	không	cần	phải	giết	họ…	Hợp	pháp	hóa	việc	an	tử	sẽ	là	một	hành	vi
thiếu	 trách	 nhiệm,	 ngăn	 cản	 sự	 giúp	 đỡ,	 gây	 áp	 lực	 cho	 người	 đã	 bị	 tổn
thương,	từ	bỏ	sự	kính	trọng	và	trách	nhiệm	của	ta	đối	với	người	già	yếu,	tàn
tật	và	sắp	chết.

Vài	câu	hỏi	khác:

Cái	gì	xảy	đến	cho	tâm	thức	một	hài	nhi	bị	sẩy	thai	hoặc	chết	non?	Cha	mẹ
có	thể	làm	gì	để	giúp	hài	nhi	ấy?
Dilgo	Khientse	Rinpohe	giải	thích:
Thần	thức	của	những	người	chết	trước	khi	sinh,	trong	khi	sinh,	hoặc	lúc	còn
bé,	 sẽ	du	hành	một	 lần	nữa	qua	các	 trạng	 thái	Trung	Ấm,	và	 lấy	một	hiện
hữu	khác.	Cũng	có	thể	làm	cho	những	vong	linh	này	những	hành	vi	công	đức
và	pháp	tu	dành	cho	người	chết:	pháp	tịnh	hóa	nghiệp	chướng,	đọc	thần	chú
Kim	cương	tát	đỏa,	cúng	đèn,	v.v.
Trong	trường	hợp	sẩy	thai,	ngoài	những	pháp	tu	thông	thường	này,	nếu	cha



mẹ	cảm	thấy	ân	hận,	họ	có	thể	nhận	lỗi,	xin	tha	thứ,	và	chí	thành	làm	pháp
tịnh	hóa	Kim	cương	 tát	đỏa.	Họ	cũng	có	 thể	cúng	đèn,	phóng	sinh,	bố	 thí,
bảo	trợ	một	số	chương	trình	tu	tập	nhân	đạo	để	hồi	hướng	cho	sự	an	lạc	và
giác	ngộ	trong	tương	lai	của	tâm	thức	hài	nhi	ấy.

Cái	gì	xảy	đến	cho	tâm	thức	một	người	tự	sát?

Dilgo	Rinpoche	nói:
Khi	một	người	tự	sát,	thần	thức	không	có	chọn	lựa	nào	khác	ngoài	ra	đi	theo
nghiệp	xấu	của	mình,	và	rất	có	thể	xảy	ra	rằng	một	ác	ma	sẽ	bắt	lấy	và	chiếm
hữu	sinh	lực	người	ấy.	Với	cái	chết	tự	sát	thì	một	bậc	thầy	có	năng	lực	phải
làm	nhiều	phép	đặc	biệt,	như	năm	cuộc	lễ	và	những	nghi	thức	khác	để	giải
thoát	thần	thức	người	chết.
Ta	có	nên	hiến	tặng	những	bộ	phận	trong	người	ta	khi	ta	chết	không?	Cái	gì
sẽ	 xảy	 ra	 nếu	 những	 bộ	 phận	 này	 phải	 cắt	 bỏ	 trong	 lúc	máu	 vẫn	 còn	 lưu
thông	hay	trước	khi	tiến	trình	chết	hoàn	tất?	Việc	này	có	trở	ngại	hay	làm	hại
tâm	thức	vào	thời	gian	trước	khi	chết	không?
Những	bậc	thầy	mà	tôi	thỉnh	ý	việc	này	đều	đồng	ý	rằng	sự	hiến	tặng	ấy	là
một	hành	động	rất	 tích	cực,	vì	nó	phát	sinh	từ	một	mong	muốn	lợi	lạc	cho
người	 khác	 với	 lòng	 bi	 mẫn	 chân	 thực.	 Bởi	 thế,	 nếu	 thực	 sự	 đấy	 là	 ước
nguyện	của	người	sắp	chết,	thì	nó	tuyệt	nhiên	sẽ	không	hại	gì	cho	thần	thức
họ	khi	rời	khỏi	thân	xác.	Trái	lại,	hành	vi	bố	thí	tối	hậu	này	tích	lũy	nghiệp
tốt.	Một	bậc	thầy	khác	nói	rằng	bất	cứ	sự	đau	đớn	nào	mà	một	người	trải	qua
trong	 tiến	 trình	hiến	 tặng	 thân	phần,	và	mỗi	một	giây	phút	 tán	 loạn	vì	đau
đớn,	đều	trở	thành	một	nghiệp	tốt,	có	công	đức.
Dilgo	Rinpoche	giải	 thích:	“Nếu	người	ấy	chắc	chắn	vài	phút	nữa	sẽ	chết,
mà	đã	bày	tỏ	nguyện	vọng	bố	thí	thân	phần	của	mình,	lòng	đầy	bi	mẫn,	thì
có	thể	lấy	những	thân	phần	ấy	ngay	cả	trước	khi	tim	ngưng	đập”
Còn	về	những	 trường	hợp	đông	 lạnh	 (cryonics)	 thì	 sao?	Khi	 thân	xác	một
người,	hay	chỉ	cái	đầu	được	giữ	cho	đông	cứng	để	chờ	đến	lúc	y	khoa	tiến	bộ
sẽ	sống	lại?
Dilgo	Rinpo	che	bảo	chuyện	này	hoàn	 toàn	vô	nghĩa.	Thần	 thức	người	 ấy
không	thể	trở	lại	cái	thân	xác	sau	khi	người	ấy	đã	thực	sự	chết.	Sự	tin	tưởng
rằng	cái	thây	của	người	ta	đang	được	giữ	để	làm	sống	lại	trong	tương	lai,	rõ
ràng	có	thể	gài	bẫy	cho	tâm	thức	người	ta	càng	thêm	bám	víu	thân	xác	một
cách	bi	thảm,	tăng	cường	vô	tận	nỗi	đau	khổ	của	họ,	và	bít	lấp	tiến	trình	tái
sinh.	Một	bậc	thầy	so	sánh	pháp	đông	lạnh	này	với	sự	đi	thẳng	đến	địa	ngục
hàn	băng	mà	không	cần	trải	qua	giai	đoạn	Trung	Ấm.
	





PHỤ	LỤC	HAI	-	HAI	MẨU	CHUYỆN

Học	viên	và	bạn	bè	ở	Tây	phương	đã	kể	cho	tôi	nghe	nhiều	chuyện	rất	hay
về	những	người	đã	nhờ	giáo	lý	Phật	trong	khi	họ	chết.	Ở	đây	tôi	xin	kể	hai
mẩu	chuyện	của	hai	học	trò	tôi,	và	cách	họ	đối	diện	cái	chết.

DOROTHY

Dorothy	là	một	học	viên	của	tôi	đã	chết	vì	bệnh	ung	thư	tại	Tiếp	dẫn	đường
St.	Christopher	ở	Luân	Đôn.	Bà	đã	từng	là	một	nghệ	sĩ	có	tài,	một	nhà	thêu
ren,	một	 sử	gia	về	nghệ	 thuật,	một	hướng	dẫn	viên	du	 lịch,	 cũng	như	một
người	 chữa	bệnh	bằng	màu	 sắc.	Thân	phụ	bà	 là	một	 người	 chữa	bệnh	nổi
tiếng.	Bà	có	sự	kính	trọng	lớn	đối	với	mọi	truyền	thống	tôn	giáo	và	tâm	linh.
Chỉ	về	sau	này	bà	mới	khám	phá	ra	đạo	Phật,	và	bà	nói	đã	“mắc	câu”;	bà	bảo
giáo	lý	ấy	đem	lại	cho	bà	cái	nhìn	toàn	diện	nhất	về	bản	chất	thực	tại.	Hãy	để
cho	một	người	bạn	đạo	của	bà,	người	đã	săn	sóc	bà	lúc	chết,	kể	cho	bạn	nghe
Dorothy	đã	được	sự	giúp	đỡ	của	giáo	lý	Phật	như	thế	nào	khi	sắp	chết.
“Cái	chết	của	Dorothy	là	một	nguồn	cảm	hứng	cho	tất	cả	chúng	tôi.	Chị	đã
chết	với	một	vẻ	đẹp	và	tư	cách,	và	bất	cứ	ai	tiếp	xúc	chị	cũng	cảm	thấy	sức
mạnh	tâm	linh	toát	ra	từ	nơi	chị	-	bác	sĩ,	y	tá,	y	công,	các	bệnh	nhân	khác,	và
nhất	là	những	bạn	đạo	của	chị,	nhưng	người	có	may	mắn	gần	gũi	chị	trong
những	tuần	cuối	của	đời	người.
Khi	chúng	tôi	đến	thăm	Dorothy	tại	nhà	trước	khi	chị	vào	Tiếp	dẫn	đường,
chúng	tôi	thấy	rõ	là	bệnh	ung	thư	của	chị	đã	đến	thời	kỳ	ác	liệt,	các	cơ	quan
trong	người	chị	bắt	đầu	suy	tàn.	Chị	đã	dùng	mót-phin	để	giảm	đau	suốt	cả
năm	trời,	và	bấy	giờ	chị	không	thể	nào	ăn	uống.	Tuy	vậy	chị	không	bao	giờ
phàn	nàn,	và	bạn	không	bao	giờ	biết	được	là	chị	đang	đau	đớn	lắm.	Chị	đã
gầy	đi	một	cách	đáng	sợ,	và	có	những	lúc	rõ	ràng	chị	đã	kiệt	sức.	Thế	mà
mỗi	khi	ai	đến	thăm,	chị	vẫn	chào	hỏi,	tiếp	đãi	ân	cần,	tỏa	ra	một	nguồn	năng
lực	và	niềm	vui	hoàn	toàn	trong	sáng.	Một	trong	những	việc	chị	thích	là	nằm
trên	 divan	mà	 lắng	 nghe	 băng	giảng	 của	Sogyal	Rinpoche,	 và	 chị	 lấy	 làm
thích	thú	khi	ngài	gửi	từ	Paris	đến	chị	vài	băng	giảng	mà	ngài	bảo	là	sẽ	có	ý
nghĩa	đặc	biệt	cho	chị.
Dorothy	chuẩn	bị	và	lên	chương	trình	cho	cái	chết	của	chị	đến	từng	chi	tiết.
Chị	muốn	rằng	sẽ	không	còn	một	việc	gì	dang	dở	để	lại	cho	người	khác	phải
thu	xếp,	và	chị	bỏ	ra	nhiều	tháng	trời	để	làm	tất	cả	những	sắp	đặt	thực	tiễn.
Chị	dường	như	không	sợ	chết	một	chút	nào,	mà	muốn	có	cảm	giác	rằng	sẽ
không	có	việc	gì	chị	chưa	làm	xong,	để	chị	có	thể	tiến	đến	cái	chết	không	bị
tán	loạn.	Chị	rất	hài	lòng	vì	biết	rằng	trong	đời	chị	chưa	từng	làm	hại	ai,	chị



đã	hấp	thụ	và	tuân	theo	giáo	lý,	chị	nói	“tôi	đã	làm	xong	bài	tập	ở	nhà”.
Khi	 thời	gian	cho	chị	đến	Tiếp	dẫn	đường	đã	 tới,	Dorothy	rừi	căn	nhà	của
chị	 lần	cuối	cùng	-	một	căn	nhà	một	 thời	đã	chất	đầy	những	kho	 tàng	quý
báu	sưu	tập	trong	nhiều	năm	-	chị	chỉ	ra	đi	với	một	va-li	nhỏ,	không	cả	đến
một	cái	ngoái	nhìn.	Chị	đã	phân	phát	tất	cả	những	sở	hữu	của	chị,	nhưng	chị
đem	 theo	 một	 tấm	 ảnh	 nhỏ	 của	 Rinpoche	 mà	 chị	 luôn	 giữ	 bên	 mình,	 và
quyển	 sách	 nhỏ	 của	 ngài	 nói	 về	 thiền	 định.	 Chị	 đã	 rút	 gọn	 đời	mình	 vào
trong	túi	xách	nhỏ	ấy,	mà	chị	gọi	là	“túi	du	lịch”.	Chị	rất	tự	nhiên	khi	từ	biệt,
làm	như	chị	chỉ	có	đi	đâu	đó	trong	chốc	lát.	Chị	chỉ	nói	“Ta	đi	nghe,	nhà”,
vẫy	tay	và	bước	ra	khỏi	cửa.
Phòng	chị	trong	Tiếp	dẫn	đường	trở	thành	một	nơi	rất	đặc	biệt.	Luôn	luôn	có
một	ngọn	nến	 thắp	bên	giường	chị,	 trước	 tấm	ảnh	của	bậc	 thầy,	và	có	 lần
người	ta	hỏi	chị	có	muốn	nói	chuyện	với	ngài	không,	chị	đã	mỉm	cười	nhìn
vào	 tấm	 ảnh	 mà	 nói:	 “Không,	 không	 cần,	 vì	 ngài	 luôn	 luôn	 ở	 đây”.	 Chị
thường	nói	đến	lời	khuyên	của	bậc	thầy	về	sự	tạo	nên	một	khung	cảnh	thích
hợp,	và	đã	có	một	bức	họa	ráng	cầu	vồng	thật	đẹp	ở	trên	vách	tường	trước
mặt	chị.	Có	thật	nhiều	hoa,	do	người	đi	thăm	mang	đến.
Dorothy	vẫn	làm	chủ	tình	hình	cho	đến	giây	phút	cuối,	đức	tin	của	chị	vào
giáo	lý	không	hề	lay	chuyển,	dù	chỉ	một	giây.	Chúng	tôi	có	cảm	tưởng	chị
đang	giúp	chúng	tôi	hơn	là	chúng	tôi	giúp	chị.	Chị	luôn	luôn	vui	vẻ,	đầy	tin
tưởng,	hài	hước,	và	một	phong	độ	khả	kính	mà	chúng	tôi	thấy	tuôn	phát	từ
sự	can	đảm	và	niềm	tin	của	chị.	Chị	luôn	luôn	đón	chào	chúng	tôi	với	một
niềm	vui,	giúp	cho	chúng	tôi	ngầm	hiểu	rằng,	chết	tuyệt	nhiên	không	phải	là
cái	gì	u	ám	hãi	hùng.	Đấy	là	quà	tặng	mà	chị	dành	cho	chúng	tôi,	 làm	cho
chúng	tôi	cảm	thấy	được	diễm	phúc,	được	vinh	dự	ở	gần	bên	chị.
Chúng	tôi	đã	trở	thành	hầu	như	lệ	thuộc	vào	năng	lực	của	Dorothy,	nên	thật
là	xấu	hổ	cho	chúng	tôi	khi	nhận	ra	rằng	chính	chị	mới	cần	đến	sức	mạnh	và
sự	giúp	đỡ	của	mình.	Chị	đang	nói	đến	vài	chi	tiết	về	đám	tang	của	chị,	và
chúng	tôi	chợt	thấy	rằng,	sau	khi	đã	quan	tâm	đến	tất	cả	mọi	người,	thì	điều
chị	cần	bây	giờ	chính	là	buông	xả	tất	cả	những	tình	tiết	ấy,	để	tập	trung	sự
chú	ý	vào	bản	thân	chị.	Và	chị	cần	chúng	tôi	để	cho	chị	làm	cái	việc	buông
xả	ấy.
Cái	chết	của	Dorothy	không	dễ	dàng,	đó	là	một	cái	chết	đau	đớn,	và	Dorothy
như	một	chiến	sĩ	anh	dũng.	Chị	cố	hết	sức	tự	làm	lấy	những	gì	có	thể	làm,	để
khỏi	làm	bận	rộn	các	điều	dưỡng	viên,	cho	đến	lúc	cơ	thể	chị	không	còn	chịu
nổi	nữa.	Một	lần,	khi	còn	có	thể	ra	khỏi	giường,	một	người	điều	dưỡng	tế	nhị
hỏi	chị	có	cần	ngồi	trên	ghế	vệ	sinh	không.	Dorothy	gắng	gượng	thật	nhiều,
rồi	cười	lớn	bảo:	“Nhìn	cái	thân	này!”	khi	cho	chúng	tôi	xem	thân	thể	chị	đã
rút	lại	chỉ	còn	là	một	bộ	xương.	Nhưng	chính	vì	cơ	thể	chị	đang	tan	rã,	mà
tâm	hồn	chị	dường	như	đang	tỏa	sáng	và	tự	do	bay	lượn.	Dường	như	thể	chị
công	nhận	rằng	thân	thể	chị	đã	làm	xong	công	việc	của	nó:	đó	không	thực	là



cái	gì	“của	chị”	mà	một	cái	gì	 trong	đó	chị	ở	tạm,	và	bây	giờ	chị	sẵn	sàng
buông	ra.
Mặc	dù	tất	cả	ánh	sáng	và	niềm	vui	tỏa	ra	từ	chị	Dorothy,	chúng	tôi	vẫn	thấy
rõ	ràng	chết	không	phải	là	chuyện	dễ;	quả	vậy,	đó	là	một	việc	gian	nan	(thiên
cổ	gian	nan	duy	nhất	tử!).	Có	những	giây	phút	rất	buồn	thảm	đau	đớn,	nhưng
chị	đã	kinh	quá	những	giây	phút	ấy	một	cách	dũng	cảm	đầy	cương	nghị.	Sau
một	đêm	đau	đớn	kinh	khủng	làm	chị	ngất	xỉu,	chị	đã	sợ	rằng	chị	sẽ	chết	bất
cứ	lúc	nào,	hoàn	toàn	một	mình,	nên	chị	yêu	cầu	chúng	tôi	thay	phiên	nhau	ở
lại	với	chị.	Từ	đấy,	chúng	tôi	khởi	sự	thay	phiên	canh	chị	suốt	24	tiếng.
Dorothy	tu	tập	mỗi	ngày,	pháp	tu	“tịnh	hóa”	(sám	hối)	Kim	cương	tát	đỏa	là
pháp	chị	thích	nhất.	Bậc	thầy	dặn	chị	đọc	những	giáo	lý	về	cái	chết,	trong	đó
có	phần	cốt	yếu	là	“Chuyển	di	 tâm	thức”.	Đôi	khi	chúng	tôi	cùng	ngồi	với
nhau,	đọc	lớn	lên	những	bản	kinh	cho	chị	nghe;	đôi	khi	chúng	tôi	tụng	thần
chú	 của	 đấng	Liên	Hoa	 Sanh;	 đôi	 khi	 chúng	 tôi	 chỉ	 ngồi	 im	 lặng.	Cứ	 thế
chúng	tôi	dần	phát	triển	một	nhịp	điệu	nhẹ	nhàng	giữa	tu	tập	và	nghỉ	ngơi.
Có	những	lúc	chị	ngủ	thiếp	đi	một	 lát,	 rồi	 thức	dậy	mà	bảo:	“Ồ,	 thật	 tuyệt
vời	làm	sao!”.	Khi	chị	trông	khỏe	hơn,	và	nếu	chị	thích,	thì	chúng	tôi	sẽ	đọc
lên	 những	 đoạn	 trong	 giáo	 lý	 về	 các	 cõi	Trung	Ấm	để	 chị	 có	 thể	 nhận	 ra
những	giai	đoạn	mà	chị	sẽ	 trải	qua.	Chúng	 tôi	đều	rất	ngạc	nhiên	 trước	sự
tỉnh	táo	sáng	suốt	của	chị,	nhưng	chị	vẫn	muốn	tu	miên	mật	một	pháp	đơn
giản	và	cốt	yếu	nhất.	Mỗi	khi	 tới	đổi	phiên	 trực,	 chúng	 tôi	 luôn	 luôn	kinh
ngạc	trước	bầu	không	khí	thanh	tịnh	trong	gian	phòng,	với	Dorothy	nằm	đó,
mắt	mở	 lớn	nhìn	vào	khoảng	không,	ngay	cả	khi	ngủ,	và	người	 trực	đang
ngồi	hoặc	lặng	lẽ	trì	chú.
Bậc	thầy	thường	điện	thoại	hỏi	thăm	chị,	và	họ	nói	chuyện	thoải	mái	về	việc
chị	đang	tiến	gần	đến	cái	chết	như	thế	nào.	Dorothy	thường	nói	rất	bình	thản,
như:	“Chỉ	còn	vài	ngày	nữa	thôi,	thầy	ạ”.	Một	hôm,	y	tá	đưa	xe	lăn	có	máy
điện	thoại	vào	phòng,	bảo:	“Có	điện	gọi	từ	Amsterdam”	.	Mặt	Dorothy	sáng
lên	khi	chị	nhận	điện	thoại	từ	vị	thầy.	Sau	khi	gác	máy,	nhìn	chúng	tôi	chị
sung	sướng	nói	“Thầy”,	đã	bảo	chị	không	nên	tập	trung	vào	việc	đọc	kinh,
mà	đã	đến	lúc	chỉ	nên	“an	trú	tự	tánh	tâm,	an	trú	trong	ánh	sáng”.	Khi	chị	rất
gần	cái	chết,	và	vị	thầy	gọi	chị	lần	cuối,	chị	kể	cho	chúng	tôi	nghe	rằng,	thầy
đã	bảo	chị:	“Đừng	quên	chúng	tôi,	hãy	tìm	chúng	tôi	sau	này”.
Một	lần,	khi	bác	sĩ	đến	thăm	bệnh	để	điều	chỉnh	thuốc	men	cho	chị,	Dorothy
đã	nói	với	vẻ	thẳng	thắng	bình	dị:	“Bác	sĩ	thấy	không,	tôi	là	một	Phật	tử,	và
chúng	tôi	tin	rằng	khi	chết	chúng	tôi	sẽ	thấy	rất	nhiều	ánh	sáng.	Tôi	nghĩ,	tôi
bắt	đầu	trông	thấy	vài	tia	sáng,	nhưng	chưa	rõ	ràng	lắm”.	Các	bác	sĩ	hết	sức
kinh	ngạc	trước	sự	sáng	suốt,	vui	vẻ	của	chị,	nhất	 là	theo	kinh	nghiệm	của
bác	sĩ,	họ	biết	chị	đang	ở	vào	tình	trạng	cao	điểm	của	cơn	đau	đáng	lẽ	làm
cho	chị	bất	tỉnh.
Khi	cái	chết	tiến	đến	gần	hơn,	sự	phân	biệt	ngày	đêm	dường	như	phai	mờ,	và



Dorothy	càng	lúc	càng	lịm	dần	vào	trong	bản	thể	chị.	Màu	da	mặt	chị	đã	đổi
khác,	những	lúc	tỉnh	táo	của	chị	trở	nên	thưa	dần.	Chúng	tôi	có	thể	theo	dõi
những	dấu	hiệu	của	tiến	trình	tứ	đại	phân	tán	nơi	chị.	Dorothy	sẵn	sàng	để
chết,	nhưng	cơ	thể	của	chị	chưa	sẵn	sàng	buông,	vì	tim	chị	rất	mạnh.	Bởi	thế
mỗi	đêm	chuyển	thành	một	cực	hình	cho	chị,	và	chị	thường	ngạc	nhiên	vào
buổi	sáng	khi	thấy	chị	còn	đang	sống	qua	một	ngày	khác.	Chị	không	bao	giờ
than	phiền,	nhưng	chúng	tôi	cũng	thấy	được	chị	đau	đớn	như	thế	nào.	Chúng
tôi	cố	hết	sức	làm	mọi	sự	để	cho	chị	cảm	thấy	đỡ	hơn,	và	mỗi	khi	chị	không
còn	sức	để	hút	nước	vào	được	nữa,	thì	chúng	tôi	thấm	ướt	môi	cho	chị.	Cho
tới	36	giờ	cuối	cùng,	chị	vẫn	một	mực	lịch	sự	chối	từ	không	chịu	dùng	bất	cứ
thứ	thuốc	gì	có	thể	ảnh	hưởng	đến	sự	tỉnh	thức	của	chị.
Không	lâu	trước	khi	Dorothy	chết,	các	y	tá	bế	chị	dời	phòng.	Chị	nằm	cong
người	trong	tư	thế	bào	thai,	và	mặc	dù	khi	ấy	cơ	thể	chị	đã	mòn	mỏi	hầu	như
không	còn	gì	nữa,	chị	không	cử	động,	cũng	không	nói	được	nữa,	thế	mà	đôi
mắt	chị	vẫn	mở	lớn,	linh	động,	nhìn	thẳng	phía	trước,	qua	cửa	sổ	trước	mặt,
và	nhìn	ra	bầu	trời.	Trong	giây	phút	cuối	ngay	trước	khi	chết,	chị	làm	một	cử
động	rất	khẽ,	nhìn	thẳng	vào	mắt	Debbie	mà	nói	một	điều	gì	rất	cả	quyết.	Đó
là	 tia	nhìn	của	sự	nhận	 ra,	như	 thể	đang	nói:	“Nó	đây	 rồi”,	với	bóng	dáng
một	nụ	cười.	Rồi	chị	lại	nhìn	ra	bầu	trời,	thở	một	hay	hai	lần	nữa,	và	ra	đi.
Debbie	nhẹ	nhàng	buông	tay	Dorothy	ra,	để	cho	chị	có	thể	tiếp	tục	cuộc	hành
trình	không	bị	quấy	nhiễu,	vào	lộ	trình	phân	tán	bên	trong.
Ban	quản	trị	Tiếp	dẫn	đường	bảo	rằng	họ	chưa	bao	giờ	trông	thấy	ai	chuẩn	bị
cho	cái	chết	một	cách	tốt	đẹp	như	Dorothy.	Sự	hiện	diện	của	chị,	nguồn	cảm
hứng	mà	chị	gieo	rắc	vẫn	còn	được	nhiều	người	nhắc	nhở	cả	năm	sau	khi	chị
chết”.

RICK

Rick	sống	ở	Oregon	và	mắc	bệnh	Sida.	Anh	45	 tuổi,	 trước	 là	chuyên	viên
điện	toán.	Một	thời	gian	trước	đây,	anh	đến	tham	dự	khóa	nhập	thất	mùa	hè
mà	tôi	hướng	dẫn	hàng	năm	ở	Hoa	Kỳ,	và	nói	chuyện	cho	chúng	tôi	nghe	về
cái	chết,	về	cuộc	đời,	và	về	cơn	bệnh	có	nghĩa	gì	đối	với	anh.	Tôi	rất	ngạc
nhiên	trước	trình	độ	thâm	nhập	giáo	lý	của	Rick,	khi	anh	chỉ	mới	học	đạo	vài
năm.	Trong	thời	gian	ngắn	ngủi	ấy,	anh	đã	nắm	được	tinh	yếu	của	giáo	lý:	sự
sùng	kính,	 đức	bi	mẫn	và	 cái	Thấy	 tự	 tánh	 tâm,	 pháp	 tu	 ấy	 trở	 thành	một
phần	của	đời	anh.	Rick	ngồi	trong	chiếc	ghế	đối	diện	với	chúng	tôi	và	kể	cho
chúng	tôi	biết	anh	có	cảm	tưởng	gì	về	cái	chết.	Tôi	hy	vọng	rằng	những	trích
đoạn	sau	đây	sẽ	cho	bạn	vài	hương	vị	của	cái	dịp	cảm	động	ấy:
“Khi	 tôi	 nghĩ	 rằng	 tôi	 sắp	 chết,	 hai	 năm	về	 trước,	 tôi	 đã	 làm	một	 điều	 tự
nhiên:	tôi	kêu	cầu,	và	tôi	đã	được	đáp	ứng.	Tôi	trải	qua	nhiều	tuần	lên	cơ	sốt



kinh	khủng,	đêm	nào	cũng	tưởng	như	là	sẽ	chết	vào	nửa	đêm…	Sự	sùng	tín
này,	 sự	kêu	cầu	này,…	Padmasambhava	hứa	 là	ngài	 sẽ	ở	đấy,	khi	bạn	 tha
thiết	kêu	cầu.	Và	ngài	đã	không	nói	dối:	ngài	đã	chứng	cho	lời	cầu	xin	của
tôi	nhiều	lần.
Nếu	không	có	Padmasambhava,	 -	mà	 thầy	bảo	chính	 là	 tự	 tánh	 thanh	 tịnh,
Phật	 tính	của	 ta	 -	nếu	không	có	sự	hiện	diện	đầy	quang	vinh	ấy,	 thì	 tôi	đã
không	thể	nào	qua	khỏi	những	gì	tôi	phải	chịu.	Tôi	biết	là	tôi	không	thể.
Điều	đầu	tiên	tôi	nhận	thấy	là,	ta	phải	gánh	lấy	trách	nhiệm	về	mình.	Lý	do
tôi	 sắp	chết	 là	 tôi	mắc	bệnh	Sida.	Đấy	 là	 trách	nhiệm	của	 tôi,	không	đáng
trách	ai	cả,	kể	cả	chính	tôi.	Nhưng	tôi	nhận	trách	nhiệm	về	điều	ấy.
Tôi	 đã	 làm	một	 lời	 nguyện	 với	 chính	mình	 và	 với	 bất	 cứ	 thượng	 đế	 nào,
trước	khi	tôi	vào	đạo	Phật,	rằng	tôi	chỉ	muốn	được	hạnh	phúc.	Khi	tôi	làm
quyết	định	ấy,	tôi	bám	lấy	nó.	Và	điều	này	rất	quan	trọng	khi	làm	bất	cứ	một
pháp	tu	luyện	nào	về	tâm	linh.	Bạn	phải	làm	cái	quyết	định	là	bạn	thực	tình
muốn	thay	đổi.	Nếu	bạn	không	muốn	thay	đổi,	thì	không	ai	sẽ	làm	công	việc
ấy	cho	bạn.
Phần	 của	 chúng	 ta	 là	 làm	 việc	 với	 những	 khía	 cạnh	 hàng	 ngày	 của	 tình
huống	chúng	ta.	Trước	hết	là	cảm	thấy	tri	ân	vì	bạn	được	ở	trong	thân	xác
này,	và	ở	trên	hành	tinh	này.	Đấy	là	khởi	điểm	của	tôi	-	cám	ơn	trái	đất,	cám
ơn	các	sinh	loài.	Bây	giờ	khi	thấy	mọi	sự	từ	từ	tuột	mất,	tôi	càng	cám	ơn	mọi
người	và	mọi	sự.	Bởi	thế,	bây	giờ	việc	tu	tập	của	tôi	xoay	quanh	niềm	tri	ân
ấy,	một	sự	dâng	hiến,	ca	tụng	cuộc	đời,	ca	tụng	đấng	Liên	Hoa	Sanh,	người
đang	sống	dưới	thiên	hình	vạn	trạng.
Đừng	lầm	tưởng	như	bao	nhiêu	năm	tôi	đã	lầm,	rằng	“tu	luyện”	có	nghĩa	là
ngồi	thẳng	lưng	nhẩm	đọc	thần	chú,	mà	trong	tâm	cứ	nghĩ	“xong	việc	này	là
tôi	mừng	lắm!”	.	Tu	luyện	có	ý	nghĩa	hơn	thế	rất	nhiều.	Tu	luyện	là	mỗi	một
người	mà	bạn	gặp;	tu	luyện	là	mỗi	một	lời	nói	khiếm	nhã	mà	bạn	nghe,	hoặc
có	thể	được	nhắm	thẳng	vào	bạn.
Khi	rời	khỏi	nơi	ngồi	thiền,	mới	là	lúc	bạn	thực	sự	bắt	đầu	tu	luyện.	Chúng
ta	cần	phải	có	rất	nhiều	nghệ	thuật	sáng	tạo	trong	cách	tu	tập,	áp	dụng	giáo	lý
vào	sự	sống.	Trong	hoàn	cảnh	ta	sống,	bất	cứ	động	đến	vật	gì	ta	cũng	có	thể
dùng	làm	đề	tài	tu	tập.	Bởi	thế,	nếu	tôi	quá	chóng	mặt	không	thể	quán	Kim
cương	 tát	 đỏa	 trên	 đầu,	 thì	 tôi	 đứng	 lên	 đi	 rửa	 chén.	Cái	 chén	 hay	 đĩa	 tôi
đang	cầm	chính	 là	 thế	giới	với	muôn	vàn	chúng	sanh	đau	khổ.	Khi	ấy,	 tôi
đọc	câu	 thần	chú	OM	VAJRA	SATTVA	HUM…	và	rửa	sạch	nỗi	đau	khổ
của	chúng	sanh.	Khi	 tôi	đi	 tắm	 thì	 trên	đầu	 tôi	không	phải	 là	búp	 sen,	mà
chính	 là	Kim	cương	 tát	đỏa.	Khi	 tôi	 ra	ngoài	nắng	 thì	đấy	 là	ánh	sáng	của
ngàn	mặt	 trời	chiếu	 từ	 thân	Kim	cương	 tát	đỏa	đang	vào	 trong	 tôi.	Khi	 tôi
trông	thấy	một	người	đẹp	đi	dưới	đường,	lúc	đầu	tôi	có	thể	nghĩ:	“Người	đâu
mà	xinh	đẹp	thế”,	nhưng	rồi	tôi	hiến	dâng	ngay	cái	đó	cho	Padmasambhava
với	tất	cả	tim	tôi,	và	buông	xả.	Bạn	phải	lấy	ngay	những	hoàn	cảnh	thực	tế



trong	đời	để	làm	đối	tượng	tu	tập.
Nếu	không,	thì	bạn	chỉ	có	niềm	tin	trống	rỗng,	không	đem	lại	cho	bạn	một
nguồn	an	ủi	nào,	một	sức	mạnh	nào,	khi	bạn	bắt	đầu	gặp	rắc	rối.	Không	bao
giờ	có	chuyện:	“Một	ngày	kia,	tôi	sẽ	ở	thiên	đàng,	một	ngày	kia	tôi	sẽ	thành
Phật”.	Đó	chỉ	là	một	niềm	tin.	Bạn	là	một	vị	Phật	ngay	bây	giờ.	Và	khi	bạn
tu	tập,	bạn	đang	tập	để	là	chính	bạn.
Điều	rất	quan	trọng	là	xử	dụng	tất	cả	hoàn	cảnh	đang	xảy	đến	trong	đời	bạn
làm	đối	tượng	tu	tập.	Như	thầy	thường	nói,	nếu	bạn	đã	bạn	thực	tập	kêu	cầu
Phật	cứu	giúp,	thì	 trong	các	cõi	Trung	Ấm	bạn	sẽ	làm	việc	ấy	một	cách	tự
nhiên…	Tôi	đã	biến	câu	sau	đây	của	Dudjom	Rinpoche	thành	một	thần	chú:
“Hỡi	Lama,	bậc	thầy	từ	bi	vô	lượng,	con	chỉ	nhớ	đến	thầy”.	Một	ngày	nào
đó,	đây	là	tất	cả	những	gì	tôi	có	thể	nhớ	được,	đây	là	pháp	tu	duy	nhất	tôi	có
thể	làm,	nhưng	nó	vô	cùng	công	hiệu.
Vậy,	hạnh	phúc,	tự	thức	trách	nhiệm,	tri	ân…	Đừng	lẫn	lộn	một	kiểu	tu	theo
lễ	tục,	chết	cứng,	với	một	pháp	tu	linh	động,	miên	mật,	thay	đổi,	khoáng	đạt,
quang	vinh.	Vì,	chính	kinh	nghiệm	của	tôi	ngay	bây	giờ	-	có	lẽ	nghe	như	là
vô	nghĩa,	song	tôi	biết	rằng	không	-	là	tôi	thấy	Padmasambhava	ở	khắp	nơi.
Đó	chỉ	 là	sự	 tu	 tập	của	 tôi.	Mọi	người,	nhất	 là	những	người	đang	gây	khó
khăn	cho	người	khác,	đối	với	 tôi	đấy	 là	ân	sủng	của	đấng	Liên	Hoa	Sanh.
Với	tôi,	cơn	bệnh	này	là	ân	sủng	của	bậc	thầy.	Ân	sủng	tràn	trề,	tôi	có	thể	tha
hồ	thưởng	thức.
Nhưng	được	như	vậy	 là	nhờ	 tôi	đã	 luyện	 tâm…	Khi	mới	khởi	sự,	 tôi	 luôn
luôn	ngấm	ngầm	phê	phán	mọi	sự	trong	tâm	tôi.	Tôi	phê	bình	người	này,	phê
bình	người	nọ.	Tôi	phê	bình	cái	kiểu	anh	ta	nhìn,	tôi	phê	bình	cái	kiểu	chị	ấy
ngồi.	Tôi	 thường	phê	bình:	“Tôi	không	 thích	ngày	hôm	nay,	bầu	 trời	xám,
mưa	nhiều	quá.	Ôi,	đáng	thương	cho	tôi!	Hãy	thương	tôi,	hãy	giúp	đỡ	tôi!”.
Tôi	khởi	sự	như	thế,	tâm	tôi	luôn	luôn	có	một	bình	luận	nào	đó.	Nhưng	rồi
tôi	khởi	sự	thay	đổi.	Tôi	viết	cho	tôi	những	mảnh	giấy	dán	vào	đồ	đạc	trong
nhà:	“Đừng	phê	phán!”
Khi	bạn	sống	với	tâm	bạn	-	chọn	lựa	giữa	cái	này	cái	kia,	như:	điều	này	tốt,
điều	kia	xấu,	tôi	không	thích…”,	giữa	hy	vọng	và	sợ	hãi,	ghét	và	thương,	vui
và	buồn,	khi	bạn	thực	sự	tóm	lấy	một	trong	hai	thái	cực	ấy,	thì	sự	an	ổn	nội
tâm	của	bạn	bị	xáo	trộn.	Một	vị	Tổ	thiền	nói:	“Con	đường	lớn	không	có	gì
khó,	chỉ	tối	kỵ	sự	chọn	lựa”.	Vì	Phật	tánh	của	bạn	vẫn	ở	đấy,	hạnh	phúc	ở
khắp	nơi.
Như	vậy,	tôi	khởi	sự	làm	việc	với	cái	tâm	phân	biệt	khái	niệm	của	tôi.	Lúc
đầu	có	vẻ	là	một	chuyện	bất	khả,	nhưng	càng	tập	luyện,	tôi	khám	phá	rằng
nếu	bạn	cứ	để	yên	những	ý	nghĩ	khởi	 lên	 trong	tâm	thì	chúng	hoàn	toàn	ở
nguyên	chỗ	cũ,	không	sao	cả.	Cứ	ở	với	chúng	và	sung	sướng,	vì	bạn	biết	bạn
có	Phật	tính.
Bạn	không	cần	phải	cảm	thấy	như	bạn	có	Phật	tính.	Không	phải	vậy.	Vấn	đề



là	lòng	tin	cậy,	tức	là	đức	tin.	Vấn	đề	là	lòng	sùng	kính,	tức	là	sự	quy	phục.
Điều	này	theo	tôi	là	cốt	yếu.	Nếu	bạn	tin	được	những	gì	thầy	nói,	học	tập	và
cố	đưa	giáo	lý	vào	tâm	bạn	những	lúc	khó	khăn,	luyện	tâm	bạn	cho	khỏi	rơi
vào	những	mẫu	mực	tập	quán,	nếu	bạn	có	thể	chỉ	ở	với	cái	gì	xảy	ra,	với	một
chú	ý	 toàn	 triệt,	 thì	 sau	một	 lúc	bạn	để	ý	 rằng	không	có	gì	ở	 lâu,	ngay	cả
những	ý	 tưởng	 tiêu	 cực.	Nhất	 là	 thân	 thể	 chúng	 ta.	Mọi	 sự	đều	biến	dịch.
Nếu	bạn	cứ	để	yên,	thì	nó	sẽ	tự	giải	thoát.
Trong	một	hoàn	cảnh	như	tình	trạng	tôi,	khi	nỗi	sợ	hãi	trở	nên	quá	rõ	rệt,	quá
tràn	ngập,	và	bạn	cảm	thấy	như	bị	nuốt	chửng	bởi	sự	kinh	hoàng,	bạn	phải
xét	lại	tâm	bạn.	Tôi	đã	nhận	ra	rằng	nỗi	sợ	hãi	sẽ	không	giết	chết	tôi.	Đấy	chỉ
là	một	cái	gì	đi	qua	tâm	tôi.	Đây	là	một	ý	nghĩ,	và	tôi	biết	những	ý	nghĩ	sẽ	tự
giải	phóng	nếu	tôi	đừng	thọc	tay	vào.	Tôi	cũng	nhận	ra	đấy	chính	là	những	gì
xảy	ra	trong	cõi	Trung	Ấm,	khi	bạn	thấy	một	hình	ảnh	có	thể	rất	kinh	hoàng.
Nó	không	ở	đâu	ngoài	tâm	bạn.	Tất	cả	những	năng	lực	ấy	lâu	nay	chúng	ta
đã	nén	xuống	trong	thân	thể,	nay	đang	được	bung	ra.
Tôi	cũng	khám	phá	rằng,	khi	 tôi	đang	luyện	tâm,	có	một	điểm,	một	đường
mà	ta	phải	vạch	sẵn,	không	để	cho	tâm	ta	vượt	qua.	Nếu	vượt	qua,	ta	sẽ	có
vấn	đề,	sẽ	trở	thành	cau	có,	thành	một	người	suy	sụp	trước	mặt	mọi	người:
đó	là	chuyện	nhỏ.	Nhưng	bạn	có	thể	nổ	tung.	Người	ta	thường	nổ	tung,	mất
quân	bình	vì	tin	vào	những	gì	họ	nghĩ	trong	tâm	là	có	thực	.	Tất	cả	chúng	ta
đều	vậy,	nhưng	có	một	đường	ranh	mà	bạn	không	thể	vượt	qua…	Tôi	thường
bị	những	cơn	kinh	hoàng.	Tôi	nghĩ	có	một	hố	lớn	đen	ngòm	nơi	khoảnh	đất
trước	mặt	tôi.	Từ	khi	tôi	luôn	luôn	tự	ban	cho	tôi	cái	đặc	quyền,	cái	ân	sủng
là	được	hạnh	phúc,	thì	tôi	không	thấy	những	hố	sâu	đen	ngòm	nữa.
Một	vài	người	 trong	các	bạn	 thân	 thiết	với	 tôi	còn	hơn	cả	ruột	 thịt,	Vì	các
bạn	đã	để	cho	Padmasambhava	đến	với	 tôi	bằng	một	cách	khác,	bằng	 tình
thương,	sự	quan	tâm	săn	sóc.	Các	bạn	dường	như	không	cần	biết	tôi	bị	Sida.
Chưa	có	ai	ở	đây	hỏi	tôi:	“Nào,	anh	làm	sao	mà	bị	thế?”	.	Không	có	ai	ở	đây
từng	nói	xa	gần	rằng	đây	 là	một	nguyền	rủa	đối	với	 tôi,	chỉ	 trừ	một	người
bạn	cũ	cách	đây	một	tuần	lễ	đã	gọi	điện	cho	tôi	mà	nói:	“Anh	có	nghĩ	rằng
đây	là	một	nguyền	rủa	của	Thượng	đế	giáng	xuống	cho	anh	chăng?”	 .	Sau
khi	dứt	cơn	cười	lớn,	tôi	nói:	“	Anh	tin	rằng	Thượng	đế	đã	nguyền	rủa	trái
đất,	và	thân	thể	con	người	là	bất	tịnh.	Nhưng	trái	lại,	tôi	tin	rằng	ân	sủng	là
khởi	điểm	đầu	tiên,	chứ	không	phải	sự	nguyền	rủa”	.	Từ	thời	gian	vô	thủy,
mọi	sự	đã	hoàn	tất,	thuần	tịnh	và	toàn	hảo.
Vậy	điều	tôi	làm	bây	giờ	chỉ	là	an	trú	trong	ánh	sáng.	Ánh	sáng	ấy	ở	khắp
nơi.	Bạn	không	thể	tránh	xa	ánh	sáng	ấy.	Đôi	khi	tôi	cảm	thấy	ngây	ngất	như
mình	đang	trôi	bồng	bềnh	trong	ánh	sáng.	Tôi	đang	để	cho	Padmasambhava
mang	tôi	theo,	khi	ngài	bay	qua	bầu	trời	tâm	thức.
Bây	giờ	nếu	tôi	ngồi	đấy	mà	nghe	điều	này,	tôi	sẽ	nói:	“Được	rồi,	thế	thì	tại
sao	bạn	không	được	chữa	khởi	bệnh?”.	Người	ta	đã	hỏi	tôi	như	thế.	Không



phải	 là	 tôi	 đã	 không	 cố	 gắng:	 tôi	mua	một	 va-li	 đầy	 thuốc.	Nhưng	 tôi	 đã
ngưng	chuyện	ấy	 từ	 lâu.	Tôi	nghĩ	 lý	do	vì	 sợ	nó	 sẽ	 can	 thiệp	vào	 cái	 tiến
trình	đã	khởi	sự.	Tiến	trình	này	đối	với	tôi	là	một	sự	thanh	lọc,	tịnh	hóa	rất
tốt.	Tôi	biết	có	rất	nhiều	ác	nghiệp	đã	được	đốt	cháy.	Có	lẽ	nó	thanh	lọc	cho
mẹ	tôi,	vì	tôi	hồi	hướng	cho	bà.	Bà	rất	đau	đớn.	Rồi	có	những	bạn	đạo	trong
đây	mà	tôi	yêu	mến	như	ruột	thịt,	họ	cũng	đau	khổ.	Tôi	đã	làm	khế	ước	này
với	đấng	Liên	Hoa	Sanh:	“Nếu	con	phải	ở	lại	chịu	đau	đớn	để	giúp	tịnh	hóa
phần	nào	ác	nghiệp	của	người	khác,	thì	sung	sướng	biết	bao!”.	Đó	là	lời	cầu
nguyện	của	tôi.	Tôi	không	phải	là	một	người	thích	đau	khổ,	tôi	bảo	đảm	với
bạn!	Nhưng	tôi	cảm	thấy	chính	ân	sủng,	phước	đức	của	đấng	Liên	Hoa	Sanh
đang	nhẹ	nhàng	đưa	tôi	vào	nỗi	đau	khổ	ấy.
Và	 ở	 điểm	này	 khi	 học	 với	Rinpoche	 về	 giáo	 lý	Trung	Ấm,	 tôi	 thấy	 chết
không	phải	là	một	kẻ	thù…	Và	đời	sống	cũng	không	là	một	kẻ	thù.	Sự	sống
là	một	điều	vinh	quang,	vì	 chính	 trong	đời	này	 ta	mới	 có	 thể	 tỉnh	giác	để
nhận	ra	ta	là	ai.
Bởi	thế	tôi	xin	bạn,	từ	đáy	tim	tôi,	xin	bạn	đừng	phí	phạm	cái	cơ	hội	mà	bạn
có	-	trong	khi	bạn	đang	còn	tương	đối	khỏe	mạnh	-	để	làm	việc	với	những
giáo	lý	mà	bậc	thầy	đang	cống	hiến	cho	bạn…	Ngài	biết	cách	đạt	đến	cái	cốt
tủy,	khi	giảng	cho	bạn	nghe	về	giáo	lý	Dzogchen,	và	cũng	biết	được	cách	thế
nào	để	đưa	bạn	đến	cốt	tủy	ấy.	Đấy	là	điều	quan	trọng:	nhất	là	khi	bạn	đang
chuẩn	bị	cho	cái	chết.
Vậy,	tôi	xin	nói	lời	từ	biệt	ở	đây.	Ít	nhất	trong	lúc	này…	Tôi	muốn	nói	lời	từ
biệt	với	những	bạn	đã	thành	anh	chị	em	ruột	tôi,	những	bạn	tôi	mới	quen	mà
chưa	có	hân	hạnh	được	biết	thêm,	những	bạn	tôi	chưa	cả	từng	gặp	gỡ…	Tôi
có	cảm	tưởng	tôi	có	thể	chết	trong	vòng	sáu	tháng,	nhưng	cũng	có	thể	là	ba
tháng.	Bởi	thế,	 tôi	giữ	tất	cả	các	bạn	trong	tim	tôi,	và	tôi	 thấy	các	bạn	đều
sáng	ngời	rực	rỡ.	Không	có	một	bóng	tối	nào,	chỉ	thuần	là	ánh	sáng	từ	trái
tim	đấng	Liên	Hoa	Sanh	thấm	nhuần	khắp	tất	cả	chúng	ta.	Nhờ	ân	sủng	của
bậc	thầy.

	



PHỤ	LỤC	BA	-	HAI	BÀI	THẦN	CHÚ

Hai	thần	chú	nổi	tiếng	nhất	của	Tây	Tạng	là	thần	chú	của	Padmasambhava,
gọi	 là	 thần	chú	Kim	cang	Thượng	 sư	 (Vajra	Guru	Mantra)	OM	AH	HUM
VAJRA	GURU	PADMA	SIDDHI	HUM,	và	thần	chú	của	Quán	Thế	Âm,	vị
Phật	 của	 lòng	bi	mẫn:	OM	MANI	PADME	HUM.	Hai	 thần	 chú	này	cũng
như	phần	đông	thần	chú,	đều	bằng	Phạn	ngữ,	cổ	ngữ	thiêng	liêng	của	Ấn	Độ.

THẦN	CHÚ	KIM	CANG	THƯỢNG	SƯ

Thần	 chú	 này	 được	 giải	 thích	 căn	 cứ	 lời	 giảng	 dạy	 của	 hai	 ngài	 Dudjom
Rinpoche	và	Dilgo	Khientse	Rinpoche.

OM	AH	HUM

Những	âm	OM	H	HUM	có	nghĩa	ngoài,	nghĩa	trong	và	nghĩa	mật.	Nhưng	ở
mỗi	tầng	như	vậy,	OM	đều	tiêu	biểu	cho	thân.	AH	là	lời	và	HUM	là	ý.	Cả	ba
âm	tiêu	biểu	năng	lực	ân	sủng	của	chư	Phật	để	chuyển	hóa	thân,	lời,	ý.
Theo	 nghĩa	 ngoài,	 OM	 tịnh	 hóa	 mọi	 ác	 nghiệp	 của	 thân,	 AH	 của	 lời,	 và
HUMcủa	ý.
Nhờ	tịnh	hóa	thân,	lời,	ý,	OM	AH	HUM	đem	lại	ân	sủng	của	thân,	lời,	ý	chư
Phật.	OM	cũng	là	tinh	túy	của	hình	sắc,	AH	của	âm	thanh,	HUM	của	ý.	Khi
đọc	 thần	 chú	 này,	 là	 ta	 tịnh	 hóa	 hoàn	 cảnh	 cũng	 như	 bản	 thân	 và	 những
người	 ở	 trong	 đó.	OM	 tịnh	 hóa	 tất	 cả	 nhận	 thức,	AH	 tất	 cả	 âm	 thanh,	 và
HUM	tất	cả	tâm,	ý	nghĩ	và	cảm	xúc.
Theo	 nghĩa	 trong,	 OM	 tịnh	 hóa	 những	 huyệt	 đạo	 vi	 tế,	 AH	 tịnh	 hóa	 nội
phong	hay	khí	lực,	và	HUM	tịnh	hóa	tinh	chất	sáng	tạo.
Ở	 tầng	mức	 sâu	hơn,	OM	AH	HUM	biểu	 trưng	ba	 thân	của	Liên	Hoa	bộ:
OM	là	Pháp	 thân,	Phật	A	Di	Đà,	đức	Phật	của	Ánh	sáng	vô	 lượng,	AH	 là
Báo	thân,	Quán	Thế	Âm,	vị	Phật	của	tâm	đại	bi,	và	HUM	là	Ứng	hóa	thân,
Liên	Hoa	Sanh.	Điều	này	có	nghĩa,	trong	trường	hợp	của	thần	chú	này,	cả	ba
thân	đều	thể	hiện	trong	một	vị	là	Padmasambhava,	Liên	Hoa	Sanh.

VAJRA	GURU	PADMA

VAJRA	được	ví	như	kim	cương,	đá	quý	nhất	và	cứng	nhất.	Cũng	như	kim
cương	có	thể	cắt	bất	cứ	gì,	mà	chính	nó	thì	không	có	gì	phá	hủy	được,	cũng
thế	trí	tuệ	bất	nhị	bất	biến	của	chư	Phật	không	bao	giờ	bị	hại	hay	bị	phá	hủy
bởi	vô	minh,	và	có	thể	cắt	đứt	mọi	vọng	tưởng	chướng	ngại.	Những	đức	tính



và	hoạt	động	thân,	lời,	ý	của	chư	Phật	có	thể	làm	lợi	lạc	hữu	tình	với	năng
lực	sắc	bén	vô	ngại	như	kim	cường.	Và	cũng	như	kim	cương	không	tỳ	vết,
năng	lực	sáng	chói	của	nó	tuôn	phát	từ	sự	chứng	ngộ	bản	chất	Pháp	thân	của
thực	tại,	bản	chất	của	Phật	A	Di	Đà.
GURU	có	nghĩ	là	“sức	nặng”,	chỉ	một	người	tràn	đầy	đức	tính	kỳ	diệu,	thể
hiện	trí	tuệ,	hiểu	biết,	từ	bi	và	phương	tiện	thiện	xảo.	Cũng	như	vàng	ròng	là
kim	loại	nặng	nhất,	quý	nhất,	cũng	thế,	những	đức	không	lỗi,	không	thể	nghĩ
bàn	của	bậc	thầy	làm	cho	vị	ấy	không	ai	vượt	qua	được,	thù	thắng	hơn	tất	cả.
GURUtương	đương	với	Báo	thân,	và	với	Quán	Thế	Âm,	vị	Phật	của	tâm	đại
bi.	Lại	nữa,	vị	Padmasambhava	(Liên	Hoa	Sanh)	giảng	dạy	con	đường	Mật
tông,	biểu	tượng	là	Kim	cương,	và	nhờ	thực	hành	Mật	tông	mà	ngài	đạt	giác
ngộ	tối	thượng,	cho	nên	ngài	được	biết	dưới	danh	hiệu	là	Kim	cang	thượng
sư.
PADMA,	hoa	sen,	có	nghĩa	là	Liên	hoa	bộ	trong	ngũ	bộ,	và	nhất	là	khía	cạnh
Ngôn	ngữ	giác	ngộ	của	chư	Phật	ấy.	Liên	hoa	bộ	 là	dòng	họ	Phật	mà	con
người	thuộc	vào.	Vì	Padmasambhava	là	ứng	thân	trực	tiếp	của	Phật	A	Di	Đà,
vị	Phật	nguyên	ủy	của	Liên	hoa	bộ,	nên	ngài	được	gọi	 là	 “PADMA”,	hoa
sen.	Danh	hiệu	Liên	Hoa	Sanh	của	ngài	kỳ	thực	ám	chỉ	câu	chuyện	ngài	sinh
ra	trên	một	đóa	sen	nở.
Khi	những	âm	VAJRA	GURU	PADMA	đi	 liền	nhau,	 thì	cũng	có	nghĩa	 là
tinh	tuy	và	ân	sủng	của	Kiến,	Thiền	và	Hành.	VAJRA	nghĩa	là	tinh	chất	của
chân	lý	bất	khả	hoại,	bất	biến,	cứng	chắc	như	kim	cương,	mà	chúng	ta	cầu
mong	thực	hiện	được	trong	Kiến	của	chúng	ta.	GURU	tiêu	biểu	tính	chất	ánh
sáng	và	sự	cao	quý	của	giác	ngộ,	mà	ta	cầu	cho	kiện	toàn	trong	thiền	định
của	mình.	PADMA	tiêu	biểu	Bi	mẫn,	mà	chúng	ta	cầu	thể	hiện	được	trong
Hành	động	của	chúng	ta.
Vậy,	nhờ	tụng	đọc	thần	chú	này	mà	ta	nhận	được	ân	sủng	của	tâm	giác	ngộ,
những	đức	cao	quý	và	lòng	bi	mẫn	của	Padmasambhva	và	tất	cả	chư	Phật.

SIDDHI	HUM

SIDDHI	là	thành	tựu,	đạt	đến,	ân	sủng	và	chứng	ngộ.	Có	hai	thứ	thành	tựu:
tương	đối	và	tuyệt	đối.	Nhờ	nhận	được	ân	sủng	tương	đối,	tất	cả	chướng	ngại
trong	đời	 như	bệnh	 tật	 được	 tiêu	 trừ,	mọi	ước	nguyện	 tốt	 được	 thành	 tựu,
những	lợi	lạc	như	sống	lâu,	tiền	của	tăng	và	mọi	hoàn	cảnh	đều	tốt	lành,	giúp
cho	tu	tiến	và	chứng	ngộ.	Thành	tựu,	hay	ân	sủng	tuyệt	đối	đem	lại	giác	ngộ,
trạng	thái	thực	chứng	hoàn	toàn	của	đấng	Liên	Hoa	Sanh	để	tự	lợi	và	lợi	tha.
Bởi	thế,	nhờ	nhớ	đến	và	cầu	nguyện	với	những	năng	lực	thân,	lời,	ý	của	ngài
mà	chúng	ta	sẽ	được	những	ân	sủng	tương	đối	và	tuyệt	đối.
SIDDHI	HUM	được	xem	là	thâu	tóm	vào	tất	cả	ân	sủng,	như	nam	châm	hút
sắt.



HUM	 tiêu	biểu	 tâm	giác	ngộ	 của	 chư	Phật,	 và	 là	 xúc	 tác	 thiêng	 liêng	 của
thần	chú.	Giống	như	tuyên	bố	lên	quyền	năng	và	chân	lý	của	thần	chú:	“Hãy
là	như	vậy!”.
Ý	nghĩa	cốt	yếu	của	bài	chú	là:	“Con	triệu	thỉnh	ngài,	đấng	Kim	cang	thượng
sư,	với	ân	sủng	của	ngài,	xin	hãy	ban	cho	con	những	thành	tựu	thế	gian	và
xuất	thế	gian”.
Dilgo	Khientse	Rinpoche	giải	thích:
Mười	hai	âm	OM	AH	HUM	VAJRA	GURU	PADMA	SIDDHI	HUM	mang	tất
cả	ân	sủng	của	mười	hai	bộ	kinh	giáo	của	Phật,	tinh	túy	của	tám	muôn	bốn
ngàn	pháp	môn.	Bởi	thế,	tụng	một	lần	thần	chú	Kim	cang	thượng	sư	cũng	có
phước	như	là	đã	đọc	mười	hai	bộ	loại	kinh	điển	và	thực	hành	các	pháp	môn
khác.	Mười	 hai	 bộ	 loại	 kinh	điển	 là	 phương	 thuốc	giải	 cứu	 chúng	 ta	 khỏi
mười	hai	nhân	duyên	giam	giữ	chúng	ta	trong	vòng	sinh	tử.	Vô	minh,	hành,
thức,	danh	sắc,	sáu	nhập,	xúc,	thọ,	ái,	thủ,	hữu,	sanh,	già	chết;	mười	hai	móc
xích	này	là	guồng	máy	của	luân	hồi	sinh	tử,	làm	cho	luân	hồi	tiếp	nối.	Nhờ
tụng	đọc	mười	hai	âm	này	của	thần	chú	Kim	cang	thượng	sư,	mười	hai	nhân
duyên	được	tịnh	hóa,	tẩy	sạch	cấu	uế	của	nghiệp	cảm	và	giải	thoát	sinh	tử.
Mặc	dù	ta	không	thể	trông	thấy	đức	Liên	Hoa	Sanh,	nhưng	tâm	giác	ngộ	của
ngài	đã	thể	hiện	dưới	hình	thức	thần	chú	này,	thần	chú	này	có	được	toàn	thể
ân	sủng	ngài.	Bởi	thế	khi	bạn	kêu	cầu	ngài	bằng	cách	tụng	đọc	mười	hai	âm
thần	chú	này	thì	bạn	sẽ	được	ân	sủng	và	công	đức	vô	lượng.	Trong	thời	đại
khó	 khăn	 này,	 không	 có	 chỗ	 nương	 nào	 bảo	 đảm	 hơn	 là	 đấng	 Liên	 Hoa
Sanh,	 cũng	như	không	có	 thần	chú	nào	 thích	hợp	hơn	 thần	chú	Kim	cang
thượng	sư	của	ngài.

THẦN	CHÚ	CỦA	ĐẠI	BI	TÂM	OM	MANI	PADME
HUM

Tạng	ngữ	đọc	là	Om	Mani	Pémé	Hung.	Thần	chú	này	tiêu	biểu	tâm	đại	bi	và
ân	sủng	của	tất	cả	chư	Phật,	Bồ-tát,	nhất	là	ân	sủng	của	Quán	Tự	Tại,	vị	Phật
của	 lòng	bi	mẫn.	Quán	Tự	Tại	 (hay	Quán	Thế	Âm)	 là	 hiện	 thân	 của	Phật
trong	hình	thức	Báo	thân,	và	thần	chú	của	ngài	được	xem	là	tinh	túy	của	lòng
bi	mẫn	của	chư	Phật	đối	với	hữu	tình.	Nếu	Liên	Hoa	Sanh	là	bậc	thầy	quan
trọng	nhất	của	người	Tây	Tạng,	thì	Quán	Tự	Tại	là	vị	Phật	quan	trọng	nhất
của	họ,	là	vị	thần	hộ	mạng	của	dân	tộc	này.	Có	câu	nói	nổi	tiếng	là	vị	Phật
của	lòng	bi	mẫn	đã	ăn	sâu	vào	tiềm	thức	Tây	Tạng	tới	nỗi	một	hài	nhi	vừa
biết	nói	tiếng	“Mẹ”	là	đã	biết	đọc	thần	chú	này,	OM	MANI	PADME	HUM.
Tương	 truyền	vô	 lượng	kiếp	về	 trước	có	một	ngàn	 thái	 tử	phát	 tâm	Bồ-đề
nguyện	thành	Phật.	Một	vị	nguyện	thành	Phật	Thích	Ca	mà	ta	đã	biết;	nhưng
Quán	Tự	Tại	thì	nguyện	sẽ	không	đạt	thành	Chánh	giác	khi	mà	tất	cả	ngàn



thái	tử	chưa	thành.	Với	tâm	đại	bi	vô	biên,	ngài	còn	nguyện	giải	thoát	tất	cả
chúng	sanh	ra	khỏi	khổ	sinh	tử	luân	hồi	trong	lục	đạo.	Trước	mười	phương
chư	Phật,	ngài	phát	nguyện:	“Nguyện	cho	con	cứu	giúp	được	tất	cả	hữu	tình,
và	nếu	có	khi	nào	con	mệt	mỏi	trong	công	việc	lớn	lao	này	thì	nguyện	cho
thân	con	tan	thành	một	ngàn	mảnh”.	Đầu	tiên,	ngài	xuống	cõi	địa	ngục,	tiến
lên	 dần	 đến	 cõi	 ngạ	 quỷ,	 cho	 đến	 các	 cõi	 trời.	 Từ	 đấy	 ngài	 tình	 cờ	 nhìn
xuống	và	trông	thấy	than	ôi,	mặc	dù	ngài	đã	cứu	vô	số	chúng	sanh	thoát	khỏi
địa	ngục,	 vẫn	 còn	 có	vô	 số	khác	đang	 sa	vào.	Điều	này	 làm	cho	ngài	đau
buồn	vô	tận,	trong	một	lúc	ngài	gần	mất	tất	cả	niềm	tin	vào	lời	nguyện	vĩ	đại
mà	ngài	đã	phát,	và	thân	thể	ngài	liền	nổ	tung	thành	ngàn	mảnh.	Trong	cơn
tuyệt	vọng,	ngài	kêu	cứu	tất	cả	chư	Phật.	Những	vị	này	từ	mười	phương	thế
giới	đều	bay	đến	như	mưa	tuyết	để	tiếp	cứu.	Với	thần	lực	nhiệm	mầu,	chư
Phật	làm	cho	ngài	hiện	toàn	thân	trở	lại,	và	từ	đấy	Quán	Tự	Tại	có	mười	một
cái	đầu,	một	ngàn	cánh	tay,	trên	mỗi	lòng	tay	có	một	con	mắt.	Ý	nghĩa	rằng
sự	phối	hợp	giữa	trí	tuệ	và	phương	tiện	thiện	xảo	là	dấu	hiệu	của	đại	bi	chân
thực.	Trong	hình	thức	này,	ngài	còn	sáng	chói	rực	rỡ,	và	có	nhiều	năng	lực
hơn	 trước	 để	 cứu	giúp	 tất	 cả	 chúng	 sanh.	Tâm	đại	 bi	 của	 ngài	 khi	 ấy	 còn
mãnh	 liệt	 hơn	 nữa,	 và	 ngài	 lại	 phát	 lời	 nguyện	 này	 trước	 chư	 Phật:	 “Con
nguyện	không	thành	chánh	giác	khi	tất	cả	chúng	sanh	chưa	thành”.
Tương	truyền	rằng	vì	đau	buồn	trước	nỗi	khổ	luân	hồi	sinh	tử,	hai	giọt	nước
nướt	mắt	đã	rơi	từ	đôi	mắt	ngài,	và	chư	Phật	đã	làm	phép	biến	hai	giọt	nước
mắt	ấy	thành	hai	nữ	thần	Tara.	Một	nữ	thần	có	màu	xanh	lục,	năng	lực	hoạt
động	của	tâm	đại	bi,	và	một	nữ	thần	có	màu	trắng,	khía	cạnh	như	mẹ	hiền
của	tâm	đại	bi.Tara	có	nghĩa	là	người	giải	cứu,	người	chuyên	chở	chúng	ta
vượt	qua	biển	sinh	tử.
Theo	kinh	điển	đại	thừa,	chính	Quán	Tự	Tại	đã	cho	đức	Phật	câu	thần	chú,
và	đức	Phật	trở	lại	giao	phó	cho	ngài	công	tác	cao	quý	đặc	biệt	là	cứu	giúp
tất	cả	chúng	sanh	tiến	đến	giác	ngộ.	Vào	lúc	ấy,	chư	thiên	tung	hoa	xuống	ca
ngợi	 hai	 ngài,	 quả	 đất	 chấn	 động,	 và	 không	 trung	vang	 lên	 âm	 thanh	OM
MANI	PADME	HUM	HRIH.
Có	câu	thơ	về	ngài	ý	nghĩa	như	sau:
“Quán	Thế	Âm	như	vầng	trăng,	với	ánh	sáng	mát	dịu,	dập	tắt	những	thiêu
đốt	của	sinh	tử.	Trong	ánh	sáng	ấy,	đóa	sen	từ	bi	-	lọai	hoa	nở	về	đêm	-	mở
ra	những	cánh	trắng	tinh	khôi”.
Giáo	 lý	 giải	 thích	 rằng	 mỗi	 âm	 trong	 sáu	 âm	 của	 thần	 chú	 OM	 MANI
PADME	HUM	có	một	hiệu	quả	đặc	biệt	để	mang	lại	sự	chuyển	hóa	 thuộc
nhiều	 tầng	 lớp	 khác	 nhau	 của	 bản	 thể	 ta.	 Sáu	 âm	 này	 tịnh	 hóa	 tất	 cả	 sáu
phiền	não	gốc,	biểu	hiện	của	vô	minh	khiến	chúng	ta	làm	những	ác	nghiệp
của	thân,	lời,	ý,	tạo	ra	luân	hồi	sinh	tử	và	những	khổ	đau	của	chúng	ta,	trong
đó	kiêu	mạn,	ganh	tị	,	dục	vọng,	ngu	si,	thèm	khát	và	giận	dữ,	nhờ	thần	chú
mà	được	chuyển	hóa	trở	về	bản	chất	thực	của	chúng,	trí	giác	của	sáu	bộ	tộc



Phật	thể	hiện	trong	tâm	giác	ngộ.	(Chú	thích:	Giáo	lý	thường	nói	đến	năm	bộ
tộc	Phật,	bộ	tộc	thứ	sáu	là	tổng	hợp	của	năm	bộ	tộc	trên).
Bởi	 thế,	khi	 ta	 tụng	 thần	chú	OM	MANI	PADME	HUM	thì	sáu	phiền	não
nói	trên	được	tịnh	hóa,	nhờ	vậy	ngăn	ngừa	được	sự	tái	sinh	vào	sáu	cõi,	xua
tan	nỗi	khổ	ẩn	tàng	trong	mỗi	cõi.	Đồng	thời	thần	chú	này	cũng	tịnh	hóa	các
uẩn	thuộc	ngã	chấp,	hoàn	thành	sáu	hạnh	siêu	việt	của	tâm	giác	ngộ	(sáu	ba
la	mật):	bố	thí,	 trì	giới,	nhẫn	nhục,	 tinh	tấn,	 thiền	định	và	 trí	 tuệ.	Người	 ta
cũng	nói	rằng	thần	chúOM	MANI	PADME	HUM	có	năng	lực	hộ	trì	rất	lớn,
che	chở	ta	khỏi	những	ảnh	hưởng	xấu	và	các	thứ	tật	bệnh.
Thường	có	chủng	tự	HRIH	của	Quán	Thế	Âm	được	thêm	vào	sau	câu	thần
chú,	làm	thành	OM	MANI	PADME	HUM	HRIH.	HRIH	là	tinh	yếu	tâm	đại
bi	của	tất	cả	chư	Phật,	là	chất	xúc	tác	đã	khởi	động	tâm	đại	bi	chư	Phật	để
chuyển	hóa	các	phiền	não	của	ta	thành	bản	chất	trí	tuệ	của	các	ngài.
Kalu	Rinpoche	viết:
Một	cách	khác	để	giải	thích	thần	chú	này	là:	OM	là	tính	chất	của	thân	giác
ngộ,	 MANI	 PADME	 tiêu	 biểu	 ngữ	 giác	 ngộ,	 HUM	 tiêu	 biểu	 ý	 giác	 ngộ.
Thân,	ngữ,	ý	của	tất	cả	chư	Phật	được	tàng	ẩn	trong	âm	thanh	của	thần	chú
này.	Thần	chú	này	tịnh	hóa	những	chướng	ngại	của	thân,	lời,	ý,	và	đưa	tất
cả	hữu	tình	đến	trạng	thái	chứng	ngộ.	Khi	tụng	thần	chú	này,	mà	phối	hợp
với	đức	tin	và	tinh	tấn	thiền	định	thì	năng	lực	chuyển	hóa	của	thần	chú	sẽ
phát	sinh	và	tăng	trưởng.	Quả	vậy,	chúng	ta	có	thể	tịnh	hóa	bản	thân	bằng
phương	pháp	ấy.
Đối	với	những	người	đã	quen	thuộc	với	thần	chú	này,	suốt	đời	tụng	đọc	với
nhiệt	 thành	và	niềm	 tin,	 thì	Tử	Thư	Tây	Tạng	nói,	ở	 trong	cõi	Trung	Ấm:
“Khi	âm	thanh	của	pháp	tánh	gầm	thét	như	ngàn	muôn	sấm	sét,	nguyện	cho
tất	 cả	 tiếng	này	 trở	 thành	âm	 thanh	của	 thần	chú	sáu	âm”.	Tương	 tự,	kinh
Lăng	Nghiêm	cũng	nói:
“Mầu	nhiệm	thay	là	âm	thanh	siêu	việt	của	Quán	Thế	Âm.	Đấy	là	âm	thanh
tối	sơ	của	vũ	trụ…	Đó	là	tiếng	thì	thầm	âm	ỉ	của	thủy	triều	trầm	lắng.	Tiếng
mầu	nhiệm	ấy	đem	lại	giải	 thoát	bình	an	cho	tất	cả	hữu	tình	đang	kêu	cứu
trong	cơn	đau	khổ,	và	đem	lại	một	sự	an	trú	thanh	tịnh	cho	tất	cả	những	ai
đang	tìm	sự	thanh	tịnh	vô	biên	của	niết	bàn”.

o0o



Chú	Thích

[←1]
Robert	A.	 F.	Thurman	 trong	Mind	Science,	 an	East-West	Dialogue.	 P.55	Boston,	Wisdom,
1991.

[←2]
Gary	Zukav,	The	Dancing	Wu	Li	Masters,	p.197,	N.Y.	Bantam.	1980.

[←3]
Margit	Grey,	Return	from	Death,	p.	97.

[←4]
Dr	R.	G	Owens	and	Freda	Naylor,	G.P.	Living	While	Dying,	p.59.	Welling-borough,	England,
1987.

[←5]
The	Superhuman	Life	of	Gesar	of	Ling.	A.	David-Neel	Shambala.	1987.	Introduction.

[←6]
The	Superhuman	Life	of	Gesar	of	Ling.	A.	David-Neel	Shambala.	1987.	Introduction.

[←7]
Policy	of	kindness,	1990.

[←8]
Tư	tưởng	và	quan	niệm,	N.	Y.	1954.

[←9]
Ngondro	chia	làm	hai	phần.	Chuẩn	bị	bên	ngoài,	gồm	quán	sát	bốn	việc	thân	người	khó	được,
vô	thường,	nghiệp	báo	và	khổ	sinh	tử,	và	chuẩn	bị	bên	trong,	gồm	quy	y,	phát	tâm	bồ	đề,	Tịnh
hóa	Kim	cương	tát	đỏa	hay	sám	hối,	dâng	hiến	Mandala,	và	cuối	cùng	là	pháp	Đạo	sư	Du	già,
tiếp	theo	bằng	pháp	Chuyển	di	tâm	thức	hay	Phowa,	và	hồi	hướng.


	BÌA
	PHẦN MỘT: SỐNG
	(Untitled)
	1. TRONG TẤM GƯƠNG CỦA CÁI CHẾT
	CÁI CHẾT TRONG THẾ GIỚI TÂN TIẾN
	CUỘC HÀNH TRÌNH QUA SỐNG CHẾT

	2. VÔ THƯỜNG
	ẢO TƯỞNG LỚN
	SỰ LƯỜI BIẾNG NĂNG ĐỘNG
	ĐỐI MẶT CÁI CHẾT
	XEM TRỌNG CUỘC ĐỜI
	MÂY MÙA THU

	3. TƯ DUY VÀ THAY ĐỔI
	CHẤP NHẬN CÁI CHẾT
	SỰ THAY ĐỔI SÂU XA TRONG TÂM ĐỂ
	NHỊP TIM CỦA THẦN CHẾT
	LÀM VIỆC VỚI NHỮNG ĐỔI THAY
	TINH THẦN CHIẾN SĨ
	THÔNG ĐIỆP CỦA VÔ THƯỜNG TRONG CÁI CHẾT CÓ NIỀM HY VỌNG

	4. BẢN CHẤT CỦA TÂM
	TÂM VÀ TỰ TÍNH CỦA TÂM
	BẦU TRỜI VÀ NHỮNG ĐÁM MÂY
	BỐN LỖI
	NHÌN VÀO TRONG
	NHỮNG HỨA HẸN CỦA GIÁC NGỘ

	5. ĐƯA TÂM VỀ NHÀ
	LUYỆN TÂM
	TRỌNG TÂM CỦA THIỀN ĐỊNH
	LUYỆN TẬP CHÁNH NIỆM
	SỰ BÌNH AN TỰ NHIÊN
	PHƯƠNG PHÁP TRONG THIỀN
	THẾ NGỒI
	BA PHƯƠNG PHÁP THIỀN QUÁN
	TÂM TRONG THIỀN ĐỊNH
	QUÂN BÌNH TẾ NHỊ
	Ý TƯỞNG VÀ CẢM XÚC: SÓNG VÀ ĐẠI DƯƠNG
	KINH NGHIỆM
	NGHỈ NGƠI
	HÒA NHẬP THIỀN VỚI HÀNH ĐỘNG
	NGUỒN CẢM HỨNG

	6. TIẾN HÓA, NGHIỆP VÀ TÁI SINH
	VÀI “BẰNG CHỨNG” VỀ TÁI SINH
	TÍNH TƯƠNG TỤC CỦA TÂM THỨC
	NGHIỆP
	THIỆN TÂM
	TÍNH SÁNG TẠO
	TRÁCH NHIỆM
	TÁI SINH TẠI TÂY TẠNG

	7. BARDO VÀ NHỮNG THỰC TẠI KHÁC
	BARDO HAY CÕI BARDO
	BẤT TRẮC VÀ CƠ HỘI
	NHỮNG THỰC TẠI KHÁC
	SỐNG CHẾT TRONG LÒNG BÀN TAY

	8. ĐỜI NÀY: CÕI BARDO TỰ NHIÊN
	CÁI THẤY DO NGHIỆP LỰC
	LỤC ĐẠO
	CÁNH CỬA NHẬN THỨC
	TUỆ GIÁC VÔ NGÃ
	CÁI NGÃ TRÊN ĐƯỜNG TÂM LINH
	HƯỚNG ĐẠO MINH TRIẾT
	BA KHÍ CỤ CỦA TRÍ TUỆ
	NHỮNG HOÀI NGHI TRÊN ĐƯỜNG

	9. CON ĐƯỜNG TÂM LINH
	TÌM ĐƯỜNG
	THEO MỘT CON ĐƯỜNG
	BẬC THẦY
	NĂNG LỰC CỦA LÒNG SÙNG KÍNH
	DÒNG ÂN SỦNG
	PHÉP ĐẠO SƯ DU GIÀ; HÒA VỚI TÂM TRÍ TUỆ CỦA BẬC THẦY

	10. TỰ TÁNH SÂU XA CỦA TÂM
	CÁI THẤY
	THIỀN ĐỊNH
	HÀNH
	THÂN THỂ CẦU VỒNG


	PHẦN HAI: CHẾT
	(Untitled)
	11. LỜI KHUYÊN TÂM HUYẾT VỀ VIỆC GIÚP ĐỠ NGƯỜI SẮP CHẾT
	CHỨNG TỎ TÌNH YÊU VÔ ĐIỀU KIỆN
	NÓI THẬT
	SỢ CHẾT
	CÔNG VIỆC CHƯA XONG
	NÓI LỜI TỪ BIỆT
	TIẾN ĐẾN MỘT CÁI CHẾT BÌNH AN

	12. LÒNG BI MẪN: VIÊN NGỌC NHƯ Ý
	CÁI HỢP LÝ CỦA BI MẪN
	CÂU CHUYỆN VỀ TONGLEN VÀ NĂNG LỰC TÂM ĐẠI BI
	LÀM SAO ĐỂ ĐÁNH THỨC TÂM ĐẠI BI
	NHỮNG GIAI ĐOẠN CỦA TONGLEN
	PHÁP TU TONGLEN SƠ KHỞI
	PHÁP TONGLEN CHÍNH THỨC
	TONGLEN CHO MỘT NGƯỜI SẮP CHẾT
	BÍ QUYẾT THÁNH LINH

	13. GIÚP ĐỠ TINH THẦN CHO NGƯỜI CHẾT
	BÊN CẠNH TỬ SÀNG
	ÐEM LẠI HY VỌNG VÀ TÌM SỰ THA THỨ
	TÌM MỘT PHÁP TU
	PHÁP CHUYỂN DI TÂM THỨC “PHOWA”
	DÙNG PHÁP CHUYỂN DI ĐỂ GIÚP NGƯỜI SẮP CHẾT
	CỐNG HIẾN CÁI CHẾT CỦA CHÚNG TA

	14. NHỮNG HÀNH TRÌ CHO NGƯỜI SẮP CHẾT
	GIÂY PHÚT CHẾT
	BUÔNG XẢ ÁI LUYẾN (RÀNG BUỘC)
	THỂ NHẬP SỰ TỈNH GIÁC SÁNG SUỐT
	NHỮNG CHỈ DẪN VÀO LÚC HẤP HỐI
	HÀNH TRÌNH CHO NGƯỜI SẮP CHẾT
	PHOWA: PHÁP CHUYỂN DI TÂM THỨC
	ÂN SỦNG CỦA SỰ CẦU NGUYỆN VÀO LÚC CHẾT
	BẦU KHÔNG KHÍ ĐỂ CHẾT
	TỪ GIÃ THÂN XÁC

	15. TIẾN TRÌNH CHẾT
	THỌ MẠNG TẬN
	CHẾT PHI THỜI
	TRUNG GIAN ĐAU ĐỚN CỦA SỰ CHẾT
	TIẾN TRÌNH CHẾT
	TƯ THẾ CHẾT
	SỰ TAN RÃ BÊN TRONG
	CÁI CHẾT CỦA “CÁC ĐỘC TỐ”


	PHẦN BA: CHẾT VÀ TÁI SINH
	16. NỀN TẢNG
	NỀN TẢNG CỦA TÂM PHÀM TÌNH
	MẸ CON GẶP GỠ
	THỜI GIAN CỦA ÁNH SÁNG CĂN BẢN
	CÁI CHẾT CỦA MỘT BẬC THẦY

	17. TIA SÁNG NỘI TẠI
	BỐN GIAI ĐOẠN CỦA PHÁP TÁNH
	HIỂU NGỘ PHÁP TÁNH
	SỰ TRỰC NHẬN

	18. BARDO TÁI SANH
	THÂN Ý SANH
	NHỮNG KINH NGHIỆM CỦA CÕI TRUNG ẤM
	ÐỘ DÀI CỦA TRUNG ẤM TÁI SANH
	PHÁN XÉT
	NĂNG LỰC CỦA TÂM
	TÁI SANH

	19. GIÚP ĐỠ SAU KHI CHẾT
	KHI NÀO TA CÓ THỂ GIÚP
	TA CÓ THỂ GIÚP ĐỠ NHƯ THẾ NÀO
	SỰ THẤU THỊ CỦA NGƯỜI CHẾT
	CÁCH TÂY TẠNG CẦU SIÊU NGƯỜI CHẾT
	GIÚP ĐỠ NGƯỜI ĐAU BUỒN
	MỘT PHÁP MÔN TRỌNG YẾU
	MỞ RỘNG CÕI LÒNG
	CHẤM DỨT ĐAU BUỒN VÀ RÚT BÀI HỌC TỪ NỖI BUỒN ĐAU

	20. KINH NGHIỆM CẬN TỬ: NẤC THANG LÊN TRỜI
	BÓNG TỐI VÀ ĐƯỜNG HẦM
	ÁNH SÁNG
	ÐIỂM TƯƠNG ĐỒNG VỚI TRUNG ẤM TÁI SANH
	DÉLOK: MỘT KINH NGHIỆM CẬN TỬ CỦA TÂY TẠNG
	THÔNG ĐIỆP CỦA KINH NGHIỆM CẬN TỬ
	Ý NGHĨA KINH NGHIỆM CẬN TỬ

	21. TIẾN TRÌNH PHỔ QUÁT
	NHỮNG MẶC KHẢI CỦA CÁC TRUNG ẤM
	TIẾN TRÌNH TRONG GIẤC NGỦ
	TIẾN TRÌNH TRONG TƯ TƯỞNG VÀ CẢM XÚC
	TIẾN TRÌNH TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY
	NĂNG LỰC HỶ LẠC
	MỞ RA CÁI THẤY TOÀN DIỆN


	PHẦN BỐN: TỔNG KẾT
	(Untitled)
	22. SỨ GIẢ HÒA BÌNH
	(Untitled)


	PHỤ LỤC MỘT - NHỮNG CÂU HỎI VỀ CÁI CHẾT
	GIỮ CHO SỐNG
	ĐỂ CHO CHẾT
	CHỌN GIẢI PHÁP CHẾT
	(Untitled)


	PHỤ LỤC HAI - HAI MẨU CHUYỆN
	DOROTHY
	RICK

	PHỤ LỤC BA - HAI BÀI THẦN CHÚ
	THẦN CHÚ KIM CANG THƯỢNG SƯ
	THẦN CHÚ CỦA ĐẠI BI TÂM OM MANI PADME HUM

	CHÚ THÍCH

